Nazwa instytucji



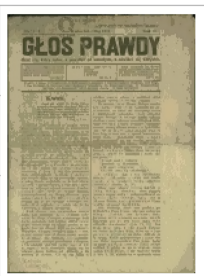
# Książnica Cieszyńska

Tytuł jednostki/Tytuł publikacji

Głos Prawdy : pismo "Związku Stanowczych Chrześcijan" ku pogłębianiu w Bożej prawdzie

| Liczba stron oryginału        | Liczba plików skanów | Liczba plików publikacji |
|-------------------------------|----------------------|--------------------------|
| 24                            | 24                   | 27                       |
| Sygnatura/numer zespołu       |                      | Data wydania oryginału   |
| CZ III 00391                  |                      | 1931                     |
| Projekt/Sponsor digitalizacji |                      |                          |

Dofinansowano ze środków WPR Kultura+











Kwiecień Maj 1931.

Nr. 4-5. CZ 2409 Rok 13.

Ocuć się, który śpisz, a powstań od umartych, a oświeci cię Chrystus.

Na to przyszedłem na świat, abym świadectwo wydał prawdzie, wszelki, który jest z prawdy, słucha głosu mego.

Jan 13, 37.

JEZUS rzekł: jamci jest ta DROGA I PRAWDA I ŻYWOT.

Jan 14, 6.

Jeżeli zostaniecie w słowie mojem, prawdziwie uczniami moimi będziecie, poznacie prawdę a prawda was wyswobodzi. Jan 8, 31.

Treść: 1. Kwas. 2. Przedmówek. 3. Cóż uczynię z Jezusem? 4. Obfitość życia. 5. Modlitwa. 6. Z Rosji. 7. Dar Piotrusia. 8. Ożywcza woda 9. Jezus w Jeruzalemie. 10. Także znaki czasu. 11. Czemu robisz się nną. 12. Świadectwo. 13. Z dawnych czasów. 14. Rzeki na pustyni.

#### Kwas.

"Azaż nie wiecie iż trocha kwasu, wszystko zaczynienie zakwasza? Wyczyście tedy stary kwas, abyście byli nowem zaczynieniem, jako już przaśnymi jesteście; albowiem Baranek nasz Wielkanocny za nas oflarowany jest Chrystus.

(l. Kor. 5, 7, 8.)

Apostoł Piotr ostrzega w drugim swoim liście, przed naśmiewcami i niewiernymi estatnich czasów, którzy powstaną, a to nie Judzie ze świata, lecz w pośród chrześcijaństwa. Przy tem powołuje się na apost. Pawła, który również dużo o tem pisze w listach exerci. Apostof l'10te mowi tapa o ludziach nieumiejętnych (to są ci, którzy aczkolwiek zawsze się uczą, jednak do poznania prawdy nie dochodzą), i o niestatecznych (nieutwierdzonych, jak mówi mne tłumaczenie), którzy trudne rzeczy ku wyrozumieniu, przekręcają (wykręcają), jako i inne pisma ku swojemu własnemu zatraceniu. (2 Piotr 3, 16.) Gdy postawimy życie chrześcijańskie, kościelne i spółeczne pod światło Boże, to się przerazimy, widząc, w jakicj mierze wypełajło się to ostrzeżenie arostoła Chrystusowego, a wypełnia i powtarza się to przed oczyma naszemi. Zamiast postawić życie swoje do światła Bożego, podporządkować się Słowu Bożemu, jego prawu i incev; to przekręca się pisma, naciąga się je do swojego własnego zrozumicaia a poglądu, a czyni się to ku własnemu, i drugich zatraceniu.

Wiek obecny jest niebywałym czasem łaski, gdy rozchodzi się o stosunek człowieka do Boga. Pomimo wytężonego boju ducha ciemności, bez bojaźni służyć można Bogu. Drzwi łaski na oścież jeszcze są otwarte; lecz jak długo? Któż na to odpowie. Wszystko, wszędzie świadczy jednak o tem, że jest ostatni czas. Z Bożej strony wszystko uczynione, aby zgubiony, lecz pokutujący grzesznik, dostąpił pojednania z Bogiem, a tak uniknał wiecznej zguby. Lecz w tem to czasie i duch ciemności wysila się by odwieść dusze ludzkie od prawdy, a ku baśniom je obrócić. Co się mu także w

wielkiej mierze udaje, a oszukane serca oszukują równicż i zwodzą drugich.

Wprawdzie, że w Słowie Bożem znajdujemy bardzo wiele rzeczy, trudnych ku wyrozumieniu, na które nie wystarczy rozum umiejetność człowieka, lecz potrzeba światła Bożego, w którego blasku oglądać możemy rzeczy, jako one przed Bogiem stoją. Najprzód musi przyjść poznanie, następnie uznanie, swojej własnej niemocy w tym względzie. Wtedy szczere serca doznają tego, że Pan Bóg o tem wie, i zesłał Nauczyciela, który bada i głębokości Boże, a mocen jest wprowadzić nas we wszelką prawdę — Do k świetne. Zaś takowy który w spra-wach wiary, radzi się rozumu, i nim się kicruje; wykręca Słowo Boże ku swojej własnej zgubie. To zrozumiał i Autor znanei pieśni:

> "Rozum nasz i widzenie ogarnione są ciemnością. Jeśli przez oświecenie, Twe nie staną się światłością."

psalmista daje o tem świadectwo, mówiąc: "Albowiem u ciebie jest źródło żywota, a w światłości twojej, oglądamy

światłość." (Psalm 36, 10.)

Chcac wiec odnieść wieczną korzyść ze Słowa Pożego, zbawienie dusz naszych, musimy nagiąć karku i podporządkować się karności Ducha świętego, który stoi za Słowem Bożem; a nie przekręcać Pisma

wcdług własnego upodobania.

Jako ilustracja, niech nam posłuży podobieństwo Pana Jezusa, odnośnie królestwa "Podobne jest królestwo Boże, Bożego. kwasowi, który wziąwszy niewiasta, zakryła (zaczyniła go) we trzy miary mąki, ażeby wszystko skwaśniało." (Łuk. 13, 21.) Pan Jezus mówi tutaj, w jaki sposób rozwijać się będzie królestwo Boże, które się z Jego pierwszem przyjściem na świat, zbliżyło na tę ziemię. Każde podobieństwo i każde słowo, które wypowiedział Pan Jezus, będąc na ziemi, ma swoje znaczenie i swói własny wykład. A gdyby się na to zważało, czego naucza Duch święty, a nie mądrość ludzka (1 Kor. 2, 13), niebyło by w sprawach wiary żadnego nieporozumienia. Lecz tak, jako to obecnie stoi, gdzie mądrość ludzka i nauka rozumu ludzkiego, zajmuje dominujące stanowisko w sprawach wiary, i Słowa Bożego; czegóż się dziwić, że i pod tem względem panuje prawdziwy babilon.

Wróćmy do naszego podobieństwa. Ilekroć jest w Słowie Bożem mowa o kwasie, to zawsze w ujemnem tego słowa znaczeniu. Fod obrazem kwas jest myślany, jeżeli nie wprost grzech i zło, to zawsze własny skażony zmysł człowieka naturalnego, nieodrodzonego przez śmierć i żywot Chrystusowy. A gdy w tem świetle, postawimy i to podobieństwo, to zaraz mamy jasne, że tu nie jest myślane, jako się to powszechnie tłumaczy, jakaś dodatnia strona kwasu, lecz ta ujemna. Pan Jezus stawia przed oczy, prawdziwy stan królestwa Bożego, w śród ludzi nieodrodzonego serca łaskę Bożą, i równocześnie mieści się w tem poważne ostrzeżenie dla wszystkich pojmujących sprawy Boże rozumowo.

Niewiasta, oznacza kościół czy zbór, cheący się zwać małżonką Chrystusową, lecz pod obrazem niewiasty wyobrażona też jest dusza ludzka, która na swój sposób postępuje, z podanem od Boga Słowem. Bowiem Słowo Boże jest pokarmem duszy ludzkiej, w tem wypadku przedstawione jest w postaci mąki. Do trzech miar mąki, owego pokarmu od Boga, przez który nasz duch i dusza i ciało ma być przysposobione na obraz Syna Bożego; zaczyniła niewiasta kwas, aż wszystko skwaśniało. To nam oświeca prawdziwie stan królestwa Bożego

na ziemi.

Tekst nasz na początku, wzięty z słów apost. Pawła do Korentczyków, aż nadto nam to uwidocznia. Wszelki ślad starego życia, grzechu, nazwany jest kwasem; czy to jest wszeteczeństwo, czy złość, czy roz-pusta, czy jakikolwiek inny objaw, skażonega i jod Boga odpadłego umysłu ludzkie-W sprawie zbawienia i wiary w Boga, ciało nie nie pomaga. Pod wyrazem ciało, nie jest myślany tylko nasz organizm, lecz zmysł człowieka. Chrystus Pan, jako ten baranek Wielkanocny za nas zabity, na to, aby anioł śmierci nie miał prawa do nas, mając pokropione i omyte serca krwią tego Baranka. Następnie Baranek ten musi być spożyty, a to cały z głową i wnętrznościami, do tego z gorzkiemi ziołami; a to wszystko w tem celu, aby być zdolnym do przejścia drogą puszczy - tego świata do ziemi obiecanej.

I rzekł im Jezus: "Zaprawdę, zaprawdę powiadam wam: Jeźli nie będziecie jedli ciała Syna człowieczego i pili krwi jego, nie macie żywota w sobie. Kto je ciało moje, i pije krew moją, ma żywot wieczny, a ja go wzbudzę w ostateczny on dzień. Albowiem ciało moje prawdziwie jest pokarm, a krew moja prawdziwie jest napój.

Kto je ciało moje i pije krew moją, we mnie mieszka, a ja w nim." (Jan 6, 53–56.)

A tak obchodzimy Wielkanoc, nie w starym kwasie, grzechu i zmyśle ziemskim, lecz w przaśnikach nowego zmysłu Chry-

stusewego.

Nie to jest pożywanie ciała i krwi Chrystusowej, gdy się idzie do t. zw. wieczerzy Pańskiej (czyli ku spowiedzi), pod postacią chleba i wina, lecz rzeczywiste żywienie się Chrystusem; życiem w społeczności z Nim, jako latoroska z winnym krzewem spojona, czerpiąca soki żywotne z

winnego pnia.

Azaż nie wiecie, iż trocha kwasu wszystko zaczynienie zakwasza? Otóż kaźde rozumowe, naukowe pojmowanie spraw Bożych, zakwasza nasze pojmowanie duchowe, wnosi do nowego zmysłu Chrystusowego, bacyle, żyjątka, mogące zniweczyć zupełnie, świeżość dziecinnego zaufania i wiary w Boga. Brakuje ci mądrości, proś o nią Boga, które jei nigdy nie odmawia proszącymu. (Jakób 1, 5.)



#### Przednówek.

"... stare rzeczy przeminęły, oto się wszystkie nowemi stały".
(2 Korent. 5. 17.)
"... ktobykolwiek stracił duszę swoją dla mnie, ten ją zachowa.
(Łukasz 9. 24.)

W dawnych czasach, kiedy komunikacja nie była tak rozwinięta, jako obecnie, kiedy pieniądz był "drogim", było go brak, gorzej się żyło na świecie. Było to wówczas, gdy wszelka praca wykonywana była rękami ludzi, a nie jako dzisiaj, maszynami. Głównym sposobem żywienia się była praca około uprawy ziemi. Nie znano wtedy tych środków pomocniczych jakiemi są dziś najrozmaitsze maszyny rolnicze. — Było wtedy mniej bogaczy, lecz byli oni tem więcej uprzywiljowani, było także więcej ubogich; tem więcej wydziedziczonych, upośledzonych.

U owych wydziedziczonych była dość powszechną choroba społeczna, zwana przednówkiem, dziś nazwanoby to kryzą. Przy swojej ciężkiej pracy nie zawsze było, by się dosyta najeść, a na przednówku, to już naprawdę głód, a śmierć zaglądała w oczy. Okres ten przednówku przypadał na najpiękniejszą porę roku, bo w wiośnie. Ody w całej przyrodzie budziło się nowe życie, to dla ludzi nastawał najkrytyczniejszy czas; utrzymania życia.

Przednówek, był to więc okres, gdy się kończyły stare zasoby, a nowych jeszcze nie było.

Do czegóż ma nam posłużyć to wspomnienie przeszłości? Ku czemuż ten ponury

obraz? Jest w tem zawarta nauka, prawdziwy obraz wewnętrznego stanu ludzi! Duchowy stan ludzi obecnej doby, podobny jest do takiego ogólnego przednówku, w szerokim zakresie. Zakład wiary i zasoby doświadczeń z Bogiem czasów pierwszych chrześcijan, dawno zniknęły. Zdobycze re-formacji dawno się zużyły i wyczerpały, a ludzie różnych wyznań stoją wobec groźnego przednówku. Śmierć głodowa, nie ciała, lecz ducha, zagraża całej ludzkości. Słowa tekstu naszego podają możliwość ratunku i pomocy. Próżno szukać w sobie roz-wiązania. Próżne wszystkie wysiłki ratowania samėgo siebie. Tu musi przyjść pomoc skądinąnd, skuteczniejsza, aniżeli ludzka. Pan Bóg zgotował ratunek, przystań pewną, twierdzę mocną – w Chrystusie. Tam śmiesz wejść, lecz musisz zzuć obuwie z nóg twoich, bo miejsce to jest święte. Musisz się wyzuć ze wszystkiego, co własne, ludzkie, z starego życia naturalnego człowieka, – a straciwszy to, co stanowi istotę własną, duszę – w Chrystusie ją znajdziesz. On stał się tym nowym człowiekiem dla nas, i to tylko dla grzesznika, łecz dla takiego, który już nic nie ma do stracenia, bo dawno wszystko pozbył w służbie grzechu, w służbie własnego "ja". Stare rzeczy przeminęły, oto się wszystkie nowemi stały — w Chrystusie. Tak brzmi ta nowa pieśń wykupionych Pańskich. Wprawdzie droga ta prowadzi doliną cienia stracić duszę swoją na rzecz śmierci swojego Pana i Zbawiciela, na rzecz tego "nowego", co nam On zgotował. Kto się na tę drogę zgodzi, zdecyduje, to chociaż jest to ostatnia chwila, - "trzy minuty przed północą", jak się wyraził pe-wien mąż Boży, można wziąć zapłatę z temi, którzy znosili "cały dzień upał" w pracy winnicy Pańskiej.

Tam, gdzie koniec, śmierć starego, nastaje nowe. Jeżeliby ziarno nie umarło,

nie przyniesie plonu.

Chcesz uniknąć strasznej śmierci przednówku, gdy to stare zapasy znikły, a nowych nie masz; zwróć się do Tego, który wszystko nowe czyni — On przyszedł, aby owce Jego życie miały i obficie minły. On to czyni, że z pustynie powstaje ogród, na miejscu pokrzywy wyrośnie mirt.. — On, który zaczął dobrą sprawę, może ją też i dokonać! Zaufaj Mu, On o tobie myślał nim świat był.

# Co uczynię z Jezusem?

Dziwnie brzmi to pytanie, nieprawda? Wszak żyjemy pośród chrześcijan przyznawających się do tego imienia. Jednakowoż każdy człowiek musi na to pytanie osobiście, świadomie, odpowiedzieć. Przyjrzyjmy

się bliżej tej scenie, kiedy to słowo wypowiedziane zostało przez namiestnika rzym-

skiego Piłata.

Żydzi przyprowadzili do niego Jezusa Nazareńskiego, oskarżonego, jako buntownika, rebeljanta. Piłat wie o tem, że z nienawiści oskarżają i pragną śmierci niewinnego. Przesłuchawszy Jezusa, widzi najjaśniej zaślepienie i nienawiść tłumu, lecz jakie tu zająć stanowisko? Z jednej strony przekonany o niewinności Jezusa, chce Go wypuścić na wolność, lecz temu sprzeciwia się całą siłą lud żydowski, wygrażając Fiłatowi: "Kto czyni się królem, jest nieprzyjacielem cesarza, jeżeli takiego wypuścisz, ty urzędnik cesarski, występujesz także przeciw swemu władcy!" - Tak źle i tak niedobrze! Wtedy to pada jakby bezradne pytanie Piłata: "Cóż tedy uczynię z Jezusem, którego zowią Chrystusem?" Do tego jeszcze żona posyła do niego z prośbą: "Nie miej nic do czynienia z tym sprawiedliwym, bom dużo ucierpiała dziś we śnie dla Niego!" Teraz już naprawdę strwożył się Piłat. I oto wpada na "dobry" pomysł. Obiera pośrednią drogę Staje się w tej ważnej sprawie, a jeszcze ważniejszej chwili życia swego neutralnym. Wyraz "neutralny" często słyszeć było można w czasic wojny światowej, kiedy to cała Europa stała w ogniu wojny dwóch przeciwnych. Tu i tam pozostały państewka i państwa, które nie dały sie wciągnać w ten zamet, pozostały neutralne, bezstronne, t. zn. ni z tym, ni z owym. Utworbyły niejako obok dwóch bojujących grupę trzecią. Podczas wojny było to wygodne stanowisko.

Takie stanowisko obrał sobie Piłat w tej wielkiej, historycznej godzinie, w dziejach ziemi. Stojąc przed ludem, każe sobie przynieść wody na misie, umywa ręce, przed narodem oświadczając uroczyście: "Nie jestem winien krwi tego sprawiedliwego. Wy ujrzycie!" Innemi słowy: "Z tą sprawą nie mam nic wspólnego, jestem neutralnym." Zdawałoby się, że Piłat słusznie i honorowo postąpił. Możnaby tak myśleć, gdyby nie ta rzeczywistość, że chodziło tu o osobiste stanowisko Piłata do Chrystusa, i gdyby nie to, że w tej chwili był Piłat wyobrazicielem tych wszystkich ludzi, którzy mają przyjąć Jezusa, lub Go osądzić, odrzucić. Tak jest, Piłat wyobrażał w tej chwili wszystkich ludzi, którzy jeszcze świadomie nie zajęli osobiste stanowiska wobec Jezusa Chrystusa. Spojrzyjmy na życie własne. Azaż było to zajęcie osobistego stanowiska wobec Chrystusa, gdy nas zaniesiono do chrztu, jako niemowlęta? Nie, nigdy! Może ktoś powie, że wtedy czynną była wiara rodziców i ojców chrzestnych nad niemowlęciem. Nie podajemy w watpliwość owej wiary, nie może ona jednak stanowić o osobistem stanowisku dziecka do Boga. "To stało się przy konfirmacji"

może ktoś powie. I ja byłem konfirmowanym, jako dobry chłopak pobożnych rodziców, lecz to nie było zdecydowanie się dla Chrystusa. Ta chwila nastapiła później w mem życiu. Nie można jej ustalić zgóry, to działa łaska Boża, to jest czas nawiedzenia Bożego. Wtedy działa Pan Bóg, a człowiek ma się okazać tą bierną stroną, tym, który przyjmuje, który decyduje się obrać Chrystusa, jako swój żywot odtąd aż na wieki.

Podobnie, jak przed sądem Piłata, byli starzy, ludzie w sile wieku, młodzież i dzieci, a wszyscy stali przed tem pytaniem, tak i dzisiaj Pan Bóg każdego stawia wobec pytania: "Co uczynisz z Jezusem? Frzyjmiesz Go, jako swojego odkupiciela z władzy djabła, śmierci, grzechu, albo staniesz się, jak Piłat, neutralnym?" Pismo św. nazywa taki stan letnim, ani zimny ani goracy. A takich liczy chrześcijaństwo

najwięcej!

Może nie jesteś zimny, jak owi Faryzeusze, zaślepiony, jak dzisiejsi bolszewicy rosyjscy, lecz obrać Jezusa swym Panem, zupełnie Mu się wydać, z Nim się liczyć zawsze, w każdej chwili tego nie uczyniłeś. Może powiesz: "Bezbożnikiem nie chcę być, lecz świętoszkiem także nie." Otóż wiedz, jeżeli nie dożyłeś takiej chwili, w której zrozumiałeś, że tak, jak jesteś Bogu podobać się nie możesz, że potrzebujesz orędownika u Ojca, że musisz dostać nowe serce, aby móc żyć według upodobania i woli Bożej, że już nie grzech ma królować w tobie ku śmierci, lecz łaska Boża ma się okazać czynną ku żywotowi – wtedyś jeszcze nie odpowiedział na pytanie: "Co uczynię z Jezusem?"

Najwięcej jest takich, którzy podobni Piłatowi, umywają ręce i w poczuciu swej własnej sprawiedliwości mówią: "Nie jestem ja winien Jego śmierci." Lecz słysz, to uczynił Piłat, myśląc, że z tem załatwi swój stosunek do Jezusa. Jednak wiemy, że pomimo przekonania o sprawiedliwości Jezusa, wydał Go na wolę ludu, na ukrzy-

żowanie.

Jakie jest twoje stanowisko do Jezusa w pracy codziennej w biurze, w warsztacie, na roli, jednem słowem w rodzinnem życiu? Nie chodzi o to, byś co drugie słowo miał na ustach Boga i Jezusa, lecz świadectwo to polega w okazaniu ducha i mocy. Tak, jak owi uczniowie Jezusa, stojący przed najwyższą radą kapłanów w Jerozolimie. Owi kapłani, "widząc bezpieczność Piotrową i Janowa, a wiedząc, iż ci łudźmi byli nieuczonymi i prostakami, dziwowali się i poznali, że byli z Jezusem". (Dz. Ap. 4, 13.)

Królestwo Boże nie zależy w mowie, ale w mocy Bożej. A ta Boża moc, objawiająca się w życiu, toć to świadectwo najlepsze, żeśmy Jego własnością. Dziś nikt

nie śmie być neutralnym! Toczy się ostatni bój o królestwo Boże na ziemi. Każdy pojedyńczy musi się zdecydować, bądź dla władzy szatana, bądź dla królestwa Chrystusowego.

Ostatni czas obierać, a obierać dobrze, gotowym być dla "Wybranego" żyć, cier-

pieć a choćby i umrzeć.



### Obfitość życia.

"...jam przyszedł, aby żywot miały, i obficie miały". (jan 10, 10.)

Pan Jezus, nietylko że nam życie darował, lecz i to wszystko, co do życia jest potrzebnem. Tu jest różnica pomiędzy życiem a istnieniem (wegetowaniem). Są dzieci Boże, które tylko istnieją. Do prawdziwie godnego istnienia należy wolność. Ptak np. jest tylko wtedy wolny, gdy się znajduje w swoim żywiole. Pan Jezus przyrzeka nam wolność, dla całego człowieka. Kto ma Syna (Jezusa), ten jest prawdziwie wolnym.

Do radosnego życia należy zdrowie. A dla Jezusa nie istnieje tak wielka szkoda, i zło, którego by nie mógł uleczyć. On leczy wszelkie ułomności, a co więcej, On może

nas zdrowymi zachować.

Potrzebujemy mocy. Jezusa moc jest przewyższająca wszystko wielkością swoją (Efezów 1, 19), a co On ma, dla ciebie ma; a Jego moc mieszka i wykonywa się u słabych (2. Korent. 12, 9). Azaż nie jest obficie nakryty stół pokładny? Stół nasz jest stołem królewskim, a na Jego stole niczego nie śmie brakować (1. Królewska 4, 27). Nie dziwnego, że ta obfitość stoła Salomonowego zdumieniem napełniała królową ze Saby. (1. Król. 10, 5.)

Nie chciała temu wierzyć, aż to oglą-

dała na własne oczy.

Pan jest pasterzem moim, na nie zem mi nie zejdzie (Psalm 23, 1). Zdaje się, jakoby wiele dzieci Bożych czytało ten psalm pasterski: mnie na wielu zejdzie; inni znowu: mnie na niezem zejdzie. Biblja mówi:

na niczem mi nie zejdzie.

Stół jest bogato nakryty, a przecież jest to smutną rzeczywistością, że wiele dzieci Bożych nie ma obfitości życia, lecz objawia się wielki brak. Przy swojem nawróceniu byli oni pełni radości, mniemali prowadzić odtąd życie w mocy i pełni zwycięstwa. Lecz po krótkim czasie popadają znowu w swoje poprzednie grzeszne zwyczaje: ich społeczność z Panem została zamącona, a radość ich i moc świadectwa osłabła. Byli rozczarowani. A kiedy zwrócili się o radę do dawniej nawróconych (starszych w wierze), niektórzy z nich powie-

dzieli nawet: »To już tak musi być, z na-

mi także to inaczej nie było.«

Teraz stało się to ich życie, bez siły. Jezus powiada: obfitość; doświadczenie mówi: niedostatek. Jeżeli w Jezusie jest niewyczerpane bogactwo dla nas, jakże to przyjdzie, że tak wielu jego uczni są ubogimi?

Może pochodzi to stąd, że nie znamy naszego bogactwa. Słyszałem o pewnej ubogiej pobożnej niewieście w Holandji, która miała bardzo biedne utrzymanie, przy tem była bardzo wesoła i wdzięczna. Czesto cierpiała nedze, o której nikt nie miał pojęcia. Syna miała w Indji, który wielce miłował swoją matkę, każdy miesiac po-syłał jej list. Syn ów był hogaty; matka zaś często żywiła się łupinami z ziemniaków. Zaniepokojona tem, zapytała się jej jedna siostra, czy syn jej nie oprócz listów nie posyła, odpowiedziała staruszka: »Czegóż chcecie, by jeszcze więcej miał czynić? O. pisze mi przecież każdy miesiąc.« – A czy nie wkłada czasem coś więcej do listu? »Owszem,« odpowiada mateczka, zawsze przy tem posyła modry obrazek, zapytuje nawet, czy go otrzymałam, lecz pozatem nic więcej.« Siostrze tej rozjaśniło się, zapytuje więc, czy matka zachowywała te listy, i oto znalazło się więcej niż czterydzieści listów, a w każdym liście banknot 100-markowy (800 Kez). Cztery tysiące marek w szufladzie, a jeść łupiny z ziemniaków (oszkrabiny)!

Leez takimi jest wielu dzieci Bożych, które nie wiedzą, jak są bogatymi. Przy każdej obietnicy napisz twoje imię, one są dla ciebie. Jeżeli Pan błogosławi twojego brata, to jest to dla ciebie obietnica, że dla ciebie ma Pan jeszcze więcej. Druga najważniejszą przyczyną twojego ubóstwa jest niewiara. Izraelici stawiali granice Świętymu Izraelskimu (Psalm 78, 41). Pan Jezus nie nezynił w ojezyźnie swojej wiele cudów, dla ich niedowiarstwa (Mat. 13, 58). Na niektóre tylko włożył ręce swoje, uzdrawiając ich, lecz większego cudu nie mógł tam uczynić. (Marek 6, 5.) Przez naszą niewiarę stawiamy Swiętymu granice. Te ograniczenia, zapory muszą zostać u-sunięte, droga musi być wolna, jeżeli ma spłynać strumień łaski w życie moje. Jakóż zostaną usunięte te przeszkody? Jako otrzymię więcej wiary? Odpowiedź jest ta: Potrzebujemy dwóch mocy. Pierwsza musi usunać przeszkody – druga musi uczynić życie płodnem. Obie mocy znajdujemy w naszym Zbawicielu. »O, jest moc, o przecudna moc, w świętej Baranka krwi.« Tu w Jego śmierci jest moc, i jest moc w Jego zmartwychwstałem życiu.

Apostoł Paweł był podobny śmierci Jezusowej (Filipeus. 3, 10). Zawsze na nowo kładąc własne życie w śmierć. (2. Korent. 4, 10). W śmierci Jezusowej jest moc oczy-

szczenia z grzechu, t. j. roździelenia od grzechu, a według tego jako my nasze własne życie w śmierć podajemy, będzie Jego zmartwychwstałe życie w nas mocne. . .

Z » Jezus in der Stifthütte«, Dolmana.



#### Modlitwa.

"I rzekł Abraham do sług swoich: Zostańcie tu z osłem, a ja z dziecięciem pójdziemy aż do onąd, a odprawiwszy modlitwy, wrócimy się do was". (1 Mojz. 22, 5.)

Odprawiać modlitwy, modlić się, nazywa się powszechnie rozmawiać z Bogiem. A jako każda rozmowa ma pewny cel, powinna też i modlitwa mieć wyraźny cel i wynik. W modlitwie, czyli rozmowie z Bogiem, bądź człowiek zbliża się do Boga, a Pan Bóg odpowiada; lub Pan Bóg zbliża się do człowieka, a człowiek odpowiada.

W powyższym tekście czytamy, że Pan Bóg zawołał na Abrahama, stawiając go na probę, dając mu zlecenie; Abraham zaś będąc posłuszny, postapił jako mu rozkazał Bóg

Bóg.

Lecz jedno uderza w oczy, zwłaszcza, że Abraham nie to nazywa modlitwą, gdy rozmawia z Bogiem, lecz gdy idzie aby

wykonać wolę Bożą.

Czytając powyższą historję z życia Abrahama, ojca wierzących, winniśmy stawić się, chcąc być dziećmi wiary, w świetle tei historji, wyciągając z niej należyty pożytek. Ten wielki przywilej człowieka, rozmowy z Bogiem, jak mało jest znany, a jeszcze mniej wykorzystywamy. Owszem przewrótność ludzka uczyniła z tego dostojnego przywileju, środek kary, stosowany przy "rozgrzeszaniu" i w innych wypadkach.

Pewien ateista pytał wierzącego człowieka; co posiada właściwie człowiek nad inny twór, zwłaszcza nad zwierzę? Przywilei mcdlitwy, odpowiada zapytany! Naprawdę trafne określenie! Mieć wolny przystęp, a to w każdej chwili do tronu łaski Bożej, z tem zapewnieniem, że On nas słyszy i wysłuchuje; mieć pewność znalezienia łaski ku pomocy w potrzebny czas. (Żydow. 4, 16.) Śmierć prosić o cokolwiekbądź, a także mieć obietnicę, dostąpienia tego o co się prosi! Może być coś cudowniejszego? — "Lecz któż uwierzył kazaniu naszemu," woła Izajasz prorok, gdy widział w duchu przychodzącego Mesjasza; wzgardzonego, niepeznanego, a przy tem tak dostojnego!

Owcześni ludzie, patrzący na Jezusa, nie pożądanego na Nim nie widzieli. Oglądali w Nim syna cieśli Józefa z Nazaretu. A on był przecie ten umiłowany, jednorodzony syn Ojca niebieskiego; w którym

mieszkała pełnia bóstwa cieleśnie!

Przezeń, i tylko przezeń prowadza drzwi do Ojca. On sam jest gwarancją wszystkich modlitw zasyłanych do Boga; gdyż w Nim zawarte są wszystkie obietnice Boże, a one są tak, i Amen! – "Cóż tu czynisz ty ospalcze?", krzyczą na Jonasza marynarze, który spał twardo w kącie okrętu, podczas gdy burza zagrażała życiu wszystkich. "Wołaj do Boga swego," mówią dalej. Azaż i dzisiejsze wypadki w świecie, ta straszna burza miotająca okrętem, na którym ludzkość płynie ku wieczności, nie krzyczą tak samo na wierzących współczesnej doby?! Tak, wiele może modlitwa sprawiedliwego. Eljasz był człowiek, temże biedóm poddany co i my, a modląc się, nie wydało niebo deszczu, ani rosy przez trzy i pół roku; a zasię się modlił, a niebo spuściło deszcz. (Jakób 5, 17, 18.)

Lecz wysłuchanie modlitwy u Boga, ma jeden warunek. Chcesz aby Pan Bóg wysłuchał twoją modlitwę, i odpowiedział mocą swoją na nie – musisz i ty nieć ucho i serce otwarte na to, co Bóg mówi; gdyż inaczej jesteśmy, w myśl Słowa Bożego, cudzołożnikami; prosić, brać a na swój spo-

sób używać. (Jakób 4, 1—4.)

To jest owa tajemnica, której wielu nie

zna, a co gorsza, znać nie chce.

Pan Bóg mówi przez proroka: "Przeto, że wołając na każdy poranek do was, a nie słuchaliście; wy wołać będziecie, a ja nie wysłucham." Wiesz drogie serce od czego zależy wysłuchanie twoich modlitw? Ucz się od Abrahama.

Pan Bóg zawołał, Abrahamie!, a on rzekł, "otom ja" Abraham miał otwarte ucho dla Boga swojego. Na zawołanie, odezwał się.

Można to często zauważyć u dzieci, gdy one wołają na ojca czy matkę, to chociaż ci słyszą i patrzą nawet na nie, dopóki się nie odezwą, to dzieci nieprzestają wołać.

Nie wystarczy słyszeć Boga, lecz odezwać Mu się, t. zn. być dlań gotowym. Dopiero wtedy może On dać nam dalsze zlecenie, gdy stawimy mu się do rozporządzenia.

"Weźmij teraz syna twego, jedynego twego, którego miłujesz, Izaaka, a idź do ziemi Morja, i tam go ofiaruj na ofiare palona..." mówi Bóg do Abrahama. Cóż na to Abraham? Azaż nie miał prawa, a nawet obowiązku zapytać; jakże to mam rozumieć? Otóż dałeś mi syna, a z nim i obietnicę, że w nim błogosławione będą wszystkie narody ziemi; a oto żądasz go na ofiarę paloną? Jakóż wypełni się objetnica? -Nie, tego Abraham nie uczynił. Apostoł mówi o nim, że on wbrew nadzieji w nadzieję uwierzył. Abraham liczył się z Bogicm wszechmocnym. Wiedział to, że Pan Bóg dał mu syna, gdy żadnej nadzieji po ludzku nie było, by tenże mógł się na-rodzić, otóż i teraz gdy żąda go zpowrotem, może mi go powrócić i z mart-

wych wzbudzić, jeżeli ma się urzeczywistnić obietnica. A tak objawi się tem większa moc i chwała Jehowy. – Pan Bóg rzekł do Abrahama, a on posłusznie wziął się do wykonania co żądał Bóg, chociaż rozum jego zupełnie temu przeczył. I rzekł Abraham do sług swoich: "Zostańcie wy tu z osłem, a ja z dziecięciem pójdziemy aż do onąd, a od prawiwszy modlitwy, wrócimy się do was." Otóż, przyjrzyjmy się co Abraham nazywa m'odlitwą, odprawianiem modlitwy. Idzie do ziemi Morja, by tam syna swojego, jedynego, którego miłował ofiarować na ofiarę paloną – to nazywa odprawieniem modlitwy. Posłuszeństwa chcę, a nie ofiary, mówi Bóg. Otóż posłuszeństwo Abrahama, było już ofiarą przed Bogiem, dlatego nie musiał zabijać syna swego. Zupełne zdecydowanie i ochota serca, otiarowania Bogu tego, co On po nas żąda, już jest przed nim ofiarą. Zupełne posłuszcństwo względem poznanej woli Bożej, decyduje o naszej drodze wiary.

My chcielibyśmy, żeby Pan Bóg wysłuchiwał zawsze nasze modlitwy; a nieraz niecierpliwimy się i zrażamy, gdy się to zaraz nie stanie. Lecz On w swojej mądrości wie, czy nam tego potrzeba, czy nas to buduje, czy nam to pożyteczno o co prosimy — a nieraz nim wypełni prośbę naszą, zapytuje nas o pobudkę o przyczynę; lecz my nie słyszymy Go, tylko żądamy swoje.

Otóż serce kochane, Pan Bóg jest wierny, On samego siebie nie zaprze, ani obietnic swoich nam danych nie cofnie; lecz o to chodzi, czy ty słyszysz Jego głos?, czy jesteś mu posłusznym. Gdyż to jest najgłówniejsza przyczyna, że modlitwy nasze tak mało skutkują. Doświadczmy, czy to jest modlitwą naszą, czynić wolę Bożą!

Odprawiać modlitwy, to nie żadne zadośćuczynienie za grzechy, to nie rozmowa z Bogiem; lecz wykonanie woli Bożej — a wtedy też liczyć możemy, że On nas wy-

słyszy gdy my Doń zawołamy.



## Z Rosji.

# Czy mogą być zbawieni rosyjscy mordercy?

Rosyjski ewangelista opowiada: Pewnego wieczoru siedział w przepełnionej sali (zgromadzenie biblijne) na przedniej ławce, dyrektor jednej szkoły bezwierców w Leningradzie. Rozglądał się wokoło z wyrazem pogardy. Było tam bardzo mieszane zgromadzenie: prości wieśniacy, robotnicy, bolszewicy, również osoby na wyższych stanowiskach. Gdym skończył przemówienie, powstał naraz z ostatniej ławki człowiek opa-

lonej twarzy, uważnie przedtem nadsłuchu- [ jący i poglądając osłupiałym wzrokiem, zawołał: "Popatrzcie na moją twarz, jaki jestem brzydki! Lecz wewnątrz jeszczem czarniejszy. Za carskiego rządu strawiłem ośm lat w łańcuchach na Syberji. Od młodości byłem złoczyńca i morderca. Z nastaniem sowieckiej władzy wypuszczono mię na wolność, powróciłem do Rosji, stałem się bolszewikiem, otrzymałem prawie nieograniczoną moc. Znowu lubowałem się w morderstwach -- a teraz miałem do tego siłę i prawo. Czy to podług prawa, czy bez-prawnie pozbawiłem życia więcej ludzi, niżeli teraz w tej sali się ich znajduje." Po tem wyznaniu rzucił się z płaczem na ziemię. Zapytałem go, czy znał ewangelję o

Chrystusie.

"Nie," odpowiedział, "nigdy jej nie czytałem. Przyszedłem tu przypadkiem tylko, usłyszałem ją po raz pierwszy od was. Czy człowiek taki, jakim jestem, może

kiedy dostąpić zbawienia?"

Cud Bożej łaski stał się nad tym człowiekiem. Pokój, który przewyższa wszelki rozum ludzki, dostał się mu w udziale: oblicze jego jaśniało radością. Siedzieć na przedzie w zgromadzeniu obok innych uważał za wielką cześć, której nie był go-dzien. Usiadł więc na podłodze. Zmusiłem go dopiero, by zajął miejsce na ławce, między innymi. Tymczasem dyrektor ów, widocznie niemile dotknięty i rozgniewany, opuścił salę. Wrócił jednak po kwadransie, ocierając pot z czoła.

"Kaznodziejo," zawołał, "co mam czynić? Przeczyłem istnieniu Boga, głosiłem, że Go niema. Nigdy nie natknąłem się na ewan-

"Droga jest bardzo prosta," odpowiadam. "Gdy uznacie i wyznacie swe grzechy i ukorzycie się przed Stworzycielem nieba i ziemi, tak, jak uczynił to ten zło-czyńca, to krew Jezusa Chrystusa. Syna Bożego, oczyści i was od wszelkiego grze-chu. Innej drogi niema."

"Łatwo to powiedzieć," wyrwało się mu. Myślicie, że w porównaniu z tymto złoczyńcą ja, człowiek uczony, nie mam takiej czarnej przeszłości, jak on. Owszem, jestem uczonym człowiekiem. Przez 25 lat wykładałem w jednym z zakładów leningradzkich, miałem zaszczytne stanowisko. Przez 25 lat kierowałem owym zakładem. Przyznaję się i wyznaję, żem przez wszystkie te lata przeczył istnieniu Boga. Każdego roku miałem przeszło tysiąc studentów, którym dowodziłem, że niema Stworzyciela, ani Boga, ani nieba, ani piekła. Jest to straszne, gdy bowiem wybuchła rewolucja, spotkałem wielu moich byłych uczniów, jako uczestników wszelkich możliwych zbrodni i okrucieństw. To są owoce mego dzieła, mojej nauki. Pozbawiłem życia wiele więcej ludzi niż ten morderca. Zatruwałem dusze ludzkie, czyniłch z nich zbrodniarzy, a oni teraz postępują w swej okropnej działalności. Ten człowiek mordował sam, ja mordowałem rękoma wszystkich tych ludzi, przesiaknietych memi teorjami. Z pokutą i nawróceniem tego człowieka skończyło się jego dotychczasowe życie, ja zaś nie potrafię ani naprawić, ani powstrzymać tego, co sam w ruch wprowadziłem. I wtenczas, gdy mi Pan Bóg grzechy odpuści, dzieło zniszczenia przezemnie rozpoczęte, będzie postępowało w okropnym terorze i morderstwach. Takim jestem. Jakże mogłoby być jeszcze odpuszczenie i uwolnienie dla takiego, jak ja człowieka?"

Wyczerpany skłonił głowę na piersi, policzki jego zalały się łzami, twarz ukrył w dłoniach. Czytałem mu głośno prze-cudne wezwanie Pana Jezusa dla wszyst-

kich grzeszników i zgubionych.

Po chwili powstał i rzekł: "My jesteśmy tymi, którzyśmy z Rosji uczynili to, czem ona jest dziś. My, którzyśmy głosili, że Boga niema, jesteśmy rzeczywistą przyczyną całej tej nędzy. Pozbawiliśmy ludzi sumienia, a tak przewróciliśmy Rosję na wspak. Módlcie się za mnie!"

Wszyscy obecni płakali. Potem zaczął się modlić i dyrektor: "(), Boże, jeżeli żyjesz, objaw mi się! Możeszli się nademną zmiłować, uczyń to dziś! Odpuść wszystkie

grzechy moje!"

Była to przepiękna noc dla wszystkich, którzy zdecydowali się zrobić porachunek ze swem dotychczasowem życiem. Dyrektor objął owego starego zbrodniarza, obaj płakali z radości.

Następnego wieczoru przyszedł z całą klasą swych starszych uczniów i zajęli miejsce na przedzie. W ten sam wieczór siedm z owych młodzieńców, miłujących swego dyrektora, znalazło pokój w Bogu.

Ze Snahv.

#### Dar Piotrusia

(Historja albumu znaczków pocztowych. Zdarzenie prawdziwe.)

Piotruś H. zajał miejsce w sali, pełen oczekiwania. Lubił on wykłady misyjne, a dziś wieczór miał przemawiać sekretarz misji. Chłopak przyglądał się badawczo obliczu mówcy, aby sobie wyrobić zdanie, co do jego osoby. Pan Wagner, tak zwał się ów mówca, powstał, Piotruś usadownił się zaś wygodnie, by móc wszystko dobrze słyszeć.

Wykład był wielce zajmujący, pełen zapału i ducha, a niektóre z cytowanych wydarzeń były do głębi wzruszające.

Pan Wagner opowiadał o wielu cudownych okażjach, na różnych polach pracy misyjnej, zaznaczając równocześnie, jak to często wiele takich sposobności pozostaje niewykorzystanemi dla braku środków

materjalnych.

Mówca opisywał nędzę narodów pogańskich wzruszającymi słowy; serce Piotrusia zostało przy tem przejęte do głębi. Ach, jakże pragnął, śmieć być pomocnym w tak wielkiem i wspaniałem przedsięwzieciu! Lecz czemże się przyczynić, nie ma nic; a pieniędzy, któreby były jego własnością, nie posiada. Cóż więc mógł uczynić w takim wypadku?

Po zakończonem zgromadzeniu odważył się, chociaż nieśmiało, podejść do p. Wagnera. Z wahaniem wynurzył się z tem, co działo się w jego sercu, a p. sekretarz w pełni współczucia pobudził ochotę malca; miał on bowiem dla takich porywów

pelne wyrozumienie.

Pełen radości i z postanowieniem w sercu poszedł Piotruś do domu. Misjonarz wydawał mu się bohaterem. Oby i on także mógł być takim! Cóż mógłby zrobić, aby

pomóc?

Powróciwszy, poszedł do swojej izdebki na górę, wciąż rozważając o tem, oczekując, czy nie przyjdzie mu jaki dobry pomysł. W tem oko jego spoczęło na książce, noszącej ślady zużycia, przez częste używanie jej. Nieruchomie wpatrzył się w nia-Jego album znaczków pocztowych, jego najmilszy klejnot! Czyżby? — głupstwo! Miałżeby się z nią rozstać? — W tej chwili usunął ją na bok. Nieco później znalazł się w łóżku, przed zaśnięciem raz jeszcze przemyśla wszystko — obrazy nędzy, opisywane na wykładzie, sunęły mu się przed duszą, i te okazje, sposobności; i te zaniedbania — dla braków środków. Zgoła życzył sobie, oby wogóle nie był poszedł do zgromadzenia; gdyż i tak nie dla tej sprawy uczynić nie może. Naprawdę nie? A co znaczki pocztowe?

Niecierpliwie obrócił się na drugi bok a nie mogąc zasnąć, przemyśla dalej. Jegonajmilszy skarb! — głupstwo. A gdyby zresztą, czyż niebyłby to osobliwy dar? Przewracając sie całemi godzinami w łóżku, wyszukiwał jedno usprawiedliwienie za drugiem. Wkońcu zasnął, lecz na to tylko, aby śnić dziwy i oglądać przerażające

sceny.

Gdy rano zeszedł ku śniadaniu, plan jego i postanowienie było pewne. Jego album znaczków ma zostać ofiarowany celom misji. Sam go chciał odnieść do domu misyinego, aby to było zupełnie pewne; gdyż miał obawę, jako wszyscy mali chłopcy, że rzeczy, które nie zostaną własnoręcznie doręczone, mogą się zgubić. Lecz było pytanie, jako dostać się do domu misyjnego, który się znajdował w mieście. Nasz Piotruś mieszkał 10 km oddalony od miasta, a rodzice nigdy by mu nie pozwolili, pójść tam samemu. Sprawa ta została jednak roz-

wiązana jeszcze podczas śniadania. Silno zapukano na drzwi, a na zawołanie ojca »proszę dalej« wstąpił do pokoju stary przyjaciel rodziny. Po uprzejmem powitaniu powiada: »Możeby wasz syn zrobił chętnie przejażdżkę automobilem? Jadę właśnie do miasta, zabiorę go z sobą na obiad, a wieczorem przyprowadzę go znowu zpowrotem.« Wobeć takiej okoliczności nietrudno było Piotrusiowi, poprosić przyjaciela, by zawiózł go do zacisznej ulicy, gdzie stał dom misyjny.

Serce uderzało mu głośno, gdy przekroczył próg domu i znalazł się w sieni. Gdzież tu skierować swoje kroki? Właśnie co zdobył się na odwagę wstąpić do najbliższych drzwi, gdy wtem wychodzi z jednego pokoju starszy meżczyzna, a njrzawszy chłopaka, pyta sie go dobrodusznie »Czegóż to szukasz, może chciałbyś z kimśmówić?« Piotruś ośmielony nieco, nśmiechnął się mówiąc: »Przychodzę do p. Wagnera.« »Niestety p. Wagner wybrał się w podróż na kilka dni; lecz jest tu jego pomocnik, może z nim chciałbyś pomówić, chodź więc na górę,« rzekł uprzejmie ów mężczyzna.

Piotruś został zaprowadzony do pokoju, który był nawpół mieszkaniem a nawpół biurem, gdzie został serdecznie powitany przez obecnego tam pana. »Chciałbyś się widzieć z p. Wagnerem?« zapytał. »Tak jest,« odparł Piotruś, przy tem spojrzał z pewnem wahaniem na swój ulubiony album. »Słyszałem przemawiać p. Wagnera, chciałem coś podarować, i otóż to przyniosłem.« Nastała chwilka ciszy — potem nagłem ruchem wsunął książkę w ręce sekretarza. »Jest to mój album znaczków,« powiedział szybko i pośpieszył do drzwi. Nim wyszedł, zawołał jeszcze: »Myślę, że jest wart dwieście marek.« Potem zniknął.

Wzruszony do głębi, obejrzał sekretarz książkę, postanowił postać ją do oceny Filateliście (znawca znaczków poczt).

Kilka dni później nadszedł list od sekretarza domu misyjnego. List ów zawierał niespodziewaną wiadomość, że ów album jest wart nie dwieście, lecz blisko dwa tysiące marek. Wobec tego zwraca się sekretarz z zapytaniem, czy ofiarodawcy owego albumu ma zostać przesłana reszta kwoty ze sprzedaży, po odliczeniu dwieście marek na cel misji. »Odkad znamy wartość ofiarowanego albumu, pisze dalej, »nie możemy go sprzedać bez twojej wiadomości; bowiem 2000 marek jest zanadto duży dar od małego chłopca, a myślimy, iż ty, nim się zdecydujesz, musiałbyś to omówić z twojimi rodzicami.« Piotruś, rozumie się, omówił sprawę tę z rodzicami; lecz w ich rodzinie było prawdą zdanie: »Ojciec jako syn,« gdy o taka sprawę chodziło. Gdy więc zauważyli rodzice gorliwość swojego chłopaka, że tak chętnie chciał oddać całą

kwotę na dzieło Boże, sami z radością zezwolili.

I tak z radością oddał Piotruś swój dar; a któż może powiedzieć, ile dusz zostało przyprowadzonych do miłości Zbawiciela i Jego światła Ewangelji, przez tę ofiarę.

Przekład z Im Dienst des Königs.



#### Ożywcza woda.

"Jako jeleń krzyczy do strumieni wód, tak dusza moja woła do Ciebie o Boże! Pragnie dusza moja do Boga, do Boga żywego..." (Psalm 42, 1-2.

Pewien podróżny zabłąkał się w puszczy, i już upadał z pragnienia. Wtem spostrzegł nicdaleko w piasku małą beczułkę, którą karawana zgubiła. Z wytężeniem ostatnich sił przyczołgał się do niej w nadzieji, że w niej znajduje się woda. Gdy ją otworzył, wydał rozpaczliwy okrzyk: "Ach, to tylko perły!" Prawdziwe perły i szlachetne kamienie leżały koło niego w nieocenionej wartości, lecz dla niego w tej chwili nie miały żadnego znaczenia. On potrzebował w o d y.

Kto raz zaznał pragnienia w całej pełni, ten tego nie zapomni. Człowiek omdlewający z pragnienia ma tylko jedno na myśli: wody!

Nic go nie zajmuje tylko woda.

Pewien świadek łaski Bożej w swoich podróżach po Rosji, miał sposobność zapoznać się z jednym wyższym urzednikiem, który w swoim czasie zwiedzał Turkiestan. (Kraina na dalekim wschodzie.) W kraju tem spotkać można wiele szczegółów stosujących się do obrazów biblijnych. Wygląda tam jeszcze jak za czasów Abrahama w Mezopotamji. Jeden obraz w szczególności zwrócił jego uwagę. Turkiestan jest krajem bardzo ubogim w wodę. Bardzo rzadkie są tam dobre źródła i rzadko spa-da ożywczy deszcz. Ziemia i role leżą pustkami, suche i spękane od skwaru. Relnik nie zasiewa, bo sucha gleba nie przyjmie nasienia. Lecz jest jeszcze większe zło. Na onej suchej glebie wyrastają złe, zgoła niewyniszczalne cierniste krzaki, które zapuszczają swe korzenie głęboko w ziemię aż do wód podziemnych. Żyźnione wodą z głębi ziemi, wyrastają te krzaki do ogromavch rezmiarów i mnożą się szybko niszcząc i zalegając całe łany. Ich nasienie zasypuje całe okoliczne pola, a wszelki trud wykorzenienia tego chwastu jest daremny. Ucięcie wierzchu nie nie znaczy; korzeń tkwiący głębako w ziemi wyrasta na nowo.

Do tego jeszcze i dalsze zło. Dlatego, iż na powierzchni dobrych źródeł jest mało, zaczęli ludzie również kopać głębokie studnie. Łecz wody krążące tam w głębi ziemi, które chwastom pozwalają na tak bujny wzrost, okazały się dla ludzi zabójczemi, bewiem mieszczą w sobie zarazki ś**mi**ertelnych chorób.

Nędzny stan! Fickny, słoneczny kraj a jednak smutną, spaloną pustynią. Czy niema już żadnej rady, żadnego ratunku?...

Jest jeden sposób ratunku i pomocy, który sam Pan Bóg dla nich zgotował. Kiedy na wiosnę na górach śniegi topnieją, albó gdy kiedy długo oczekiwany deszcz spadnie, wtedy ta dobra woda bywa przez mądrze sporządzoną sieć kanałową poprzez kraj przeprowadzoną. Te kanały nie są wykojane w ziemi, lecz nadsypane dwoma wałami na powierzchni.

Kiedy rolnik usłyszy na wiosnę, że kanałami zaczyna pędzić woda, wtedy z radeścią robi dziurę w jednym boku kanału i puszcza ożywczą wodę na spragnioną swą glebę. Chciwie wsiąka wysuszona ziemia dobrą wodę, i zatrzymuje ją przez dłuższy czas. Frzez to staje się zdolną do przyjęcia zasiewu, który też i dojrzeje. Lecz co się dzieje wtedy z ciernistemi krzakami, które ludzka ręka nie wyniszczy, a które przez suszę wypcłnią całe łany?

Coś szczególnego! Ów krzak ciernisty, któremu z ziemi owa trująca woda daje takie bujne życie, przez zetknięcie się z wodą dobrą płynącą z góry, ginie i usycha zupcłnie. Odzie tylko życiodajna woda dosięgnie, niszczycielski ciernisty chwast ginie bez ratunku. A wtedy i żniwo ku radości rolnikom dojrzeje.

Jak piçkny to obraz dla prawd ewangelji. Życie człowieka - kraj piękny, słoneczny, objecujący wiele, lecz w rzeczywistości martwy i suchy. Serce ludzkie twarda, zaschnięta i spragniona. Zamiast debrem nasieniem przynoszącem dobry cwoc, jest zarośnięta bujnemi ciernistemi chwastami. Skąd te chwasty, jeżeli dla dobrego nasienia w sercu brak życia? O, w głębi serca ludzkiego znajduje się również ukryte źródło, którego jadowite wody rzynoszą śmierć wszystkiemu co dobre. I te cierniste chwasty serca ludzkiego maja głęboko swe korzenie wpuszczone w ono ukryte źródło zła - natury grzechu, a stamtąd czerpią swoją tajemniczą moc. Któż nie zna tej bezgranicznej nedzy, kiedy serce puste, wyschnięte i spragnione ginie? Szuka pokoju i radości, codzień czyni nowe postanowienia, nowe usiłowania, lecz wszystko nadarmo! Wszelki bój ze złem daremny, bo wciąż wyrasta na nowo; pragnienie i tęsknota nie zaspokojone, nadzieje zawiedzione. Czy oglądałeś już ten biedny stan serca ludzkiego? O, zaprawdę, serce rozszarpane, bez pokoju, omdlałe z pragnienia nader smutną jest pustynią. Psalmista Dawid doznał tego głęboko na sobie, jaką straszną pustynią jest życie ludzkie bez społeczności Bożej.

Kochane serce, czy wiesz o tem, żeś równie wysuszone i spragnione za oną wodą żywą? Może nie zdajesz sobie z tego sprawy, że dusza twoja tęskni i płacze nieustannie za życiem nowem z Boga, lecz tak jest w rzeczywistości. Pijesz z tej podziemnej, ukrytej wody grzechu, która jednak zamiast cię orzeźwić, zatruwa jadem śmiertelnym.

A jednak wierny Bóg nie pozostawił cię bez ratuaku. Z Golgoty płynie strumień żywej wody – łaski. Tam zaprasza z rozwartemi ramionami do siebie Boży Svn. On doznał tego najcięższego pragnienia na sobie, wśród mak na krzyżu, a teraz w Nim spoczywa zdrój żywej wody. On powiedział:

"Jeśli kto pragnie niech do mnie przyjdzie i pije!" (Ew. Jana 7, 37.)

Fójdź bracie i pij! Bóg ofiaruje ci swoje życie w Jezusie. Przyjmii Go, zaufaj Mu, otwórz Mu głębię spragnionego swojego serca, a On napełni cię swoją miłością i nowem życiem jako spragnioną rolę ożywcza woda napełnia. A wtedy doznasz i tego, że wszelkie chwasty i cierniste głogi z twojego serca; i życia znikną. Bo gdzie łaska i miłość Chrystusowa się objawi; tam wszystko co nie z Boga jest, ustąpić musi. A tak z pustyni stanie się ogród, w którem i Pan Bóg zamieszkać zechce.

(Wolny przekład.)

#### lezus w Jeruzalemie.

... a oni wstąpili do Jeruzalemu, według zwyczaju onego święta." (Łuk. 2, 42.)

(C. d.)

Pielgrzymi nasi z Galilei, wśród których znajdował się pacholę Jezus, przestąpili bramy Jeruzalemu, aby się udać na wzgórze Morja, na którem znajdowała się świątynia. Swięte to, dla każdego Izraelity, miejsce znajdowało się na pamiętnem wzgórzu Morja. Chcąc zrozumieć znaczenie tego miejsca, które Bóg obrał, aby tam mieszkało Imię Jego, a chwała ludu Izraelskiego, musimy się cofnąć przeszło dwa tysiące lat wstecz. Kiedy to pewnego poranku wstępowały dwie ludzkie istoty na to wzgórze, wtenczas puste, jako też i cała okolica wzdłuż i wszerz. Przyjrzyjmy się temu pochodowi z przed dwu tysięcy lat, na to miejsce, gdzie teraz wstępował dwunastoletni Jezus, przyszły Zbawiciel świata. Idzie przeszło stuletni starzec, po jego boku pacholę, może w tym samym wieku, co nasz Jezus.

Starzec niesie ogień i miecz, pacholę zaś drwa. Milczenie, z jakiem wstępowali na górę, przerwał dźwięczny głosik pacholęcia: "Ojcze mój, oto ogień i drwa, a gdzież baranek na ofiarę paloną?" Co się wtedy działo w sercu ojca, któż opisze? Z spokojem, jaki tylko Bóg daje, odpowiada

ofiarę paloną, synu mój, – i szn ume, ofiarę paloną, synu mój, – i nazwał Abraham to miejsce "Pan obmyśli" – a i wówczas, gdy nasi pielgrzymi z Galilei zbliżali się do Jeruzalemu, mówiono o tem miejscu: "Na górze Pańskiej będzie obmy- Azaż się to jeszcze nie wypełniło, gdy anioł Pański zawściągnął rękę Abrahama, by nie zabijał syna swego Izaaka, wskazując mu równocześnie baranka za rogi w cierniu utkwionego? Nie, ach nie, rozchodziło się o baranka, którego krew byłaby w stanie zgładzić winę całego świata, którego ofiara byłaby w stanie uczynić do-skonałym każdego, ktoby pośrednictwem jej zbliżył się do Boga.

Dwa tysięce lat przeszło od tego czasu, gdy miało być doświadczone posłuszeństwo Abrahama, gdy miał być ofiarowany Izaak, jedyny syn Abrahama na tem wzgórzu, gdzie teraz stoi świątynia, do której wstępuje również jedyny Syn Boży, Jezus. Co się działo w sercu dzieciny, wstępującej na to pamiętne i święte miejsce? Wiemy, że istniała ścisła związka duchowna pomiędzy temi dwoma zdarzeniami. dziedzińcu, przed świątynią, był żywy ruch i zgiełk. Kupowano zwierzęta na ofiarę, dobijano przy tem targu na swój zwykły sposób. Zamieniano pieniadze różnych krain, skąd zeszli się pielgrzymi, na pieniądze, jakie miano składać w świątyni. Dalej w przedsionku był widok ścinający krew w żyłach. Zwierzęta, przyprowadzone na ofiarę za grzech, były setkami zabijane, krew lała się bezustanku, na ołtarzach płonęły ofiary zwierząt, a swąd palonych baranów, kozłów i jałowic był nieznośny.

Był to widok znany tym, którzy corocznie uczestniczyli w święcie Wielkanocnem, które przypominało ową ostatnią noc w Egipcie, gdy każda rodzina, po zabiciu baranka, pokropieniu podwoi drzwi, a zjedzeniu go, gotową była do wyjścia z domu niewoli

do ziemi obiecanej.

Lecz na umysł dziecinny Jezusa, zrobił widok w świątyni niezatarte wrażenie. Podczas, gdy wszyscy zgoła uczestnicy uroczystości, bezmyślnie, mechanicznie spełniali przepisane zakonem formy, zwyczaje i obrządki, nie wyłączając samych kapłanów, to w sercu Jezusa powstało gorące pragnienie poznać rzeczywiste znaczenie i tło tych rzeczy. Widzę pacholę Jezus, jako się zbliża do jednego z kapłanów, zajętych przy ofiarowaniu baranków, z pytaniem znaczenia tego obrządku. Lecz ten zmierzywszy spojrzeniem dziecinę, ani Mu nie odpowiedział, mniemając pewnie w sercu swoim: "Cóżby ten z tego zrozumiał, i miał, chociażbym mu i opowiedział, że tak przykazał Bóg przez Mojżesza?"

Pacholę Jezus nie zraził się wogóle, nie otrzymawszy odpowiedzi, idzie więc do in-

nego kapłana z pytaniem. Ow, widząc przejęcie się dzieciny sprawami obrządków zakonu, wyjaśniał mu znaczenie święta i ofiar, iż tak Bóg przez Mojżesza przykazał, na pamiątkę wyjścia ludu Izraelskiego z Egiptu, a jako ich krew baranka ochroniła od anioła śmierci. Lecz i to objaśnienie, jako i dalsze, które mu się dostały w udziale, nie zaspokoiły go zupełnie. A gdy i drugiego i trzeciego dnia to samo się powtarzało, któryś z poważniejszych kapłanów zwrócił uwagę starszym, nauczonym w Piśmie i doktorom zakonu, na młodocianego Jezusa. Przyprowadzony do rady starszych zakonu i nauczycieli, powtórzył Jezus wszystkie pytania, które poruszały serce Jego. My, którzyśmy mieli już do czynienia z dziećmi, wiemy, jak oryginalne stawiają one nieraz pytania, dotyczace zjawisk, z któremi spotykają się w życiu.

To samo, tylko w wyrazistszy sposób, było u Jezusa. Z każdem nowem wyjaśnieniem Mu spraw Bożych, przez nauczonych w Zakonie, coraz żywiej zajmowały Go te wszystkie sprawy. Wkońcu dziwiono się Jego pytaniom i odpowiedziom. Takiego zjawiska w świątyni nie pamiętano, żeby ktoś, a do tego młode pacholę, tak żywotnie zastanawiał się nad sprawami Bo-żemi, tak realnie i rzeczywiście je przyj-mował. Nie dziwnego więc, że dni upłynęły, święta się skończyły, a nauczyciele i doktorzy Pisma św. wciąż się schodzą, rzemyślają stawiane im przez Jezusa pytania. Im samym zaczęły się oczy otwierać na niejedną sprawę, o której dotychczas mało przemyślali. A Jezus, zapomniał, gdzie jest, co Go otacza, zapomniał o matce, ojcu, trawiony żądzą rozwiązania tajemnicy, jaką kryły wszystkie obrządki i reguły świątyni. — Wszak to były sprawy, które były Ojca Jego i Boga, wszak one Go tak wielce obchodziły. Wszak On to był, co miał uczynić koniec takiego sposobu nabożeństwa, a w miejsce formy i cienia miał wnieść rzeczywistość. To wszystko ukryte było tam w podświadomości Jezusa. Nie wiedział o tem dotychczas ani On, ani ci, co około Niego siedzieli, odpowiadając na Jego pytania, a sami stawiając Mu swoje.

Tymczasem już trzeci dzień, jako się święto skończyło. Ojciec i matka uszli już dzień drogi ku domowi, nie wiedząc, że ich syn, dziecię im powierzone od Boga, zostawili w Jeruzalemie. A dobrze, że tego zaraz nie zauważyli, bo w ten sposób nie byłby się mógł Jezus niejedno dowiedzieć, co Go tak serdecznie zajmowało. (C. d. n.)



#### Także znaki czasu.

Gazety doniosły (Cz. Sł. z 10 lutego b. r.), że sławny niemiecki generał Ludendorf, były szef generalnego sztabu w wojnie światowej, założył we wiosce Seefeld, koło Minden (Westfalja), pogańską religję. Wychodzi bowiem ze założenia, że Niemcy były potężne w czasie starych pogańskich Germanów.

Zasadą nowej religji jest oddawanie czci staremu pogańskiemu bogu gromu i wojny, Wodanowi. Wioska Seefeld liczy 297 obywateli, a ci wszyscy stali się odrazu członkami nowej pogańskiej religji. Kraina około Seefeldu posiada staro-pogańskie tradycje, w pobliżu znajduje się starożytne miejsce grzebania umarłych. Nabożeństwa nowej pogańskiej sekty odbywają się na cmentarzu w Seefeld, schodzi się wielkie mnóstwo uczestników.

Bożkowi Wodanowi poświęcony jest czwartek, zaś piątek poświęcony jest małżonce Wodana, imieniem Fraya. Pogańska sekta wyznawców Wodana nie buduje świątyni, lecz odprawia swoje nabożeństwa w poświęconych gajach. Ludendorf się spodziewa, że odnowienie starogermańskiego pogaństwa rozszerzy się po całych Niemczech i wznowi siłę bojową i potęgę niemieckiego narodu.

Przy czytaniu takich spraw mimowoli stają przed oczyma słowa Psalmu 2. »Schodzą się mocarze ziemscy, a książęta radzą społem przeciwko Panu i przeciw pomazańcowi jego mówiąc: Potargajmy związki ich, a odrzucimy od siebie powrozy (pęta) ich.«

Tak, w całem poczynaniu niektórych mocarzy dzisiejszego czasu objawia się to jedno: Potargać wszelkie związki, jakie istnieją pomiędzy człowiekiem a Bogiem stępić, zabić sumienie i poczucie odpowiedzialności wobec Boga. Odrzucić od siebie wszelkie prawo, zakon Boży, aby móc czynić co się komu podoba. Wyszukać sobie Boga gromu i wojny, któryby usprawiedliwiał każdą wojnę i morderstwo. Więc nie Bóg — miłość, lecz bóg wojny ma odtąd rządzić w Niemczech, według dążeń wpływowych wodzów narodu.

Historycznem wydarzeniem możnaby nazwać, co się stało 12 lutego b. r. w Rzymie. W państwie papieża w Watykanie została zbudowana najsilniejsza z całych Włoch radjowa stacja nadawcza. W ten dzień przemówił papież przez radjo do całego świata. Wielu się spodziewa, że najnowszy techniczny wynalazek, jakim jest radjo, umożliwi skuteczniejsze głoszenie Słowa Bożego. (?) Gazety rozpisują się o tem, pochwalają Kościół katolicki, że zerwał z średniowiekową tradycją i mniemaniem, kiedy to wszelkie wynalazki cecho-

wane były przez Kościół papieski jako wymyst diabła.

Dużo się mówi i pisze o zmodernizowaniu Kościoła katolickiego, przez co skuteczniejsza stanie się propaganda religijna i żywsze zainteresowanie sprawami Kościoła. Papież, dobrowolny więzień Watykanu, nie wychodził poza granice muru watykańskiego przez 60 lat (właściwie papieże, którzy byli przez ten czas). Obecnie po ustaleniu niezależnego »Państwa watykańskiego« pośrednictwem dyktatora Włoch Mussoliniego, wyjeżdza »Ojciec święty« automobilem. Słychać, że papież zamierza odbyć dalszą podróż światem, celem zwiędzenia krajów katolickich. Otóż i to zdarzenie i te projekta Głowy Kościoła rzymskiego, są pewnem znamieniem czasu.

Kto ma uszy, niech zważa, co Duch Bo-

ży uczy o obecnym czasie.

A kto ma oczy, niech ogląda, że »blisko jest a we drzwiach.«



#### Czemu robisz się inną?

(1 Królewska 14, 1-17.)

"Wnijdź żono Jeroboamowa, czemu robisz sie inna?" zawołał prorok Achjasz na królową, która przychodziła do niego w przebraniu. W związku zatem mam w myśli jedno zdarzenie. Raz po Szkółce niedzielnej przy czytaniu Słowa Bożego, wyciągaliśmy wierszyki z Biblji. Jedne były radosne i wesołe, inne na przestrogę i napomnienie. Jeszcze dziś widzę w myśli twarz tej, która powyższy wierszyk wyciągła. Bardzo obawialiśmy się wtedy wszelkiej powierzchowności, nie chcieli tylko czemś się robić, wydawać na coś; to słowo wiodło nas do badania samych siebie, czy to u nas wszystko tak, jak być ma. Postawmy i dziś to słowo na świecznik, niech prześwieci całe nasze życie.

O co chodziło w tej historji. Jeroboan, któremu Pan powierzył królestwo, który jednak później odwrócił się od Boga żywego ku martwym bożkom, sam bardzo grzesząc i przywodząc do grzechu cały lud izraelski, ten Jeroboan znalazł się w ucisku. Rozchorował mu się syn, a król, który Boga odrzucił ze siebie, kiedy znalazł się w ucisku, szuka Jego rady i pomocy. Lecz zamiast iść drogą prostą, szuka dróg krętych; żeby nikt o tem się nie dowiedział, nie idzie sam do proroka, ale posyła swoją żonę, a ta jeszcze ma iść w przebraniu, żeby jej nie poznano, że jest żoną króla Jeroboama.

Żona usłuchnęła, przestroiła się, wzięła także dar z sobą. Ale żywy Bóg nie da

się okłamać, czy przekupić, On jedynie ceni u człowieka serce szczere. Już naprzód objawił wszystko swemu prorokowi Achjaszowi, a ten, choć ślepy, skoro usłyszał stukot kroków w sieni, już wita królową. Ta z pewnością się przeraziła, słysząc słowa: "Chodź żono Jeroboamowa, czemu robisz się inną?" A zaraz następuje twarda mowa Boża, że dla grzechów ojca chore dziecię umrze a całe potomstwo Jeroboamowe marnie zginie. Tak się też stało. Nim królowa do domu wróciła, pacholę zmarło, a wszystko, co Bóg przez proroka wyrzekł, to się spełniło.

Ta historja stała się dawno w przeszłości, a jednak, jak często powtarza się u ludzi w dzisiejszym czasie. Oto ludzie robią się innymi, niż są w rzeczywistości, tak, że gdyby dziś, w naszym narodzie zabrzmiał głos proroka: "Czemu robisz się inną?" nie wiem, ile mężów i kobiet toby doty-

czyło.

Dotyczyłoby to każdego, czy kobiety, czy dziewczyny, która używa różnych środków celem uzyskania piękności lub zakrycia oznak starości. "Czemu robisz się inną?" Dotyczyłoby to każdego, kto używa szumnych słów, żeby się zdawało, kto wie czem on jest – każdego, kto mówi choćby i nieprawdę, byleby mowa jego sprawiała wrażenie, że czemś jest i coś znaczy.

Dotyczyłoby to każdego, kto żyje ponad swój stan; ubiera się i przedstawia, jakby miał nie wiem jakie dochody i bogactwa, a w rzeczywistości tak temu nie jest. To tak jest napozór, na oko, podobnie jak w lichym sklepie dają wszystko do okna wystawowego, a wewnątrz pustki, żadnych zapasów niema. "O, dlaczego robisz się inną?" W Szkocji i Anglji jest pono zwyczaj, że służące ubrane są wszystkie w podobne suknie, tak, że obcy łatwo rozezna panią domu i służącą. U nas dzisiaj służąca chce dorównać pani w ubiorze, ba nieraz jeszcze ją chce prześcignąć. "O, czemu robisz się inną?"

To słowo trafiłoby dalej każdą matkę, czy nauczycielkę, wogóle każdego wychowawcę, który potrafi dzieciom piękne kazania głosić o tem, jakie być mają, a sam inaczej, odwrotnie postępuje, podobny drogowskazowi, który ukazuje właściwą drogę, ale sam nią nie idzie. Nie mamy pojęcia ile szkody przynosi takie obchodzenie się z dziećmi, ile fałszu i udawania sami nieraz zasiewamy w ich serca. "O, czemu robisz się inną?"

W jednej książce czytałam, jak w jednym zborze na drodze do domu, pobili się konfirmandzi między sobą, przyczem jedną dziewczynkę pchnęli do potoka; w następstwie pastor odmówił urządzenia uroczystości konfirmacyjnej. To szczególnie dotknęło jednego chłopca, który szczególnie był skruszony i uznawał postąpienie pa-

stora za słuszne. Kiedy jego matka szła potem z czemś do pastora, był chłopiec ciekawy, co tam sądzą o całym wypadku. Usłyszał od matki, że tam z tego się śmiali. "Oni się śmiali?" pytał zdziwiony chłopak a zaraz dodał: "Oni się nie mieli temu śmiać!"

W ten sposób dorośli grzeszą na dzieciach, gorszą je a nie dziwmy się, że Pan Jezus mówił, że jeźliby kto zgorszył jednego z tych małych, lepiejby mu było, żeby kamień młyński uwiązano u szyi jego i wrzucono go do głębokości morskich.

Z tego, co żona Jeroboamowa usłyszała, zpewnością najgorsze było to, że straci swoje dziecię. Jest to zawsze boleścią dla rodziców, jeźli im umrze dziecię. A jednak większą boleścią jest, gdy rodzice stracą dziecię w ten sposób, że ono im zabłądzi do świata i wala się w grzechu. "Co robić, co tu robić?" pytały mnie tak często wierzące matki w trwodze o swoje dzieci, "co robić, żeby nie zgubiły się w świecie?" A ja mogłam im wskazać na dwie objetnice Boże: "Wierz w Pana Jezusa Chrystusa a będziesz zbawiony ty i dom twój," i "Rodzina szczerych błogosławieństwa dostąpi." Niech to rodzice na serjo zaczną szczerze z Panem, a będzie tu żywot i dla ich dzieci.

Przyjrzyjmy się jeszcze tym słowom proroka: "Czemu robisz się inną? Jam bowiem srogim posłem do ciebie."

Jeroboam rzekł żonie swojej: "Zmień się, by nie poznali..., że jesteś żoną Jeroboama. A ona tuż przy wejściu słyszy swoje imię z ust proroka. Ja jestem posłany z mową twardą, co tobie należy, to cię nie minie, choćbyś jak się przebrała.

Czytałam niegdyś, że pierwszem rzemiosłem, którego szatan wyuczył naszych prarodziców w raju, było: "Przykrycia na nagość grzechu. A wierzcie, że ten odwieczny nieprzyjaciel jest takim Jeroboamem, który zawsze doradza: "Zmień się, żeby nie poznali." A póki człowiek jest w jego mocy, zawsze jest wystawiony na niebezpieczeństwo robić się innym, niż jest w rzeczywistości.

Pan Jezus, który przyszedł, aby zepsował uczynki djabelskie, grzechu nie przykrywa, ale go usuwa, obmywa krwią swoją świętą, ubiera w szatę sprawiedliwości swojej i czyni człowieka podobnym sobie. Czytamy o Nim, że On jest prawda, a że nie jest znaleziona zdrada w ustach jego. A ku prawdziwemu, szczeremu naśladowcy Pana Jezusa nie są posyłani prorocy z mową twardą, nie przynoszą śmierci, zniszczenia ich domów, ale żywot, a to żywot wieczny.

Ale miłosierdzie Pańskie od wieków aż

na wieki nad tymi, którzy się Go boją, a sprawiedliwość Jego nad synami synów. (Ps. 103. w. 17.)

Tlum. 2 » Večernice«



# Świadectwo.

Było to w r. 1883, kiedy w Kładnie okolicy nastało duchowe przebudzenie. Kilka rodzin opuściło Rzym, połączywszy się z Kościołem ewangelickim. Między tymi przebudzonymi był także brat mojego męża. Razem z przebudzeniem nastały też tarcia i różna nieprzyjaźń. Ludzie mieli wtedy jeszcze bardzo ciemne i ograniczone pojęcia, a ewangelik był godzien największej pogardy. Razem z moim mężem wypowiedzieliśmy mojemu szwagrowi walkę. Na Boże narodzenie przyszedł on do nas i zaprosił nas na zgromadzenie. Skoro tylko stanął w drzwiach, ja w swej gorliwości katolickiej wyrzuciłam go precz ze słowami: "Idź sobie kazać baranom, nie nam!" Gdy drzwi się zamknęły, było mi bardzo, bardzo ciężko. Wewnątrz głos jakiś się odzywał: "Przecież on ci nic złego nie wyrządził, a ty postąpiłaś względem niego tak okropnie." Mąż mój uspakajał mnie, jak mógł, ale to nic nie pomagało; postanowiłam sobie przeprosić go za to przy sposobności, szatan jednak zawsze temu stanął na przeszkodzie.

Nieco później przychodzi raz do mnie mąż i mówi: "Wiesz co, mielibyśmy także iść się tam raz popatrzeć." Ja oburzona zaraz mu odpowiedziałam: "Ani nie wiesz, jak ich nienawidzę; wolałabym widzieć cię gdzieś przy kartach, niż tam poniiędzy nimi. nie trwało to rok, a to moje życzenie się wypełniło, mąż przy kartach wysiadywał. A Pan Jezus wziął mnie teraz do szkoły, ach, do twardej szkoły. Żyłam ósmy rok w małżeństwie, a prawie oczekiwaliśmy z tęsknotą pierwszego dziecka. Ach, co to było radości. Pan dał nam miluchnego synaczka, radość była wielka niestety trwała tylko czternaście dni. Pan go wziął zpowrotem do siebie. A ja w gorzkości serca rozgniewałam się na Boga, że to dopuścił. On przecież wiedział, jak z tęsknotą oczekiwaliśmy go, a jednak nam je niesprawiedliwie zabrał. Byłam bliską szaleństwa, a do tego dołączyła się jeszcze inna, ciężka, gorzka próba. Matka mojego męża fałszywie mnie oskarżyła, że jestem winna śmierci dziecięcia; mąż dał się namówić i od tego czasu stał się złym i zaczął grać w karty. Przedtem żyliśmy jak dzieci, a teraz, jak obcy sobie; nie sprzeczaliśmy się, nawet prawie, że nie mówiliśmy z sobą, jednak wiedziałam, że dla

niego jestem straconą.

Co miałam począć? Zaczęłam czytać romanse. Ostatni, który czytałam, opisywał sektę adamitów, ale on przywiódł mnie między wierzących. Bardzo byłam oburzoną, że takie rzeczy dzieją się na ich zebraniach.

Znowu nastały święta godowe. Tydzień przedtem, szatan jakby się uwziął na mnie. Doradzał mi, że nie będę już mieć żadnej radości, że życie moje już stracone, mąż mnie już nie kocha, matka mnie oczerniła niesłusznie, rodziców nie mam, jedyna przyjaciółka pogniewała się na mnie – nie pozostaje mi nic innego, jak w wodę się rzucić. Będziesz mieć pokój, uwolnisz się od wszystkich trosk i kłopotów, tak mi wciąż szatan doradzał. Czekałam jeszcze tylko zmroku, ale mój Zbawiciel miał ze mną inne zamiary. Kiedy już naprawdę zaczęłam żegnać się z tym światem, w cieżkiej walce wewnętrznej, tu nagle przyszła mi na myśl moja matka, która choć katoliczka, nie chodziła do kościoła ni ku spowiedzi, wszystką swoją wiarę ugruntowała na Panu Jezusie. Kiedy ona odchodziła z tego świata. rzekła mi rano o dziewiątej: "O jedenastej pójdę już ku Panu Jezusowi." A tak też się stało. Zasnęła w Nim, z uśmiechem na twarzy. To wszystko teraz stało w mych myślach i było mi bardzo źle. Walczyłam długo w nocy, a wtem jakby ktoś mi rzekł: "Milcz, ty chetnie będziesz jeszcze raz na świecie, a to już na te święta." Naraz jakby wszelki smutek i ciężar spadł ze serca, były już we mnie całkiem inne myśli, poczęłam się modlić i to mi ulżało. Teraz myśl moja zaprzątnięta była temi świętami; może już mąż w święta nie pójdzie grać w karty, i inne różne myśli przyszły mi do głowy. We czwartek przed świętami przychodzi

matka mojego, męża mnie przeprosić, że wie, że mnie skrzywdziła, że to ją trapi, i że dlatego mąż gra w karty. To już była radość. Nazajutrz przychodzi mnie przeprosić moja przyjaciółka. Nastały święta, a mąż jednak poszedł do karczmy. W drugie święto przychodzi do nas po obiedzie mój szwagier, a ja już cieszę się, że go przeproszę. Mąż zabiera się znowu do gospody a wtem szwagier pyta: "Dokąd to zaraz po obiedzie?" Mąż na to z uśmiechem: "To wiesz, że nie pójdę się modlić; idę do gospody." Mój szwagier posmutniał i rzecze: "Wojciechu, toby ci nie szkodziło, gdybyś raz poszedł na nasze kazanie." Mąż się obrócił: "Toby mnie moja żona dopiero przepędziła!" Ja ze wstydem na to: "Wojciechu, ty mnie się nie boisz, wiesz, jak mnie to boli, kiedy idziesz do: karczmy, a jednak tam chodzisz. Teraz tylko idź, nie patrz na mnie!" A on na to: "Dobrze, pójdę, jeźli ty pojdziesz!"

Ja iść nie miałam wcale zamiaru, ale

obiecuję przyjść za nimi, skoro tylko posprzatam. Mąż poszedł ze szwagrem, a ja teraz łamię głowę, jak mu się wymówię. Wtem przychodzi zdyszana przyjaciółka: Dokąd idzie twój mąż?" – "Idzie także raz między te barany, jestem rada, że nie idzie do karczmy!" A ona na to: "A ty nie wiesz, że to są adamici?" Ja ze strachu i złości mówię: "To ja tam zaraz idę, a jak ich nikt nie zaskarży, to ja to zrobię!" We chwili byłam gotowa i śpieszę do prywatnego mieszkania. Jedna siostra podała mi śpiewnik, śpiewano drugi wiersz pieśni: "Tam nad gwiazdami." Wzięłam śpiewnik obróciłam okładkami wgórę; nie śpiewam nic, tylko uważam. Pieśń mi się podobała, ale z kazania nie miałam nic. Był tekst: "Lepiej umrzeć pod mieczem, niż z głodu zginąć." — Przyszło mi na myśl, że to socjaliści. W zakończeniu ten miły brat ogłosił, że każdy wieczór odbędzie się godzina modlitwy. A mnie zaraz porwała myśl: "To są adamici, to ja muszę wybadać!" Mąż był zaraz przejęty duchem Bożym, ja krytyką. W domu mąż się pyta, jak mi się to podobało. A ja mu na to:

"Gdybyś mi pozwolił wieczór tam iść, poszłabym codziennie!" On był zajęty zawsze wieczorem i z radością mi pozwolił: "Idź tylko, idź, oni już cię do domu zaprowadzą." Poszłam tam z myślą, że ich zaskarżę, a tymczasem Pan Jezus tam się nademną zmiłował. W środę poczęłam się modlić, wyznałam na siebie wszystko. Ach, któż opisze tę radość. Do domu wracałam już inną. Rano mąż się pyta, jakie to tam było wieczorem, a ja przyznałam się, że się już także modliłam, i że nie chcę być katoliczką. Wtedy mąż chwycił mnie w ramiona i z radością zawołał: "I ja tak myślę!" Ach, były to piękne, błogosławione chwile! Za trzy tygodnie byliśmy już prze-

pisani.

W międzyczasie chodzili po domach katolicy, zbierając podpisy, żeby mieć wszelką władzę w szkole. Ja znowu pewnej nocy jestem sama w domu i czytam sobie Słowo Boże. Nigdy nie jestem syta. Wtem Duch Boży nasunął mi na myśl: poco te obrazy i figury w pokoju. O trzeciej rano zdejmuję wszystkie obrazy i palę je. Rano, Biblja otwarta na stole, wtem przychodzi ksiądz z kościelnym zbierać podpisy. Tu ja im objaśniam, że już nie jestem katoliczką – ale odgłoszeni jeszcze nie byliśmy. Wtedy ten kościelny na mnie. Usłyszałam wiele przezwisk i szyderstw, ale kiedy widzieli, że nie ustąpię, odeszli z niczem. Rano przyjechała mleczarka. Zwykle koło niej schodziło się pięć lub sześć kobiet; dziś było ich tam koło dwadzieścia. Kiedy ja przystąpiłam ku wozu, spadł na mnie istny grad obelżywych słów i wyzwisk. Mało jeszcze wtedy znałam Słowo Boże, ale prawie rano czytałam: "Oto ja posyłam was, jako owce między wilki." Tak więc wszystkim uprzejmie podziękowałam, dodając: "Cieszę się z tego, że już czemś się odróżniam!" Sprawcami tego byli ci, co te podpisy zbierali. Na tem kończy się historja mego nawrócenia. (C. d. n.)

#### Z dawnych czasów.

Było to w dawnych, bardzo dawnych czasach, kiedy to świat całkiem inaczej jak dziś wyglądał. Pewnemu mężowi urodził się syn, w którym pokładał wielkie nadzieje na przyszłość. Ziemia pokryta była wtedy wspaniałemi górami, a w dolinach płynęły rzeki, niby srebrne wstęgi. W górach roiło się od chyżych zwierząt, a chmary przepięknych ptaków – dzisiaj już nie spotykanych – szybowały w powietrzu. Widok to był zajmujący, kiedy wszystka zwierzyna zdążała do rzek, celem zaspokojenia pragnienia, czystą jak kryształ wodą.

Miast wtedy jeszcze nie było, ludzie mieszkali w dużych osadach i grodach, żyjąc w dostatkut i bogactwie. Wszedłszy do takiej osady, zobaczyło się starców z długiemi siwemi brodami, przy tem jednak pełnych życia, siły i energji; z rozmowy z nimi dowiedzieć się było można, że jeden liczy pięćset lat wieku, tamten siedemset, a inny prawie dziewięćset; mimo to nie byli tak pochyleni, jak dziś pierwszy lepszy starzec, który przeżył zaledwie sześćdziesiąt wiosen. Tak było w ten czas, gdy wspomnianymu cjeu narodził się syn.

Zawsze tak bywa, że gdy ludzie są bogaci, i wszystko dzieje im się po wóli, to nie zawsze wychodzi im to na dobre; kiedy znowu są przewrotni, a długo żyją, to tem samem dużo zła nabroją. Tak było i w owych zamierzchłych czasach.

Na domiar złego, i synowie Boży lubowali się w piękności cielesnej. Każda zaś myśl i czyn rodzi owoc na przyszłość, tak i tu było. Potomstwo następne to byli olbrzymowie, ludzie wielcy, lecz nie w dobrym, tego słowa znaczeniu, ale sławni tyrani, przed którymi każdy drżał i truchlał.

Wszyscy inni zaś, widząc niedobry przykład tych, co im wzorem być mieli, i ku Bogu ich prowadzić; prześcigali się nawzajem, w czynieniu tego najgorszego. Frzy każdej okazji ucztowali, jedli, pili

Frzy każdej okazji ucztowali, jedli, pili bez miary. Że przy takowych hulankach nie dobrego się nie dzjało, tego każdy się domyśli. Zatracono bowiem wszelkie poczucie cnoty i wstydliwości. Wszelkie prawa małżeńskie i rodzinne były deptane, wyuzdanie dopięło szczytu. Jeść, pić używać to było hasłem dnia! – Naówczas był bogiem brzuch! Kiedy się tak ugrzęźnie w ciclesności, to nie ma ani czasu, ani ochoty myśleć na duszę, a tem mniej na Boga

świętego; który jest żywym świadkiem wszystkich czynów ludzkich. A On złego nie nazwie dobrem, lecz sądzi i nawiedza czynicieli zła.

Widział On postępowanie tych, którzy na Jego Namiestników przeznaczeni byli, by na tej ziemi rządy sprawować; wiernie, sprawiedliwie, ku szczęśliwości wszelkich innych stworzeń. Lecz działo się wręcz przeciwnie. Człowiek to stał się sprawcą, wszelkiego utrapienia i udręki innych stworzeń; a między sobą ci, co mieli być koroną i ozdobą chwały Bożej, starali się jeden drugiego co najwięcej wyzyskać, spodlić i unieszczęśliwić.

Stała się rzecz niesłychana! — Wielkie poruszenie panowało na niebie. Stwórca i Bóg wyrzekł dziwne, niepojęte słowo: "Żalmiżem uczynił człowieka!" Może być coś okropniejszego, jako zawód, a to zawód na tem tle, gdzie pokładało się największe nadzieje!?

Tak daleko zaszedł człowiek, ludzkość, przez oszukaństwo i zaślepienie w grzechu, że Ten, co był jego Stworzycielem, a chciał być i kochającym Ojcem, został wzgardzony, odrzucony — i zdało się, że przeciwnik Boży, szatan, wziął górę, triumfuje! Lecz się przeliczył ów złośnik a z nim i człowiek dobrowolnie mu poddany. Ten, co dał, może znowu wziąć; Ten, co stworzył, może znowu w nicość przemienić.

Tak bowiem postanowił Bóg; wytracę wszelkie życie pod niebem. Lecz istnieje coś więcej, jako sprawiedliwość i sąd; a to jest miłosierdzie i łaska. Te władnęły od wieków, a panować będą na wieki; a podwaliną jest Miłość!

Nim zapadł sąd i zniszczenie, wyszła miłość i łaska, by szukać, czy nie da się czegoś ratować. I oto, któżby pomyślał, w pośród zepsucia powszechnego, zdziczenia ogólnego, znalazł się człowiek, człowiek bojący się Boga, uwzględniający Jego świętą wolę, jak daleko wola ta poznana być mogła w ogólnem zaciemnieniu. Człowiek ten nie brał udziału w grzechach swoich ziomków; a zaczepiony od nich, wskazywał ręką wgórę, robił gesty ostrzegawcze. To dało powód, że go uważano za nienormalnego, którymu się coś w głowie pomieszało.

Pewnego dnia zawitała radość i szczęście do jego domu, bowiem nawiedził dom bogobojnego człowieka gość, mały wprawdzie, lecz mieszczący w sobie coś nadziemskiego. Dziecię to, syn owego męża innego jako ci wszyscy współcześni; nazwany został Noem.

Upodobanie Boże, spoczywające na ojcu, przelało się i na syna. Rósł i pomnażał się w mądrości i bogobojności ku radości rodziców, a na wzgardę i obrażenie ogółu ludzi. Takie już jest mniemanie, że ci, co źle czynią, myślą, że wszyscy muszą źle

czynić; chcianoby ze zła zrobić regułę i

prawo.

Noe urósłszy na męża, dożył wielkiej przemiany serca. Bóg niebieski widząc jego szczere chęci, uczynił nad nim miłosierdzie swoje, przygarnął go do siebie (nawrócił), udzielił mu z Ducha swojego, aby odtąd nietylko chciał, lecz mógł i czynić wolę Bożą. Teraz dopiero zaczął Noe służyć Bogu świadomie, całem sercem. To spowodowało odruch w otaczających go ludziach, u jednych wznieciło nienawiść, u drugich zaś, jako to u żony jego i jego trzech synów, pragnienie stania się podobnemi ojcu. Dał mu oglądać Bóg owoc wiary jego, darował mu jego rodzinę, żeby się stał ich przewodnikiem do zbawienia.

Bezbożnicy nie dali za wygraną, postanowili odwieść Noego od jego "mrzonek", jak to jego żywą wiarę nazywali. Po długich usiłowaniach nie nie wskórali, owszem Noe tem gorliwiej zwał ich do Boga.

(C. d. 11.)

#### Rzeki na pustyni.

(Pierwiastek z czasów wielkiego przebudzenia w Anglji).

Było to 16 grudnia 1714, gdy gospodzkiemu Tomaszowi Whitefield w "gospodzie pod dzwonkiem" w Glancester i jego żonie Ełżbiecie, rodzonej Edwards, urodziło się siódme i ostatnie dziecię, chłopak, któremu dano imię Jerzy. W dwa lata później umarł ciciec. Serce matki z szczególniejszą tkliwością przylgnęło do osieroconego tak wcześnie małca i postanowiła sobie z szczególniejszą troskliwością oddać się jego wychowaniu. Nie miała pojęcia, że ten mały dzwoneczek, który ją w jej wdowieństwie tak rozweselał i tak mile przydzwoniał, miał się stać kiedyś wielkim dzwonem, który ręką Ducha św. potężnie w ruch puszczony, tysiące a tysiące ze skutkiem miał swem srebrnym głosem zwoływać na wielką wieczerzę, jaką Ojciec przedwieczny zgotował Synowi swemu. Niegdyś w pierwszych wiekach, Jana z Antjochji, późniejszego biskupa Konstantynopolu, dla jego cudownej wymowy, nazywał kościół "Chrysostomusem", co znaczy "Złotoustym". Chłopak z gospody "pod dzwonkiem", z niemniejszem znaczeniem został później nazwany "The silvertongued Whitefield", co w przetłumaczeniu nie ma już tak pięknego brzmienia, jak w języku ankielskim, a znaczy tyle, co "Srebrnojęzyczny Whitefield". Podług zeznania naocznych świadków, był on faktycznie najpotężniejszym mowcą wszystkich czasów i narodów, który swem srebrnym, ogniem Ducha św. rozpalonym językiem, krociom tysięcy w dwóch częściach świata, śmiał głosić zbawienie.

Tematem jego niezmordowanych kazań była szczera łaska Boża, która zmiłowywa się nad kim się zmiłowywa, a która i nad nim w cudowny sposób się zmiłowała.

Byłem przewrotnym człowiekiem, z żywota matki mojej. Właśnie jak bydlę, tak nienawidziłem karności; kradłem pieniądze matce i obracałem na swoje własne potrzeby.

Gdy spojrzę na moją drogę, od kolebki aż po wiek męski, to nic nie spostrzegam, jak tylko człowieka, który zasłużył na wieczne potępienie. Gdyby Wszechmocny nie był mię przedeszedł że swoją łaską, byłbym dziś siedział w ciemności, albo w cieniu śmierci, albo byłbym we wiecznych mękach podnosił oczy swoje, jako ten, który za swe przestępstwo odniósł wyrok sprawiedliwy. Lecz to była tylko jedna strona historji jego dzieciństwa i wieku młodzieńczego.

Mimo 'tego całkowitego wewnętrznego zepsucia, jako właściwego stanu człowieka naturalnego, o jakim później z taką mocą świadczył, było w nim coś innego, co już wcześnie w nim i nad nim działało. Oto już w dziecku budził się ten pociąg ojca do syna, który, gdy zostały mu oczy dla tego otwarte, przekonał go o tem: "Pan Bóg umiłował mię wieczną miłością i z ży-wota matki odłączył mię do dzieła, do którego później upodobało Mu się powołać mię." Gdy chłopak miał lat 12, matka wyszła ponownie za mąż. To przyniosło szkodę całemu domowi. W tem przykrem położeniu, starszy brat Jerzego pocieszał się tem, że czytał głośno w jakiejś budującej książce. Jerzy słuchał, a serce jego tak zostało poruszone, że otrzymawszy w szkole za jakieś przemówienie pewną sumkę pieniężną, kupił sobie sam takową książkę, a ta posłużyła mu ku wielkiemu błogosta-

Jego przyrodzona biegłość w mówieniu objawiała się już bardzo wcześnie. Nauczyciel nakłaniał go, aby dar ten pomnażał, ale była to rada kusiciela. Boża wszakże łaska wkroczyła w to, tak, że nie scena teatru, lecz ambona stała się miejscem, gdzie mógł rozwinąć swe świetne zdolności, jakie każdy, słuchający go, poznawał odrazu.

(C. d. n.)

Wychodzi raz na miesiąc. - Prenumerata rocznie 12 Kcz. W Polsce zł 3:-.

Wydawca i odpow. Redaktor: K. KALETA, Gródek 74. Śląsk czeski. — Administracja: Swibica 177. Na Polskę: Zamówienia, listy, koresp. i prenumeratę przesyłać na adres: K. KUPKA, Cieszyn, Zamarska 1. 128., Wojew. Śląskie.

# GŁOS PRAWDY

Ocuć się, który śpisz, a powstań od umarłych, a oświeci cię Chrystus.

Na to przyszedłem na świat, abym świadectwo wydał prawdzie, wszelki, który jest z prawdy, słucha głosu mego.

Jan 18, 37.

JEZUS rzekł: Jamci jest ta DROGA I PRAWDA I ZYWOT.

Jan 14, 6.

Jeżeli zostaniecie w słowie mojem, prawdziwie uczniami moimi będziecie, poznacie prawdę a prawda was wyswobodzi. Jan 8, 31.

Treść: 1. Pamiętajcie na wodzów. 2. Krótko przed odejściem. 3 Chrześcijańska doskonałość. 4. Chrześcijańskie błędy 5. Jezus w kościele.

#### Pamiętajcie

na wodzów waszych, którzy wam mówili Słowo Boże, których obcowania koniec upatrując na śladujcie ich wiary. (Żyd. 13, 7.)

#### I nasze świadectwo.

25 kwietnia bieżącego roku zmarł w Niemczech pastor Jonathan Paul, znany jako przewodnik ruchu "Zielonoświątkowego" w Niemczech. Dlatego, że i my do tego "ruchu" należymy, zdaje się nam, że jest to na czasie, jeżeli tu na tem miejscu nieco o tym wiernym słudze Bożym napiszemy. Nietyle o jego osobie, coby się zresztą całkowicie nie zgadzało z jego świadectwem, które mu Pan powierzył, ani z jego życiem, które może każdemu posłużyć według słowa napisanego w liście do Żydów 13, 7.

Bracia nasi z Niemiec wydali krótki zarys życia i działalności jego, z którego dosłownie podajemy ustęp zatytułowany przez nich jako "Nasze świadcetwo" (Unser Zeugnis) dlatego, że ono charakterystycznie się dotyka głównych punktów tego przedmiotu.

"Zabierając się do wydania niniejszych kart wspomnienia, jesteśmy sobie zupełnie świadomi tej wielkiej odpowiedzialności, która się z tem łączy. Pastor Paul był to nietylko błogosławiony mąż Boży, który bardzo licznym zastępom ludzi daleko poza granice Niemiec śmiał być błogosławieństwem, ale on też był postawiony na znak, któremu się sprzeciwiano.

"Der Reichsbote", przeważnie w kołach pastorów czytany dziennik polityczny, podał po jego zgonie krótką notatkę, którą aczkolwiek jest trochę dziwnie ujęta, tutaj podajemy, dlatego, że nas zaraz w sam przedmiot wprowadza: "Od roku 1909 zastępował pastor Paul ruch Zielonoświątkowy i usiłował się go utrzymać w czystości od wszelkich domieszek ludzkich i niezbożnych. Wszystkie koła "Społeczności chrześcijańskiej" opowiedziały się dlatego jednomyślnie przeciwko niemu. Jedno ale jest pewne: Życie jego i obcowanie było

lepsze, jak jego nauka. On pozostał zawsze mężem miłości i pokoju. Posiadał rzadki, prosty, popularny i uchwycający dar przemawiania, z którego wielu się uczyło takich, którzy pozatem w niczem z nim chodzić nie mogli. Niejeden pastor ma mu wiele do zawdzięczenia za praktyczną troskę o dusze i pieczołowanie tychże."

Nie zamierzamy sobie przywłaszczyć tego zdania. Nie wierzymy, że przez to daje się usprawiedliwić odrzucenie pastora Paula przez "Ruch Społecznościowy". Utrzymujemy także i to, że "Reichsbote" sam to w taki sposób nie myślał, ale że się tu jakaś pomyłka nawinęła. Ten dziwny fakt ale, który tu jest oświetlony, pozostaje stać: Jedni odrzucali pastora Paula dlatego, że go mieli za nietrzeźwego i za nauczyciela błędu. – A drudzy odwracali się od niego im dalej, tem więcej, za to, bo on wszystko pochodzące od duszy ludzkiej i nie z Ducha św. stanowczo odrzucał.

Wszyscy ale wydali mu świadectwo, że przeciwko życiu jego i obcowaniu niema nic do zarzucenia.

Przed kilku laty powiedział do mnie pewien lekarz wierzący, który jako lekarz i duszpasterz miał możność głęboko wgląd-nąć w życie wielu ludzi: "Pastor Paul, to jedyny pracownik na niwie królestwa Bożego, z którym się bliżej stykałem, a na którym się nigdy nie zawiodłem." Lecz i ten człowiek go w zupełności odrzucił. Jako student teologji w Greifswald, słyszałem od starego profesora Cremera zdanie, które zatrzymałem: "Człowiek, który prawdę posiada, pozostaje w życiu swojem zawsze poza własnem świadectwem. Człowiek, który jest w różnych błędach zawikłany, w życiu swojem często lepszym bywa, jako w nauczaniu swem." Pismo ale wiąże prawdę i obcowanie w jedno i napomina nas, abyśmy w obcowaniu naszem w prawdzie znalezieni byli. Naszemu drogiemu zmarłemu bratu było to stanowczą i świętą sprawą "dostać się z błędu do prawdy" i każdą własną myśl i zdanie, które w czystem świetle prawdy

Bożej się nie ostało, bez zastrzeżenia po-Tego jesteśmy wszyscy świadkami. Kiedy w roku 1919 publicznie i z powagą orzekł: "Rzucam naukę moją!" stało się to u niego całkiem stanowczo. Dlatego też nie mamy po zgonie naszego brata żadnego zadania w tem coś brać w obronę, co sam w życiu swojem potępił. Nam leży wcale coś innego na sercu. Chcielibyśmy ten bogaty i kosztowny skarb ewangelicznej prawdy, który łaska Boża przez Ducha Chrystusowego w życiu i świadectwie pastora Paula złożyła, zadokumentować ku trwałemu błogosławieństwu wielu. Bo o tem posiadamy wszyscy bezwątpliwą pewność, że zmarły był wiernym i prawdzi-wym świadkiem, który miał tak do grzeszników, jako i do wierzących tu i tam prawdziwe poselstwo od Boga do zwia-stowania, które nie może być, bez wiel-kiej szkody dla tego, do którego one było skierowane, odrzucone. Z własnego do-świadczenia wiemy też, że Duch św. poselstwo to zawsze na sercach i sumieniu tych, którzy je słyszeli, poświadczał. Bóg sam w ten sposób potwierdził sługę Swego, tego nie możemy się zaprzeć. Nam się wiec nie rozchodzi o sformułowanie tej lub owej nauki, bo to tylko łuska, ale rozchodzi sie nam o jadro słodkie żywego świadectwa. Nie żeby łuska, nauczająca słowo, forma, w jakiej prawda zostanie wysłowiona, była może obojętną rzeczą, ale teraz to nie może być naszem zadaniem, o tem się rozpisywać.

Jak chętnieby brat nasz za życia usiadł znowu do jednego stołu ze wszystkimi tymi mężami, z którymi go łączyło życie w miłości Chrystusowej i wspólna praca, aby tak wyrównać w Boży sposób te powstałe tak bolesne różnice. Jemu już to nie było dane dożyć. Zdaje się, że jeszcze nie wybiła ta godzina, że Kościół Boży pozna, że jedność jego jest pierwszą i najważniejszą sprawą, o którą się powinien starać, i że wszystkie przedsięwzięcia przed Bogiem w sobie zarodek śmierci ukrywać muszą, dopóki to rozerwanie ludu Bożego uzdrowione nie będzie. Ale ta godzina wybije napewno, chociaż może dopiero pod głębokiem cierpieniem tych, tak prędko zbliżających się sądów. Co zatem bratu Paulowi w życiu jego nie było możliwe, to by może przez świadectwo jego z poza grobu mocniej mogło być wdrożone, ona jedność dzieci Bożych, o którą prosic Pana nie ustawał od wielu, wielu lat.

"Syn człowieczy nie przyszedł, aby Mu służono, ale aby On służył i dał życie na wykupienie dla wielu." W tem zrozumieniu widzieliśmy pastora Paula zawsze chodzić. A jeżeli przez jego świadectwo i jego służbę w związku z innemi cały "ruch" powstał, to dla tego "ruchu", jeżeli on się dobrze rozwinie, nie istnieje żadna inna droga, jako ta, po której jego Pan i Mistrz raz na zawsze go wyprzedził. Gdyby wiec te dzwony pogrzebowe, które nad grobem br. Paula dzwoniły, równocześnie też i przedstawiać dzwonienie pogrzebowe tego przez niego kierowanego "ruchu", to nam to nie byłoby przykre. Za cenę ciała Chrystusowego w takiej postaci, jaką mu nasza wywyższona, niebieska Głowa tu na ziemi stworzyć za dobre uzna, jest nam każdy "ruch" tani do zbycia. Ten Pan, który to postanowienie właśnie przez usługę br. Paula w sercach naszych wzbudził, niechaj nam łaski udzieli, takowy też przeprowadzić, jeżeli nas teraz za nasze słowa by ująć chciał.

Ta odpowiedzialność, która na nas leży, jest większa, jako ta druga, znajdujące się zbłądzenia w naukach Paula na nowo roztrząsać. Nie jesteśmy tego myślenia o sobie, by te przez wtargniecie pastora Paula w dotad nieznajome przestrzenie rozwinięte zagadnienia, co do dokonania zgromadzenia przez poświęcenie Ducha i napełnienie Duchem jednostronnie i bez współudziału naszych braci do ostateczności do rozwiązania móc doprowadzić. Jak często nam pastor Paul na to zwracał uwagę, że my wszyscy -- zatem i on sam -- tylko "częściowo" — t. j. każdy z tej jemu powierzonej części (1 Korynt. 13, 9,) — tylko poznajemy! Któż jest w stanie wypowiedzieć, jaka niespodziewana mnogość światła nad te wszystkie nauki, które nas teraz rozdzielają, na nas spłynie, gdybyśmy się w prawdziwej pokorze i miłości na tle naszej od Boga stworzonej jedności w Chrystusie przed Jego obliczem wszyscy razem znaleźli! Tam najprzód ze wstydem poznamy, jakiemi błaznami i grzesznikami my wszyscy wespół byliśmy. Jeszcze nie, ta większa odpowiedzialność, która nas czeka, jest ta: Jesteśmy jako gleba, do brózdów której przez naszego zmarłego brata poselstwo Chrystusa w tysiąc szlachetnych ziarnkach wsiane zostało. Na taki wierny rozsiew powinnoby odpowiednio bogate żniwo nastąpić, Bogu na cześć a wielu ku zbawieniu.

Jung Stilling powiada nam, że pewnego rązu jako młodzieniec w nadmiernem napieciu duszy swej do Ojca swego tak zawołał: "Krzyczałbym, ażby kula ziemska w osi swej zadrżała a gwiazdy się zatrzęsły." Obecne położenie jest w każdym kierunku dla zboru Bożego, jako też i dla narodów, nad któremi Imię Chrystusa widbardzo poważnie, że taki nieje, tak krzyk powinien się podnieść, jako ostatnie dobitne ostrzeżenie, nim żelazne kostki sądów padną. Do tego krzyku powołani są uczniowie Jezusowi. Onym jest podana trąba, której dźwięk niebem i ziemią poruszyć zdoła. Nieco z tego krzyku można i z tych kartek usłyszeć. Zawierają one poważne

napomnienie Ducha do wszystkich wierzących wszystkich odcieni, do których te kartki dojdą. W tem przekonaniu puszczamy je w obieg. Jeszcze się nam i ludowi naszemu wielka pomoc stać może. Oby serca nasze stworzone być mogły, aby zrozumieć Pana! Stapelmoor, dnia 19 maja 1931.

Z polecenia głównej rady braci: C. O. Voget.

Tyle świadectwo naszych braci z Niemiec, co do zmarłego br. Paula, które i ja w zupełności podpisać mogę. P. Wojnar.



#### Krótko przed odejściem.

(Przemówienie past. Paula w Lipsku 3 kwietnia b. r.)

"Uwielbiony niech będzie Bóg nasz,

teraz i na zawsze." Amen.

Co chciałbym nasamprzód powiedzieć, jest wstępna uwaga. Kiedy w dzień nowego roku byłem tutaj w Lipsku ostatni raz, otrzymałem słowo na cały rok:

> "Gdym jest słaby, wtedy jestem mocny."

Jest temu przeszło trzy miesiące. W całym tym czasie podobało się Bogu, aż do dzisiaj, trzymać mię w wielkiej słabości ciała. Przez cały ten czas śmiałem doznawać, jak cudownem to jest, jeżeli wejdziemy w to: być słabym i pozostać słabym, ażeby moc Chrystusowa mieszkała w nas.

Na świadectwo chcę przeczytać, co mi Pan dał, ot niedawno w dwie noce. Nie mogłem nie jeść i musiałem ciągle pościć (cieleśnie). Wtenczas możnaby myśleć: "Tak to przecie zawsze iść nie może."

Temat, który mi dał Pan na dziś rano

jest ten:

"Bóg musi być osadzony (na tronie),

Bog sam jedynie."

To mieści w sobie zsadzenie (zdetronizowanie) człowieka, tak iż Bóg wszystko decyduje i sprawuje sam.

Moi kochani mówili: "Tak to dalej iść nie może. Lecz Bóg musi być osadzony w naszem życiu, jedynie On, a wtedy wszystko idzie!"

Pierwszej nocy, w której cierpiałem szczególnie, przyszły mi w pewnym zmyśle dwa słowa:

"Nigdy więcej!"

Ku tym dwom słowom dołączyło się kilka słów, które teraz chcę przeczytać.

Ostatni wiersz danej pieśni brzmi:
Nigdy już nie puszczę się Cię.
Niech mię tylko Duch Twój pędzi,
Bądź Ty zawsze bliskim mi.
Choć to idzie przez śmierć i cierpienia,
Twoja, Panie, rada jest wzniosła, wspaniała.
Nie, od Ciebie nic mię już nie ma rozłączyć,
Nie, nigdy już!"

Kiedy potem rano wyszedłem z mojego

pokoju, a moi kochani powiedzieli: "To przecie nie idzie," wtedy przeczytałem im tę pieśń, mówiąc: To tutaj dał mi Pan.

Bóg jest wzniesiony za mnie, a co On czyni i jako czymi, jest dobre. Rada Jego jest wzniosła i wspaniała. Tak było w ową pierwszą noc. Następny dzień i następna noc nie przyniosły zmiany. Stałe cierpienie i nowe bóle, a przytem musiałem wykonać moją pracę. A chociaż ciału mojemu gorzko to przypadało, to jednak stale byłem wesoły w Bogu moim.

Dziś mamy Wielki Piątek. Przeznaczony on jest do tego, ażeby nasze własne "ja" zostało zupełnie usunięte, odprawione, ze wszelkim swojem troskami, i co to tylko być może. Wszystko coby nas chciało ogarnąć, porwać, jest odprawione, usunięte, a Pan

jest obecny.

Onej drugiej nocy, o której wspomniałem, znowu coś otrzymałem. Stało mi się wielkiem to, że dosyć nam na tem, jeżeli tylko jesteśmy z tych, którzy należą Jezusowi.

Następnie zostaje przeczytana druga

pieśń:

"Jeden z tych twoich..."

To jest moje wielkopiątkowe życzenie dla was wszystkich i dla całego ludu Bo-

żego

O, wejdźmyż na to! To jest dosyć, być "jednym z tych Jego". "I tenci był z tym Jezusem Nazareńskim!"... Tak, teraz przyjrzyjmy się sobie. Cóż to za ludzie jesteśmy tu dziś rano? Możemy się teraz znaleźć wszyscy w tem: Tak, ja nie chcę być nic więcej, jako jeden z tych maluczkich, który z łaski żyje?

Jezus przyszedł, przyniósłszy nam tę

łaskę.

Tekst mój znajduje się w 1 ks. Mojż. 3, 15: "Nieprzyjaźń też położę między tobą, i między niewiastą, a między nasieniem twoim a między nasieniem jej: to zetrze tobie głowę, a ty mu zetrzesz piętę."

Cieszę się, że mogę widzieć, jako tu

Cieszę się, że mogę widzieć, jako tu na tych oknach kościelnych, pomiędzy temi symbohcznemi obrazami, znajduje się i Mojżesz, a co najważniejsza z Mojżesza, wąż miedzianny. Mojżesz powiedział: "Proroka wam wzbudzi Pan, Bóg wasz, z braci waszych, jako mię, onego słuchać będziecie!" To jest Jezus Chrystus nasz Zbawiciel. On to był, który siedząc naprzeciw Nikodema, wskazywał mu na tajemnicę znowuzrodzenia.

"Jako Mojżesz na puszczy węża wywyższył, tak musi być wywyższony Syn człowieczy." To jest to o Jezusie z Nazaretu powiedziane. On musiał być wywyższony na krzyżu. Tu wypełniło się 1. Mojż. 3, 15. To jest Wielki Piątek. Na krzyżu Golgoty została od węża zdruzgotana pięta Jezusa Chrystusa z Nazaretu. Uczniowie idący do Emaus mówili: "Myśmy się spo-

dziewali, że On miał odkupić Izraela lecz oto, On jest martwy, — martwy martwy! — Ostatnia nadzieja zniknęła."

Drogie moje serce! W Wielki Piątek zostało coś zdruzgotane. O tem stoi napisane w liście do Rzymian 6, 6. ..., aby ciało grzechu było zniszczone, przez które wykonuje swoje sprawki, żebyśmy już więcej nie służyli grzechowi".

To jest Wielki Piątek!

Serce moje jest pełne radości, gdyż jest to prawdą: nasz stary człowiek został istotnie, rzeczywiście na krzyżu Golgoty zdruzgotany. Bóg pozwolił szatanowi, onemu staremu wężowi, zdruzgotać Syna człowieczego przez ukąszenie śmierci.

Istnieje cudowny obraz pewnego rosyjskiego malarza. Namalował on szatana stojącego nad zwłokami Jezusa. Otóż leży Syn człowieczy wyprostowany, martwy, a obok stoi szatan z rozpiętemi skrzydłami, a patrzy triumfująco na martwe zwłoki Jezusa. Lecz ów malarz nakreślił równocześnie coś w skrzydłach, drżenie! Trwożliwe drżenie! Czemuż to? Ach, bo szatan wie także, że Bóg powiedział:

"On ci zetrze, zdruzgoce głowę!" Wiesz ty, co to jest ta głowa węża u mnie i u ciebie? Wiesz to?...

To jest stary człowiek...

To jest więc to poselstwo Wielko-piątkowe dla ciebie i mnie. Bóg niech będzie uwielbiony. Mój stary człowiek jest z Chrystusem ukrzyżowany!

Otóż spojrzyjcie na mnie wszyscy, kochane serca. Zacznijmyż wewnątrz pląsać i triumfować! Wielkie zbawienie jest tutaj, wielka radość, wielka, głęboka święta radość! Możesz być wolnym od twojego starego człowieka! Któż rozpocznie wewnątrz wykrzykiwać radością?

"Moje serce się raduje, jest pełne wesela. A pytasz się o przyczynę; to krew Zbawiciela!"

To jest wiersz z pieśni z przeszłego stulecia, z czasu owego wielkiego przeburzenia, które mieliśmy wówczas. Wtedy to i mój ojciec przyszedł do wiary, a przez niego i mnie zostało podane to cudowne poselstwo zbawienia. To jest dobre poselstwo. Z tem, myślę, mamy dosyć. Niech was wszystkich Bóg błogosławi.

Nabierzcie raz odwagi! Rzućcie wszystko inne za siebie la plasajcie, żeście są

odkupieni!

Wszystko jest możliwe wierzącemu. Z "Heilszeugnisse".



### Chrześcijańska doskonałość

i droga do niej podług Biblji.

(Urywek z przemówienia pastora Stockmeyera.)

"Aby móc pewnie kroczyć drogą, musi się mieć mocny grunt, podstawę pod nogami; chcąc wykonać budowę, chcąc mieć budowę trwałą, któraby się mogła oprzeć wszystkim burzom, to musi mieć zupełną spójnię z mocnym fundamentem.

Jakże to stoi u nas, z podstawą naszego chrześcijańskiego życia? Innemi słowy, jest nam objaśniony w całej pełni swojego znaczenia, krzyż Jezusa Chrystusa? Jest tem owładnięte nasze myślenie i działanie, jest

to nasze miejsce zrodzenia?

Krzyż Chrystusowy znamy w rzeczywistości dopiero, gdy z nas zrobił wzgardzonych, powieszonych, przeklętych. Jak długo znajdziemy jeszcze na sobie coś dobrego, albo szukamy w sobie coś dobrego; nie weszliśmy jeszcze rzeczywiście w stan ukrzyżowania z Chrystusem. U kogo słowo o krzyżu zapuściło korzenie, ten się sam w sobie rozpadł; taki zdany jest całkowicie na Chrystusa i Jego łaskę. Taki żyje z łaski. W taki sposób jest droga do doskonałości drogą ludzi, który z swą moralną zdolnością i dzielnością skończyli, zostali pohańbieni.

Tylko przez osobiste zetknięcie się z Panem, przez spotkanie jakie miał patrjarcha Jakób u rzeki Jabok, się to dzieje. W takiem zetknięciu wykonuje się sąd nad naszą naturą z Adama, nad wszelką na-

turalną siłą i moralną zdolnością.

Bogu niech będą dzięki! Jest to ale tylko jedna strona. Zjawienie się Pana na naszym horyzoncie, kiedy nas ono sądzi i paraliżuje, wywodzi ono także nową zorzę poranną nad naszem życiem; z tem świeci promień wspaniałości Pańskiej w naszą duszę i na naszą drogę. Wtenczas Go już nie puścimy, aż nas będzie błogosławił, aż nam da nowe imię, a na czole naszem wyciśnie swoje Imię. Zwyciężeni Jego wspaniałością, nie chcemy już teraz nic więcej posiadać, jak tylko Jego.

W sądzie i uzdrowieniu jest Jabok tym prawym punktem wyjścia na drogę do do-

keńczenia (zupełności).

Jeśli nas uczyni ofiara Chrystusowa na krzyżu przeklętymi, to właśnie z tem czyni nas poświęconymi Bogu. To nowe, to wspaniale nowe, które z krzyżem Chrystusowym wstępuje w życie tych, których Bóg skazał, a którzy zasłużyli na śmierć, jest, że odtąd śmią żyć Bogu swojemu i Zbawicielowi.

Frzez ofiarowanie ciała Jezusa Chrystusa jesteśmy według słów Pisma (Żyd. 10, 10), raz na zawsze poświęceni. Odkupieni krwią Baranka od "marnego obcowania, od ojców podanego", nie mamy więcej żadnego prawa żyć dla samego siebie, szukać dla siebie

coś w tym świecie; przeciwnie, mamy moc i siłę żyć dla Boga, Jemu służyć w nowości ducha. Kto tem nie jest przejęty, znajduje się i na drodze poświęcenia w niebezpieczeństwie, że i przy szczerem usiłowaniu za zupełnością, popadnie w próżność – a próżnością jest to, chcieć dopiąć w duchownym czegoś, w czem znalazłoby się zaspokojenie i upodobanie w samym sobie. Wtedy i to najświętsze i najlepsze wystawione jest po największej części na zgniliznę. Lecz kto się stał i w najgłębszej świadomości życia przekleństwem, ułaskawionym i poświęconym Bogu, ten nie dąży więcej za zdobyczami duchowemi, on nie chce dla siebie celu zdobyć, on chce tylko jedno: "Żeby Bóg osiągnął z nim swój cel, żeby Zbawiciel jego miał w nim pełną odpłatę swoich cierpień."

"Sprawować zbawienie swoje," to nie jest nic innego, jako posłuchać Boga, Ducha świętego. Posłuszeństwo to musi być posłuszeństwem wiary. "Wierzę w Ducha świętego," brzmi od dawna wyznanie kościoła chrześcijańskiego. Wierzę, że Duch święty sprawi i urzeczywistni we mnie wszystko to, co Chrystus dla mnie zdobył. Że dzieło Ducha świętego we mnie stanie się dziełem Syna Bożego dla mnie, z tym wynikiem: "Wykonało się." Bezwarunkowe zaufanie Duchowi św. jest możliwe tylko na podłożu świętej bojaźni.

Jeżeli jesteśmy posłuszni Duchowi św., wtedy rozświetla on nam Słowo Boże i objaśnia krew Jezusa Chrystusa w jej cczyszczającej i poświęcającej mocy. To jest droga, na której prowadzi nas ku zupełności.

Dopiero z wylaniem Ducha świętego otworzyły nam się zawarte w Słowie Bożem moce przyszłego świata; a przez Słowo Boże może nas Duch św. z Chrystusem tak spoić, że nas nie są w stanie ująć i unieść żadne wpływy widzialnego, ani prądy niewidzialnego świata.

Lecz tutaj wprawdzie płaci posłuchać w duchu i otworzyć całe serce i życie Słowu Bożemu. Słowo Boże musi w nas wniknąć i przyjąć nas, rozdzielając i sądząc, obnażywszy wszystko przed Bogiem, aż do głębin źródeł naszego życia i myśli. W Słowie Bożem jest nam podobne wszystko, co należy do pobożności i świętobliwości, co jest potrzebnem, aby się stać uczestnikiem Bożej natury; ku służeniu Bogu w świętobliwości i prawdzie na każdy dzień. Krzyż Chrystusowy czyni nas poświęconymi Bogu, lecz zdolność do tej służby osiągamy dopiero przez Słowo Boże, jako też gotowość i ochotę do każdego uczynku dobrego, jakikolwiek by nam przejrzał Bóg nasz.

Ze Słowem daje nam Duch święty również i miecz w rękę, którym możemy się zwycięsko potkać z owym złośnikiem.

Żywa, mocna służba w królestwie Bożem jest godzenie w państwo ciemności, a kto tutaj narusza jego praw, ten będzie miał do czynienia wprost osobiście z księciem ciemności.

Każdą latorośl, która owoc przynosi, Ojciec oczyszcza, aby obfitszy owoc przynicsła. Doświadczania w służbie objawią nieczystości, które by może nigdy nie przyszły na światło. Co służba Pana na światło wywiedzie, to oczyści krew Jezusa Chrystusa. Równocześnie objawia nam Duch św. ze Słowa Bożego tajemnicę krwi Jezusowej. Aby żyć w świecie — światłości Słowa Bożego i głębiej weń wniknąć, musimy być okryci (zabezpieczeni) przeciwko światuciemności naszej upadłej natury i przed światem-ciemności upadłych duchów.

We świetle, t. j. w duchu i w miłości możemy tylko wtedy się poruszać i obcować, gdy nas kryje i osłania krew Jezusa Chrystusa, która nas oczyszcza od wszelkiego grzechu. Ani chwilki nie możemy się obejść bez oczyszczającej i zachowującej mocy tej krwi przymierza.

Jeżelibyśmy rzekli, że grzechu nie mamy, sami siebie zwodzimy a nie czynimy prawdy. Tylko pod osłoną tej krwi nie może nas dotykać on złośnik, a również jesteśmy chronieni przed nami samymi i własnem przewrotnem sercem. I u tych co w światłości chodzą, jako Bóg jest w światłości, w obcowaniu na zewnątrz i wewnątrz, może zajść coś w życiu, co nie jest z światłości i do nie jest miłością, co więc nie jest podobne Chrystusowi, chociażby to był przemawiający tylko cień.

Krew Jezusa Chrystusa nietylko oczyszcza od wszelkiego grzechu, ona także uzdrawia. Uzdrowienie duszy naszej leży w ranach Jezusowych. One uzdrawiają nas od wszelkiej chęci i pokusy ucieczenia Mu z jego szkoły; ona niszczy wszelkie nici, przez które staliśmy jeszcze w skrytej związce z grzechem.

To płaci o każdym popędzie, który nie pochodzi z Boga, o każdej pobudce, która nie zmierza ku Bogu.

Wprzód nim może objawić krew Chrystusowa swoją moc, bój nasz stać się musi czystym bojem wiary. Ze stanowiska naszej ufności ku Panu musi zostać wykluczona wszelka naturalna czynność i zmaganie. Pan Bóg musi nas jeszcze gruntowniej zawieść na nas samych, jako się to stać mógło na początku przy pierwszem spotkaniu z nim. Naszem zapieczętowanem stanowiskiem i niewzruszonem musi się stać odtąd oczekiwanie na Pana i zważanie na Jego Ducha.

Mieć spojrzenie w tajemnice nowego Przymierza, w moc łaski i odkupienia, słyszeć o zakonie Ducha, który uwalnia od zakonu grzechu i śmierci; a przytem, w jakimkolwiek jeszcze punkcie życia, zrzekać się tego, by być, jakim Bóg

nas chce mieć, jest karygodnem lekcewa-żeniem Boga. W Chrystusie, twoim Odkupicielu i Wyswobodzicielu, otwiera ci się pełnia mocy zbawienia, przed którą znikają wszelkie zmazy i zmarszczki.

Z . Heilszeugnisses.



# Chrześcijańskie błędy.

(Co to jest Wieczerza Pańska?)

Nie chcemy tego objaśniać w sposób teologiczno-dogmatyczny, tylko tak, by to mógł zrozumieć każdy prosty chrześcijanin, tak, jako to zrozumiewali uczniowie Pańscy

i prości pierwsi chrześcijanie.

Wyrazem zaufania i rodzinnej przynależności jest wspólny stół, wspólne pożywanie pokarmu. Jest w tem coś, co wyraża więcej, aniżeli się to da wypowiedzieć słowem, również jako i uścisk serdeczny ręki i pocałunek nie da się wyrazić słowem.

A to właśnie chciał pozostawić Pan uczniom swoim na pamiątkę swojego ucierpienia i śmierci, aby przypominając śmierć Jego za nich poniesioną, schodzili się do współnego stołu, dając tem wyraz swojej przynależności do jednej rodziny.

Wszak i sam Pan, mając się rozejść ze swojemi, chciał jeszcze raz wespół z nimi obchodzić uroczystość pożywania baranka wielkanocnego, wypowiadając przy tem te osobliwe słowa (Łuk. 22, 15.). "Z żądością żądałem tego baranka jeść z wami, pierwej

niżbym cierpiał."

Tak, jako przez pożywanie baranka (pascha), miało być wyrażone, że przez uczestnictwo we krwi i ofierze baranka, zachowany był Izrael, a że ci, którzy pożywają baranka całego, niezłamanego, niećwiarto-wanego, należą do jednej rodziny Bożej, do ludu od Boga wybranego, z Egiptu wykupionego i wyswobodzonego, tak cheiał Pan wyrazić przez ową swoją wieczerzę z uczniami, najprzód to, że ci, którzy ją pożyją, mają udział w Jego krwi, w Jego ofierze Golgoty, i że należą do jednej Bożej rodziny, do Izraela nowego przymierza. To jest krótkie objaśnienie owego symbolicznego ustanowienia Wieczerzy Pańskiej. Mówimy symbolicznego t. j. obrazowego, gdyż na to, co z tego zrobił Kościół rzymski, a co przewziął Luter, nie znajdujemy uzasadnienia w Piśmie św. To należy pomiędzy owe teologiczne dogmaty, o które sprzeczali się pierwsi reformatoro-wie z wielką szkodą dla dzieła reformacji.

Rzym uczynił opłatek (hostję) prawdziwem "ciałem", które we Wilsnachu pociło się jeszcze krwią (?), a Luter, chociaż nie poszedł tak daleko, przecie przytakiwał słóweczku "jest" (to jest ciało moje), wprowadzając do sprawy jeszcze więcej nieja-sności, gdy twierdził, że pod postacią chleba i wina pożywa się prawdziwe ciało i prawdziwą krew Chrystusa. Gdyż jeżeli się to nie przemieniło, podług rzymskiej nauki, w prawdziwe ciało i krew, jakżesz może to być rzeczywiście ciałem i

A jakaż szczególna ważność leży w tem, że to jest rzeczywiście prawdziwe ciało i krew Chrystusa?

Wskutek takiego pojmowania nastąpiła nazwa sakrament (t. j. świętość), którego to określenia nie znajdujemy nigdzie w Piśmie świętem. Jest to podobny błąd, jako twierdzenie, że przy chrzcie niemowlęcia dzieje się odrodzenie z ducha, jakimś tajemniczym (magicznym) wpływem, używanego przy tem Słowa Bożego, gdyż "woda tego nie sprawuje..." jako czytamy w wykładzie katechizmu.

Nie chcemy wprawdzie zmniejszać, ani niedoceniać przez to reformacyjnej czynności Lutra, który był narzędziem w ręce Bożej, lecz nie śmie on być dla nas nieomylnym papieżem, gdyż on sam wyniósł na światło Słowo Boże, jako główne i jedyne prawidło sumienia dla zboru.

Prawdziwe znaczenie Wieczerzy Pańskiej nie polega na tem, czy jest to, co poży-wamy, prawdziwe ciało i prawdziwa krew, lecz w tem, kto ma pożywać i śmie pożywać, a w jakim stosunku jest i ma być do innych uczestników stołu Pańskiego. A w tem jest praktyka kościelna na zupełnie błędnej drodze, jako to także i Heidelberski katechizm trafnie określa, że na takim Kościele musi spoczywać gniew Boży, w którym podaje się Wieczerza Pańska niepokutującym grzesznikom, jako się to dzieje zgoła w całym luterskim i reformowanym Kościele (wbrew nauce wyżej wspomnianego katechizmu)!

Kto ma tedy prawo pożywać Wieczerzę

Pańska?

Tak, jako nie miał nikt prawa jeść baranka w narodzie Izraelskim przed wyjściem jego z Egiptu, tylko obrzezany, t. j. należący 'do społeczności Izraela, ludu Bogiem wybranego, tak też nikt nie ma prawa przystępować do stołu Pańskiego, jak tylko człowiek należący do ludu Bożego, krwią Jezusa Chrystusa wykupionego. Pan mówi: "To czyńcie na moją pamiątkę," t. j., że się przy tem rozpamiętywa wykupienie nas Panem z mocy grzechu, śmierci i djabła, — a to musi być rzeczywistością.

Bo cheąc sobie coś przypominać, musi się wprzód czegoś dożyć, doświadczyć.

Przeto nikt inny nie ma prawa pożywać rzeczy Pańskiej, tylko człowiek wykupiony, który tego dożył na sobie, że już odtąd nie należy sobie, lecz Bogu, który go przyjął za dziecię, a który przez to należy do ludu Bożego i rodziny Bożej. A jeżeli nie śmie nikt inny pożywać, tem mniej ma się takim usługiwać. Wiele takich posługujących odpędzi raz Pan od drzwi swoich, którzy byli od Kościoła do tego "postanowieni i powołani", a ilu to takim uczestnikom Pan powie: "Nie znam was, odstąpcie, którzy czynicie nieprawość!" — pomimo ich powoływania się na to: "Jadaliśmy i pijali przed Tobą, Panie!"

Ile będzie pomiędzy nimi biskupów, arcybiskupów, kardynałów, papieży, księży, kaznodziejów, prezbiterów i gorliwych a "nabożnych" kościelnych słuchaczy?

Drugi ważny punkt jest jedność, przynależność, społeczność uczestników stołu Pańskiego. Apostoł mówi: "Ponieważ jeden chleb, jedno ciało jesteśmy." - Kto więc pożywa ze mną, tego uważam za swojego brata i siostrę, za współczłonków ciała Chrystusowego. Wieczerza Pańska nie jest ucztą, na którą wezwani są różni ludzie, jako naprzykład uczta weselna, lecz jest to stół rodzinny, przy którym schodzą się tylko członkowie rodziny. Przeto uczestnicy nie są sobie obcy, którzy mieliby się dopiero poznawać, lecz których rzeczy są wspólne, prawdziwi bracia i siostry. Z tem upada wszelkie rozumowanie i pobożna wymówka: "My nie śmiemy nikogo sądzić, powinniśmy dbać o własny stosunek i społeczność z Panem, a nie o to, kto nam usługuje i kto z nami wespół pożywa." Takie stanowisko jest wprawdzie obu stronom wygodne, jak usługującym, tak też pożywającym, gdy się powie: "Ja się nie mam troszczyć o innych, co mnie to obchodzi, jako kto chodzi, wszak każdy za się odpowie przed Bogiem, co czynił." "Alboż jestem stróżem brata mego?" – Lecz nie tak apostoł Paweł: "Pisałem wam, że gdyby ktoś nazywał się bratem (mieniąc się być bratem) a był wszetecznikiem, albo łakomcą, albo bałwochwalcą, albo obmówcą, albo pijanicą, albo zdziercą, żebyśmy z takowym i nie jadali. Uprzątnijcie takiego złośnika z pośrodka siebie." (1 Kor. 5.) Wszak do tego postanowiony jest zbór, aby taki rozdział czynił. Gdyż schodząc się z takiemi "prawdzie nieposłusznymi" ku społecznemu stołu Wieczerzy Pańskiej, pochwalamy jakby ich postępowanie, stawamy się uczestnikami ich złych czynów. To są krótko streszczone powody, dlaczego człowiek wierzący, liczący się z świętym Bogiem, szanujący Jego przykazania i wolę, nie może przystępować do stołu Pańskiego tak, jako się to praktykuje dziś powszechnie w Kościołach, gdzie o poszanowaniu świętych Bożych rzeczy nie ma mowy, i gdzie nie ma miejsca prawdziwa karność. Mając pożywać Wieczerzę Pańską godnie, zejść się mogą tylko bracia i siostry zrodzeni z Boga, przypominając i opowiadając sobie śmierć Pańską, mocą której zostaliśmy pojednani z Bogiem, stawszy się dziećmi Bożemi na to, abyśmy jako takie żyli na tym świecie ku chlubie i radości naszego Pana i Zbawiciela, a na świadectwo przeciwko tym, którzy się nie chcą poddać Bogu.

Komuby się podobało odsądzić nas dlatego za sekciarzy, niech baczy, że właśnie jemu to należy, i że cios wymierzony nam ugodzi jego samego.

Przełożone ze »Snahy«, organu jedn. ewang. pracowników i stanowczych chrześcijan.



#### Jezus w kościele.

"A ujrzawszy go rodzice, zdumieli się. I rzekła do niego matka jego: Synu! przeczżeś nam to uczynił? Oto ojciec twój i ja z boleścią szukaliśmy cię.

twój i ja z boleścią szukaliśmy cię.
I rzekł do nich (jezus): Cóż jest, żeście
mię szukali? Izaliście nie wiedzieli, iż
w tych rzeczach, które są Ojca mego, ja
być musze?

być muszę?

Lecz oni nie zrozumieli tego słowa, które im mówił.. I zstąpił z nimi i przyszedł do Nazaretu; a był im poddany...a pomnażał się w mądrości i we wzroście i w łasce u Boga i u ludzi."

Łuk. 2, 48-52.

Nareszcie po długim szukaniu znaleźli strapieni rodzice swoje dziecię Jezusa. Lecz w takiem miejscu, gdzieby się Go najmniej spodziewali, a w takiem położeniu, które ich w zdumienie wprowadziło. Bo któż to kiedy słyszał, żeby dwunastoletnie dziecko dysputowało z doktorami spraw religijnych, spraw duchowych. A nietylko rodzice Jego się zdumieli, gdy Go znaleźli w pośród uczonych i doktorów teologji, lecz wszys c y, którzy Go słyszeli stawiać pytania i dawać odpowiedzi, zdumiewali się nad ro-zumem Jego. Chociaż Jezus był człowiekiem zupełnie nam podobnym, to jednakowoż rozum Jego dziecinny był zdrowy w pojmowaniu; nie skażony, ani upośledzony, jako to niestety ma miejsce u dzieci, spłodzonych ludźmi grzęznącymi w nałogach grzechu.

Każde dziecię ma w sobie coś z tej logiczności i oryginalności patrzenia na życie. A gdyby nie przewrotne wychowanie, wypaczające umysł dziecka, jakże prędko przyszłoby niejedno do poznania Ojca niebieskiego, zetknąwszy się z żywem Słowem Bożem. Dwunastoletni Jezus jest nam tego wzorem, jako już w dziecinnych latach jest serce dziecka zdolne do poznania Boga. Nie formalny, dogmatyczny sposób nauczania religji dzieci prowadzi je do poznania Boga, lecz wolna wymiana pytań i odpowiedzi, dostosowanych do pojęcia dziecin-

nego, a to przez ludzi wiary, sprawi w sercu dziecka wiarę w Ojca niebieskiego.

Zdziwienie Marji, matki Jezusowej, było wielkie, kiedy zobaczyła Jezusa w takiem towarzystwie; w kilku słowach daje wyraz boleści i trwogi, które ją trapiły poprzez całe trzy dni: Synu! przeczżeś nam to uczynił? Cóż takiego uczyniło pacholę Jezus, że spotyka się z ciężkim zarzutem matki? - Otóż podług mniemania matki Jezusowej, jako i wszystkich ludzi starszych, dziecko nie należy do takich spraw wielkich, świętych, boć im przecie nie może rozumieć. Tak myślała i Marja. Lecz czegóż uczy nas ta historja dzieciny Jezusa w całości? Że właśnie dzieci, potrzebujące rodziców i zależne od nich, bardzo łatwo zrozumiewają potrzebę poznania i posiadania Ojca niebieskiego, byle im kto o Nim prosto opowiedział. Wszak wszystkie sprawy, które uczynił Pan Bóg a czyni po dziś, dotyczą każdego pojedyńczego człowieka, zarówno i dziecięcia. Ileż to razy Pan Jezus w późniejszem życiu wskazuje na dzieci – "jeżeli się nie staniecie jako dzieci, żadną miarą nie wnijdziecie do królestwa niebieskiego", – "patrzcie, abyście nie gardzili jednem z tych maluczkich, boć aniołowie ich ustawicznie patrzą na oblicze Ojca niebieskiego". – "ktoby przyjął takie jedno dziecię w imieniu mojem, mnie przyjmuje".

Ojcze, matko, niech cię nie dziwią oryginalne pytania twoich dzieci względem Boga, względem wiary i t. p. rzeczy. Szukaj, byś sam, sama miała prawdziwe poznanie Boga, byś mogła służyć dziecięciu, powierzonemu ci Bogiem, ku zbawieniu jego duszy.

Dziwnie brzmi odpowiedź dziecięcia Jezusa na bolesny zarzut matki: "Cóż jest, żeście mię szukali, izaliście nie wiedzieli, że w tych rzeczach, które są Ojca mego, ja być muszę?!" Słowa te brzmią całkiem nie dziecinnie, a jednak tak prosto, logicznie. Jeżeli mamy Ojca w niebie, to Jego sprawa jest naszą sprawą. Jest to zupełnie naturalna rzecz, że się dziecię zajmuje spra-

wami Ojca, że w nich chce być "w domu". Słowa dwunastoletniego Jezusa, skierowane do matki swojej, stały mi się mocnem kazaniem: "Izaliście nie wiedzieli, że w tych rzeczach, które są Ojca mego, ja być muszę." Ach, ta jasna świadomość, które to są rzeczy Ojca, — to stanowcze, święte "muszę być w rzeczach Ojca mego"! Jakże nas to zawstydza wszystkich, którzy się zajmujemy wielu różnemi rzeczami, które nie są Ojca naszego niebieskiego.

To alė nie przeszkadzało Jezusowi iść z rodzicami do Nazaretu i być im poddanym, posłusznym. — Zajmować się, a to na pierwszem miejscu, sprawami królestwa niebieskiego, sprawami Ojca, nie przeszkadza nam w sprawach i powołaniu ziemskim; owszem, z tem dopiero nas czyni zdatnymi do wiernego wypełniania obowiązków.

To musi być i naszem hasłem: "I ja muszę być w rzeczach Ojca mego w domu," — to stanowisko, ten grunt umożliwia i nam "rośnienie, pomnażanie się w łasce u Boga i u ludzi, to jest szkoła, gdzią nabywamy prawdziwej mądrości, nie tej, której świat uczy, lecz tej, którą sam Bóg uczy.

"A że z dzieciństwa umiesz Pismo św.," tak pisze apostoł Paweł swoimu synowi duchownemu Tymoteuszowi, "które cię może uczynić mądrym ku zbawieniu przez wiarę, która jest w Chrystusie Jesusie." Wszystko Pismo od Boga jest natchnione i pożyteczne, ku nauce, ku strofowaniu, ku naprawie, ku ćwiczeniu, które jest w sprawiedliwości: Aby człowiek Boży był doskonały, ku wszelkiej dobrej sprawie dostatecznie wyćwiczony (II Tymoteusz. 3, 15, 16.). — A to się zaczyna w najwcześniejszej młodości.



Wychodzi raz na miesiąc. – Prenumerata rocznie 12 Kcz. W Polsce zł 3.-.

Wydawca i odpow. Redaktor: K. KALETA, Gródek 74. Śląsk czeski. — Administracja: Swibica 177. Na Polskę: Zamowienia, listy, koresp. i prenumeratę przesyłać na adres: K. KUPKA, Cieszyn, Zamarska l. 128., Wojew. Śląskie.