

Der

# heilige Augustin,

ber

Sehrer des geistigen Sebens.

addinante apillant

of three bea neithigen debendant

## heilige Angustin,

ber

### Lehrer des geistigen Lebens,

ober

Unweisung zu einem driftlichen Leben burch tägliche Betrachtungen

aus ben

Schriften des großen Rirchenlehrers Augustin

auf

alle Tage und Feste

Kirchenjahres.

Aus dem Lateinischen

P. Felix Manr,

Mitgliebes bes Eremiten - Orbens bes heiligen Auguftin.

Don einem katholischen Priefter.

Reue unveranderte Ausgabe.

Erfter Band.

Schaffhausen.

Berlag der Hurter'schen Buchbandlung.
1847.

# beiline Mugust entlied

### Lehver bee geilligen Lebeus,

1900

mysic parties where or parties of the state of the state

and Bronder Green Greine Grente Buguffin

elle due ones otto

Sir openintures.

And bein Lateineichen

Welle Stenn

White permy are record-resident to behavior

The corn bellevilled Prides

Reite unveränderte Ausgabe.

Greet Sond

Spairhaulen. is dieserfichen Ludbanklan

### Vorrede.

Daß der heilige und große Kirchenlehrer Augustin nicht nur in der Erklarung ber beiligen Schrift und ber Geheimnisse des Glaubens oder in der Bekampfung ber Jrelehren, sondern auch in der Aufstellung der Sittenlehre und in der Anleitung zu einem frommen und driftlichen Leben sich vorzuglich auszeichne, das kann nur der in Abrede ftellen, ber den heiligen Augustin felbst nicht tennt. Denn dieses that er in einem febr großen Umfange und mit einem fehr großen Ruten, nicht nur in feinen Briefen, welche er an Jene richtete, die ihn aus allen Theilen der Welt um seinen Rath angiengen, wie fie ihr Leben nach der Borschrift Christi einrichten mußten, oder in den moralischen Abhandlungen, welche er über jeden menschlichen Stand, den Stand ber Jungfrauen, der Cheleute, ber Wittmen, so wie über die vorzüglichsten, dem Christen nothwendigen Tugenden verfaste, sondern auch in den Abhand. lungen, in benen er entweder die heilige Schrift behandelt, oder von den hochsten Geheimniffen der Relis gion redet, oder die Arriehrer und andere Keinde der Rirche bekampft. Denn da der fo beilige Mann, nach dem ersten und großten Gebote, Gott und den Rachsten febr eifrig liebte, und zugleich aanz fest darauf hielt, daß Miemand den Nachsten recht liebe, wenn er ihn nicht zu Gott zu führen suche; fo flogen, mochte er schreiben oder reden, von seinem Munde und seiner Reder nicht Tropfen, sondern gange Strome voll der beilfamften Ermahnung und der geistigen Lehre, wodurch die trodenen Gemuther der Menfchen jur Erseugung driftlicher Tugenden reichlichst bewässert wur-Diese heilsamen Denkmaler und vorzüglichen Lehren des geistigen Lebens und der driftlichen Bollkommenheit find aus den umfangreichen Werken bes beiligen Lehrers in Diesem Buche gesammelt. Denn da ich meiner Pflicht gemäß die Werke des heiligen Augustin durchging, um die Grunde der theologischen Behauptungen bei feinem andern, als gerade bei dem Bater und Bornehmsten aller Theologen aufzusuchen, und um mich, wie ber Lebensweise nach als feinen Sohn, fo auch in der Lehre als feinen Schuler zu befennen; fo tam es, daß ich, außer ber tiefften Begrundung beinahe der gangen Theologie, zugleich auch eine hobe und die reinfte Ascese und die vorzüglichften Regeln des driftlichen Lebens fand. Gine folche Rulle der bedeutendsten Ausspruche, so viele fromme Betrach. tungen, solche hochst bedeutungsvolle Wahrheiten und Regungen der Liebe, solche wirksame Ermahnungen jum Seile und Aneiferungen jur Tugend famen mir überall entgegen, daß ich für alle Tage und Reste des gangen Jahres daraus Mehreres schopfte, und gleich. fam fo viele Grunde des driftlichen Lebens und ber driftlichen Bolltommenheit, Schape ber beiligen Kriegs. funft und Regeln der beiligeren Lebensweisheit berauslas. Unfangs fab ich zwar nur auf meinen besonbern Gebrauch, nachher aber glaubte ich, es murde vielleicht Manchen nicht unlieb fenn und vorzüglich benen, die unter ben Sahnen bes beiligften Batriarchen tampfen, oder sonst seine Lehre sehr hoch in Ehren halten, jedoch seine umfangsreichen Werke nicht lefen tonnen, wenn auch diese Ascese des heiligen Augustin an das Licht trate. Indem ich mehr der Meinung Anderer als meiner eigenen folgte, so veröffentlichte ich Diese meine Auszuge, nachdem ich sie in eine beffere Ordnung gebracht, und gebe fie dir, geneigter Lefer, jur Lefung, fur den geiffigen Bachsthum beiner Geele, ober vielmehr zur Betrachtung, ehe ich über den Zwed, die Ordnung die Methode und den Gebrauch dieses Werkes und über anderes Wiffenswerthes dich zuerft belehrt habe.

Der Zweck dieses Werkes ift eine Unweisung des Chriften, durch gewiffe heilsame Denkmaler, die von

den Werken des heiligen Augustin genommen find, oder durch fromme Betrachtungen, die aus feinen 2Borten, Aussprüchen und Zeugniffen jusammengesett find, wodurch man vom Bofen abgeschreckt, zum Guten aufgemuntert und zu allen Pflichten des christlichen Lebens angeleitet, jur Liebe Gottes und des Rachsten entflammt, und endlich jum himmlischen Baterlande glud. lich geführt wird. Die Methode ift jene, welche heutzutage die Meifter des geistigen Lebens und die Lehrer der Ascese in der Regel einzuschlagen pflegen. Bor Allem handelt man vom letten Zwede des Menschen, deffen vorzügliche Kenntnif und genaue Betrachtung gleichsam das Fundament jum gangen geistigen Leben bildet, alsdann folgt basjenige, mas fich auf die drei Wege bezieht, namlich den der Reinigung, der Erleuchtung und Ginigung, wodurch namlich der Mensch die Gunde fliehen, nach den Tugenden freben und Gott anzuhangen lernt; endlich wird binzugefügt, als Schluß und Krone, die Betrachtung der himmlischen Serrlichkeit, welche der hochste Lohn für das christliche Leben ift. Im Monate Januar lernt also der Chrift, daß er teinem Geschopfe und teinem Berganglichen durch Liebe anhangen, sondern immer ju Gott als dem Endgiel freben und in ihm allein ruben foll. Im Februar lernt der Chrift, wie er mit der Liebe des Simmlischen alles Ardische verachten muß; benn es wird gehandelt von der Rurge des menschlichen Lebens, vom Elende und der Sinfälligkeit desfelben, von der Michtigkeit des irdischen Gludes, der Ehren, der Genuffe und des Reichthumes, mas der Christ Alles fur niedrig halten muß, wenn er den Simmel anschaut. Im Marg wird geschildert die Saklichkeit der Gunde, und es werden ihre unseligen und schmachvollen Folgen dargelegt, daß badurch der Chrift einen Abscheu dagegen faffe. Im April wird der Christ aufgemuntert gur Buffe, und es werden ihm die Mittel an die Sand gegeben, wodurch er die begangene Gunde aussohnen und dem beleidigten Gott genugthun konne. Im Mary wird gehandelt vom Tode, vom Berichte, von der Solle, und es wird dem Christen vorgestellt, wie er fich sein ganges Leben auf einen frommen Tod vorbereiten, wie febr er das ffrenge Urtheil Gottes furchten, wie er die Sollenftrafen anfeben, und in feinem Leben burch eine fromme Betrachtung in die Solle hinabsteigen foll, daß er nicht einst im Tode dahin hinabzusteigen gezwungen werde. Im Juni wird gehandelt von den verschiedenen Bflichten des drifflichen Lebens gegen Gott, und es wird der Mensch unterrichtet, wie er fur so viele empfangene Wohlthaten gegen Gott dankbar fenn, Alles ihm aufopfern, immer seine Ehre suchen, sich in Allem bem göttlichen Willen unterwerfen und andere abnliche fromme Nebungen anstellen foll. Im Ruli ift die Rede von den verschiedenen Pflichten des chriftlichen Lebens gegen den Nachsten, wie von der Gorge fur fremdes

Seil, vom auten Betragen mit Andern, von der Rachahmung des Guten, von der Ertragung des Bofen, von der Keindesliebe, von der bruderlichen Zurechtweifung, vom Almosen u. s. w. Im Angust ist die Rede von Christus, den sich der Christ immer als Beispiel der Nachahmung vorstellen foll. Es werden die Wohlthaten erwähnt, die wir von ihm empfangen haben, Die vorzüglichsten Tugenden, die er uns durch fein Leben und sein Beisviel lehrte. Im September wird gehandelt vom Gebete, von seiner Beschaffenheit und für wen man beten foll. Im October werden die zwei gottlichen Tugenden, der Glaube und die Soffnung, ihr Rugen, ihre Eigenschaften und ihr Gegenstand beschrieben. Im Rovember wird gehandelt von den vorzüglichsten aller Tugenden, der Liebe, deren Werth and Vorzug dem Christen anschaulich gemacht und ihm gezeigt wird, wie man durch diese Liebe Gott als das bochste But mit gangem Sergen lieben muffe. Endlich wird im Dezember dem Christen der Simmel aufgeschlossen, und jene unaussprechliche herrlichkeit gezeigt, welche dort die Seligen genießen, daß er fich barnach auf dieser irdischen Bilgerschaft beständig zu fehnen und, um fie zu erlangen, alle Krafte anzustrengen lerne.

Außer diesen Vorschriften zum geistigen Leben auf alle Tage des Jahres findet man auch noch in diesem Werke befondere Vetrachtungen für die Festtage, in denen vorzüglich die Geheimnisse unsers Herrn und Er-

lofere Jeju Chrifti behandelt, und die wichtigeren Fefte der Gottesgebahrerin und der Beiligen gefeiert werden, ebenso auch fur alle Countage und Werktage des gan: gen Adventes und der Kaften. Diefe Betrachtungen glaubten wir vorzüglich aus einem doppelten Grunde von den andern absondern, und in Art eines Anhanges hinzufugen zu muffen, erstens namlich: daß jener Begenstand, der fur einen Monat fortlaufend bestimmt ift, nicht unterbrochen wurde. Dief ware aber geschehen, wenn einige Tage von den treffenden Festen gehandelt worden ware. Alsdann glaubte ich dies thun su muffen, damit dem Christen für jene Tage, welche mehr und aus einem besondern Grunde dem gottlichen Dienste geheiligt und, ein reicherer und großerer Stoff für die fromme Betrachtung oder Lesung, gleichsam eine doppelte geistige Speife, dargereicht murde. Es ift aber für diese Festtage so viel moglich Jenes vom betligen Lehrer gesammelt und jusammengestellt, was für das treffende Geheimnif ober das einschlägige Fest mehr ju paffen schien. Im Advente wird gehandelt von dem beiligen Geheimniffe der Menschwerdung Jesu Chrifti, und es wird gezeigt, wie viele unaussprechbare Bohlthaten wir durch feine Onade erhielten, um gur hochften Dankbarkeit und gur Unbetung ber gottlichen Erbarmung angeregt zu werden. In der Kastenzeit lernt zuerst der Christ, wie und wie eifrig er sich in dieser Reit in den guten Werken, vorzüglich in Faften, Gebet

und Almosen üben soll; endlich werden die Hauptpunkte von dem Leiden, der Kreuzigung Jesu Christi abgehandelt, zulest wird besonders von den vorzüglichsten Gebeinnissen des Leidens Christi, soviel man davon bei dem heiligen Lehrer sinden konnte, gesprochen, daß dadurch der Christ mit seinem leidenden Heilande mit der zartesten Andacht mitzuleiden, und mit dem sterbenden durch die Verleugnung des Ardischen mitzusterben lerne.

Ueber den Gebrauch dieses Werkes ift vorzüglich zweierlei zu erinnern. Das Erfte ift, daß man die fo wichtigen Aussprüche und hohen Lehren des geistigen Lebens und der reinsten Ascese, die aus dem beiligen Augustin in dieser Sammlung bargeboten werden, nicht obenhin durchgebe, sondern mit der größtmöglichen Hufmerksamkeit durchlese, oder vielmehr mit einer gewissen tiefen Betrachtung durchdenke, um desto leichter den hohen Sinn des erleuchteisten Rirchenlehrers auffaffen und durchdringen zu konnen, damit die Bernunft zur vollkommnern Erkenntniß fo hoher Gegenstande mehr erleuchtet, der Wille aber jur innigern Singabe wirt. famer angeregt werden moge. Das Zweite ift, daß man alle Ausspruche des heiligen Lehrers, die in diesem Werte vorkommen, mit dem Vorhergehenden und Nachfolgenden wohl vergleiche, und nur nach dem übereinstimmenden Sinne der Lehren und nach den angenommenen Grundsäßen der Theologie nehme, wollte man etwa in einigen Worten Unftand nehmen oder Schwierigkeit

finden. Go, wenn man am zweiten Februar die Stelle liest: "Es ift eine harte Nothwendigkeit, das Berg des Andern nicht zu kennen, oft von einem treuen Freunde Schlecht zu benten, und von einem falschen Freunde oft eine gute Meinung ju haben. D harte Nothwendiakeit." Und bald darauf: "Was find bas für Rothen, eingerottete Begierden und veraltete bofe Gewohnheiten zu überwinden!" Dief ift nicht von der natürlichen und absoluten Rothwendiakeit, sondern nur von der verkehrten Sinneigung unserer Ratur und von der großen Schwierigkeit, immer recht zu benten und den Arrthum ju vermeiden, ju verfiehen. Wenn es am 31. Marg von den läßlichen Gunden beifit: "Wenn man fie gegen uns sammelt, so beschweren und bedruden fie und so, wie Gine andere groffe Gunde," so verstehe man dies so, daß sie es der Unlage nach bewirken. Wenn am Feste ber heiligen Apostel Philippus und Jacobus der heilige Lehrer fagt: "Alsdann werden die Apostel gittern und verzweifeln, wenn ber Schacher glaubte," fo verftebe man feine Bergweiflung im ftrengen Sinne, fondern dies fchliefe man felbft aus diesen Worten, weil die Apostel Christum verließen und an seiner Auferstehung zweifelten; benn so erklart er fich felbit, wenn er am Balmsonntage darüber so schreibt : "Nene flohen den Urheber des Lebens, dieser bat den Theilnehmer an der Strafe; Jene betrauerten gleich. sam einen Menschen wegen des Todes, Dieser glaubte, daß er nach dem Tode regieren werde; Jene verließen den Versprecher des Lebens, Dieser ehrte den Genossen des Arenzes." Ebenso verfahre man auch bei andern Stellen, wenn sie dunkel oder mit Schwierigkeiten versbunden senn sollten.

Was die Unlage dieses Werkes betrifft, so wurde es in zwei Abtheilungen gebracht, wovon die erste die ersten fechs Monate des Nahres mit den einfallenden Festen, und die Fastenzeit, die zweite die letteren sechs Monate jugleich mit den treffenden Kesten und der Adventzeit umfaßt \*). Uebrigens findet man außer den Worten, die den Inhalt einer jeden Betrachtung angeben follen, allein und einzig die leibhaften Worte des heil. Augustin, die aus verschiedenen Stellen seiner Werte geschöpft find. Die Stellen felbst find getreu nach der neuesten Parifer Ausgabe und Anordnung angeführt, was darum zu beachten ift, weil in den altern Ausgaben, vorzüglich in den Reden und Briefen eine andere Ordnung eingehalten ift. Es find aber jene Worte aus dem heiligen Lehrer mit der größten Boll. ftåndigkeit gegeben, und es geschah hiebei nur hie und da eine Menderung, indem entweder ein Wort aus. gelaffen oder hinzugefügt wurde, um den Ginn gu

<sup>\*)</sup> In spätern Ausgaben murben bie Fest., Abvent- und Fastenbetrachtungen in eine britte Abtheilung gebracht. Dies geschah in ber in Benedig erschienenen Ausgabe vom Jahre 1735, wornach sich gegenwärtige Bearbeitung richtete.

ergangen und die Berbindung berzustellen. Denn man fieht von felbst diese Rothwendigkeit ein, wenn verschiedene Ausspruche aus verschiedenen Stellen gesam. melt und von dem Aufammenhange abgetrennt werden. Denn es find nicht immer die Abhandlungen, Die Briefe, die Reden, oder die Abtheilungen der Kapitel vollståndig aufgenommen, sondern es find vielmehr die gewichtigsten Gedanken, die am vaffendsten schienen, die Christen im geistigen Leben zu unterrichten, ausgezogen und gegenseitig so viel moglich so verbunden, daß fie jeder taglichen Betrachtung nur Ginen Bunkt liefern. Daher ließ man das hinweg, was zu dem vorgesetten Riele weniger zu fuhren ichien, oder was eine tiefere Untersuchung, oder Golches enthielt, was der Leser nicht anders, als wenn er selbst die Werke vor sich hat und die Stellen im Zusammenhange liest, verstehen tann, oder was sonst zu weit abgeführt hatte. Denn das mar unser Ziel, daß dieses Werk gleichsam ein Sandbuch von dem senn sollte, was der heilige Augustin von der Ginfuhrung eines guten und driftlichen Lebens sowohl sehr Nübliches als Treff. liches ichrieb.

Auch dieses dursen wir bei der Auswahl dieses Buches nicht übergehen, daß dazu nicht einige, sondern alle Werke des heiligen Kirchenlehrers durchlesen und durchforscht wurden, und das aus ihnen herausgenommen wurde, was für den christlichen Lebenswandel

paffend und nutlich ichien. Diese Auszuge wuchsen fo febr an, dan auch felbft dann, als diefes Wert beendiat war, noch febr viele übrig blieben. Daber tam es, daß die in folcher Rulle fich bietenden Denkmaler bes geistigen Lebens nur aus jenen Abhandlungen genommen find, die nach dem ttrtheile der Belehrten für unbezweifelte Erzeugniffe bes beiligen Augustin gehalten werden, außer daß etwa auch aus jenen Reden geschopft wurde, die in der neuesten Bariser Ausgabe im Anhange fteben. Da also die Anleitung des Chriften aus fo verschiedenen Schriften des heiligen Auaustin gezogen ift, so muß man sich hiebei ben heiligen Augustin unter verschiedenen Gesichtsvunkten, doch immer als Lehrer des geiftigen Lebens, denken. Bisweilen fiehft du ihn in seinen Bekenntniffen seine Gunden fehr bitter beweinen, und gegen Gott nicht nur einige Runken oder Flammen der Liebe, fondern einen gangen Brand der Liebe von sich geben. Oft wirst du ihn seben, wie er in den Briefen vorgelegte Zweifel lost, und fehr nutliche und beilfame Ermahnungen benen, die ihn um Rath fragen, ertheilt; alsbann wirft bu ibn feben, wie er in den moralischen Abhandlungen für die menschlichen Verhaltniffe und Stande des chriftlichen Lebens fehr heilsame Vorschriften gibt, oder über bie porzuglichsten Tugenden aufs lieblichste redet.

Saufig wirft du ftaunen, wenn er in den erege-

ber Schrift verdeutlicht, ober über die tiefften Beheim= niffe unferer Religion febr gelehrte und tiefe Betrach. tungen anstellt. Richt selten bemerkst du, wie er in ben Streitschriften einen febr hipigen Rampf besteht und du wirst jene Siege bewundern, in welchen die Rirche fampft und fiegt. Endlich wirft bu ihn auch von der Rednerbuhne mit einer folchen Rraft und Wirksamkeit, mit einer solchen Majeftat und Unmuth jum Bolte sprechen horen, daß gewohnlich die Sergen ber Ruborer in Seufzer, Die Augen wegen der innigffen Gufigfeit in Thranen, oder der Mund wegen ber ju großen Freudenerhebung des überftromenden Geiftes in lauten Beifallsruf fich aufloste, den jedoch der fo bemuthige und bescheidene Mann immer unterdrudte, indem er ihnen gugurufen pflegte : Rufet mit ben Gitten, nicht mit dem Munde, mit dem Leben, nicht mit ber Zunge.

Dieß ist es, was wir vorzüglich sagen wollten, ehe man an die Lesung des Werkes selbst geht. Wir halten es aber keineswegs für nothwendig, dieses dir weiter zu empfehlen; denn du hast darin die vortressliche Lehre des großen Augustin, die Lehre, welche die römische Kirche befolgt und bewahrt, wie Johann II in seinem Briese an Arianus und die Senatoren, und Innocentius XII in seinem Breve an die LöwenersAcademie im Jahre 1694 redet; eine Lehre, welche die römischen Vischöse immer in großen Ehren hielten,

und mit ganzer Seele umfingen, wie es Elemens XI in einem Decrete erklärte, worin er im Jahre 1704 das Buch des Launoius, das voller Schmähungen gegen den hl. Augustin, das glänzende Licht der Kirche, war, verdammte; eine Lehre, die sehr tief und heller als die Sonne von Elemens X im Ablahausschreiben vom Jahre 1671 genannt wurde; eine Lehre, die von Gregor dem Großen, in seiner Borrede zu den Homitien über den Ezechiel, ein Strom tieser und durchsichtiger Bäche genannt wurde; eine Lehre, die von Elemens VIII in seinem Decrete, das mit den Worten: Obschon Niemanden beginnt, als die Erbschaft der Kirche gepriesen wurde; eine Lehre, die und sehre gepriesen wurde; eine Lehre, die undeskrittene und sehr seste Glaubenswahrheiten in sich enthält, wie die Päpste Alexander VII und Benedict VIII oftma's erklärten.

Sieh, geneigter Leser, dieses wird dir in diesem Werke als Führer und Lehrer des geistigen Lebens vorgestellt, den einst Edlestin I im Briese an die Bischöse Galliens, den besten Lehrer, der vom leisesten Verdachte frei ist, den Agatho in seinem Briese an die Kaiser, der in der vierten Synode vorgelesen wurde, den vorzüglichsten Lehrer und den weisesten Prediger der Wahrbeit, den Adrian I in seinem Bries an den Kaiser Constantin und an seine Mutter Irene den besten Lehrer und vorzüglichsten Bater, den Johannes XXII in einer Constitution vom Jahre 1326 den unter Allen berühmtesten Lehrer, den großen Adler, der sich auf

ben Libanon erhob und bas Mart ber Reder genoß, den Vorsteher von großer Autorität und Seiligkeit, den Vater von großer Umficht und Klugheit, den Vorsteher von großer Bulfe und Erbarmung, den Sirtus IV den vorzüglichsten Lehrer, ben Sirtus V bas vorzualichste Licht der Rirche, den Alexander VII den heiliaften Lehrer der Theologie, den Clemens X den ausgezeichnetsten Lehrer, voll vom beiligen Beifte, und die glanzendfte Berle ber driftlichen Wissenschaft nannte; wovon Alexander VI fagte, daß er durch die Beleuchtung des mabren Glaubens ungeheure Muben auf fich nahm: wovon Leo X fagte, daß die gange ftreitende Rirche durch seine geistige Nahrung jum Schute ber chriftlichen Religion von Tag zu Tag mehr gestärkt wird, wovon Innocentius XI an den Konig von Spanien schrieb, daß er die Rirche Gottes durch seine Werke, die er zur Bertheidigung des mahren Glaubens, zur Beleuchtung der rechten Lehre, und zur Begrundung des driftlichen Lebens fehr flar und unwiderleglich schrieb, weit und breit erleuchtet hat und auch heut zu Tage zu erleuchten nicht aufhort, - um andere Lobsprüche ber Bapfte, der allgemeinen oder anderen Rirchenversammlungen, der heiligen Bater und beruhmten Lehrer in Betreff des heiligen Augustin ju übergeben, deffen Mame, wie Alexander VII sagte, alles Lob übertrifft.

Nimm also und lies, was dir von einem folchen und vom apostolischen Stuhle so fehr gepriefenen Leh-

rer jum geistigen Wachsthume deiner Seele angeboten wird, und während du, wie einst Gregor der Große schrieb, eine so angenehme Speise genießest, danke Gott und bete seine erbarmungsvolle Vorsehung an, daß er dir im heiligen Augustin nicht nur den erleuchtetsten Lehrer seiner Kirche, sondern auch den vorzüglichsten Lehrer des geistigen Lebens geben wolle.

## Zannar.

### Januar.

Bon bem letten Biele bes Menschen.

1.

Das Berg bes Menfchen tann nur in Gott ruben.

Du haft uns, o herr! zu beinem Chenbilde geschaffen

und unfer Berg fucht Rube, bis es in dir rubt 1).

In diesem Leben suchen die Menschen nichts so sebr, als Rube und Sicherheit; aber durch verkehrte Begierden erlangen sie diese nicht. Denn sie wollen ruben in dem, was unruhig und nicht dauerhaft ift. Weil diese Gürer die Zeit zerfiört und hinwegnimmt, so bringen sie nichts als Furcht und Schmerzen und gewähren keine Rube. Will der Mensch im Reichthume seine Rube sinden, so wird er, statt zufrieden, vielmehr unruhig. Oder sehen wir nicht, wie viele den Reichthum plöslich verloren, viele sogar desewegen zu Grunde gingen, entweder wenn sie ihn zu haben wünschten, oder indem er, wenn sie ihn batten, von Habsüchtigern hinweggenommen wurde? Und gesetzt auch, er würde

<sup>1)</sup> Lib. 1 Confess. c. 1.

bas aange Leben bindurch bem Menschen bleiben, und feinen Liebling nicht verlaffen, fo mußte er ibn boch bei feinem Tode gurudlaffen. Bas ift auch das Menschenleben, felbit wenn man es jum Greisenalter bringt? Oder wenn fich Die Menschen ein langes Leben wünschen, was begebren fie anders, als eine lange Rrantheit? Go auch, was find die Gbren Diefer Belt, als Moder und Gitelfeit und Gefabr jum Berderben? Denn fo fagt die beilige Schrift : "Alles Rleisch ift Gras, und aller Rubm wie die Blume auf dem Relde. Es verdorrt das Gras und es finft die Blume : das Wort aber bleibt in Ewigfeit (Rfaias 40)." Wer da. ber mabre Rube und Glückseligfeit erlangen will, ber muß feine Soffnung binmegmenden von dem Sinfälligen und Berganglichen und fie binrichten auf das Wort des Berrn, bamit er mit bem, was ewig bleibt, vereinigt, felbit auch ewig bleibe 1).

Du zeigst binlänglich, o herr! wie groß du das vernünftige Geschöpf gemacht hast, das auf keine Weise wahre Ruhe sinder in dem, was geringer ift als du, und darum auch in sich nicht. Gib dich mir, mein Gott! schenke dich mir; denn dich liebe ich oder wenigstens möchte ich dich stärker lieben. Es übersteigt meine Aräfte, zu wissen, wie viel mir noch von der Liebe fehlt, daß mein Leben in deine Arme mich führe, bis es in dem Schatten deines Angesichtes sich verberge. Doch das weiß ich, daß ich überall Unruhe habe außer in dir, nicht nur außer mir, sondern auch in mir selbst; Alles was ich außer Gott besie, ift Notb 2).

Er ift immer im Herzen, aber das Herz verließ ibn. Rehret ein, ihr Sünder, in das Herz, und hänget dem an, der euch schuf. Bleibet bei ihm und ihr werdet leben. Rubet in ihm und ihr werdet zufrieden senn. Wohin, wohin fürzet ihr euch ins Unglück? Was ihr liebet, das sommt von ihm, aber was ift es im Bergleich zu ihm? Es ift gut

<sup>1)</sup> Lib de Catech. rud. c. 16.

<sup>2)</sup> L. 13 Conf. c. 8,

und füß; aber mit Necht wird Alles, was unrecht ohne ihn geliebt wird, bitter. Wozu also wandelt ihr jest noch harte und schwierige Wege? Da ist feine Ruhe, wo ihr sie suchet. Suchet, ja suchet, was ihr suchet, aber nicht da findet ihr, wo ihr suchet. Ein glückseliges Leben aber suchet ihr im Todtenreiche; dort ist es nicht; denn wie sollte da ein glückseliges Leben sehn, wo nicht einmal Leben ist 1)?

2

Umfonst sucht man Glud und Seligkeit im Zeitlichen und Verganglichen.

"Erfreuet euch im Herrn (Pf. 31.)." Sabet ihr vielleicht zeitlichen Reichthum, Shre, Macht, halter euch destwegen nicht für glücklich. Wer sich im Herrn zu erfreuen versteht und das Endziel im Auge hat, für den ist das Glück dieser Welt keine Shre, sondern eine Last. Wer zeitliches Gut besit, sieht in Gefahr, selbst die Glückseligkeit, zwar nicht in Bezug auf seinen Leib, aber auf seine Seele zu verlieren. Denn dieß ist ein falsches Glück. Durchgehe Alles, was du siehst; durchgehe, was du nicht siehst und doch unstät ist, auf daß du kommest zu dem, den du nicht siehst und der sich nicht verändert. Kommst du zu ihm, so kommst du zu Gott. Aber jest wandle im Glauben und richte darnach dein Leben ein. Hoch thronet Er; erhebe dich. Glaube, was du noch nicht sehen kannst, damit du das, was du glaubst, zu sehen verdienest.

Laft und als Bilger leben, denfen wir an unfer Ende, und wir werden weniger fündigen. Sagen wir vielmehr

<sup>1)</sup> L 4 Conf. c. 12.

Gott Dank, weil er für dieses Leben einen letten Tag und zwar einen kurzen und ungewissen senstente. Bon der Kindbeit an dis zum Greisenalter ift eine Spanne Zeit. hätte Ndam bis jest gelebt, was nütte es ihm, wenn er heute stürbe? Was ift lange, wo ein Ende ift? Den gestrigen Tag ruft Niemand zurück; der heutige wird von dem gestrigen gedrängt, daß er vergehe. Last uns in dieser kurzen Zeit gut leben und dahin trachten, wo wir nicht mehr vergehen. Und eben jest, da wir reden, vergehen wir. Die Worte laufen, sie sliegen vom Munde; so unser Handeln, so unsere Ehren, so unser Elend, so unser Glück; Alles vergeht. Aber erschrecken wir nicht. "Das Wort des Herrn dauert ewig (Is. 40)").

Bobin fich immer die Seele wendet, überall floffet fie auf Schmergen, außer in dir, o Berr; wenn fie auch auf das Schone außer dir und außer ihr floßt. Doch es gabe nichts Schones, außer es fame von dir; es entficht und vergebt, und beim Entsteben fangt es an, es machet, bak es fich vollendet, es vollendet fich, baf es altere und vergebe. Es preife dich barum meine Scele, o Gott, Schopfer von Maem, aber baran bleibe fie nicht fleben, umftrickt nom Reize finnlicher Liebe. Denn alle Dinge geben dabin, mober fie tamen, fo daß fie, wenn fie nicht mehr find, die Geele mit todtlichen Begierden anfüllen; denn fie will besteben und in dem, mas fie liebt, ruben. Gen nicht eitel, meine Seele, und babe fein taubes Dhr ju dem Geraufche beiner Gitelfeit. Bore: bad Bort felbit ruft, daß du gurudfebreft und dort ift ungeftorte Rube, wo die Liebe nicht aufbort, wenn fie felbit nicht nachläßt. Sieb, Genes vergebt, damit Underes entflebe und überall berricht die innigfte Uebereinstimmung! Rann ich wohl vergeben? fagt bas Wort Gottes. Dort fcblage beine Wohnung auf, dorthin flüchte Alles,

was du hier haft, meine Seele, die du wenigstens durch die Reblichritte ermudet bift. Uebergebe der Babrbeit, mas

<sup>1)</sup> Serm. 301.

du immer von der Wahrheit haft, und du wirst nichts verlieren, und es wird wieder aufblühen, was an dir verkümmert ist, und alle deine Wunden sollen heil werden, und es wird umgebildet werden, was an dir veränderlich ist, und bei dir bleiben, und es soll dich nicht verlassen, wohin es immer geht; sondern es wird bei dir bleiben und es wird fortdauern bei dem ewigen und lebendigen Gott 1).

3.

Im Herrn, nicht in der Welt soll sich der Christ erfreuen.

"Freuet euch immer im Beren (Pbil. 4.)" Der Apostel fagt, wir follen uns freuen, aber im herrn, nicht in der Belt. Denn wer ein Freund Diefer Belt fenn will, ber wird, wie die Schrift fagt, für einen Reind Bottes gehalten (Sac. 4.). Bie aber der Menfch nicht zwei Berren dienen fann, fo tann fich Niemand an der Welt und im herrn erfreuen. Diefe zwei Arten der Freude unterscheiden fich gar febr und find durchmeg verschieden. Wenn man fich an der Welt erfreut, fo erfreut man fich nicht in dem Berrn: wenn im herrn, fo freut man fich nicht an ber Welt. Es flege die Freude im Beren, bis fich ende die Freude an der Belt. Die Freude an dem herrn foll immer machfen; die Freude an der Welt foll aber immer abnehmen, bis fie verschwindet. Damit foll aber nicht gefagt fenn, daß wir uns in diefer Belt nicht freuen durfen, fondern daß wir auch in diefem Leben im Berrn und erfreuen.

Was ift diese Welt und was ift die Freude an der Welt? Ich will es so furz als möglich sagen. Die Welt-

<sup>1)</sup> L. 4 Conf. c. 10. 11.

freude ift eine ungestrafte Gottlosigkeit. In Schwelgerei, in Trunkenheit, in Wollust wollen sie leben, und dabei nichts Uebles erdulden; das ist die Weltfreude. Diese Verbrechen, die ich anführte, soll nicht Noth, nicht Furcht vor dem Kriege, feine Krankheit, nicht andere Widerwärtigkeiten züchtigen; sondern Alles soll möglich seyn im Ueberslusse, im Frieden des Körpers, in Zufriedenheit bei schlechtem Gewissen; sehet, das ift die Freude an der Welt. Daber, Brüder, freuet euch im Herrn, nicht an der Welt; das beißt, freuet euch in Wahrhelt, nicht bei Gottlosigkeit, freuet euch in der Hosfnung auf die Ewigkeit, nicht bei der Blüthe der Eitelkeit 1).

"Der Gerechte erfreue fich im herrn, und er hoffe auf ibn. Bf. 63."

"Es fen beine Freude und bein Bergnugen an bem herrn, nicht in der Belt. Job. 1." Denn an Gott erfreut fich jener, bem, da er alle Freude an der Welt verloren, Gott geblieben ift, an dem er fich erfreut: im Unglude blieb ibm die einfache, vollfommene und unverfehrte Freude feines Bergens. Bas er hatte und befag, das befaß nicht er, fondern der Berr; er gertrummerte es, er bing Bott an: nachdem diefes binmeggenommen mar, blieb er bei dem, dem er anhing. Sebet, das beift, fich im herrn erfreuen. "Der Berr gab es, ber Berr nahm es." Sat er fich etwa entzogen? Bas er gab, nahm er; ber es aab, ber aab fich entgegen, und erfreut fich im herrn. "Der herr bat es gegeben, der herr bat es genommen; wie es dem herrn gefiel, fo geschah es, ber Rame des herrn fen gepriefen." Warum follte bad bem Diener miffallen, mas dem herrn gefiel? Das Geld, fagte er, habe ich verloren, Die Ramilie babe ich verloren, das Bieb babe ich verloren, mas ich batte, babe ich verloren, den, von dem ich es batte, babe ich nicht verloren. Ich verlor, mas er gab; den vertor ich nicht, dem ich angebore. Er ift meine Freude, er ift mein Reichtbum. Aber warum bics? Weil er nicht

<sup>1)</sup> Serm. 171.

thöricht und mahnsinnig war und auf den merkte, ber über ihm ift, und nicht das liebte, was unter ihm war. Denn das heißt Thorheit, wenn man die Creatur migbraucht 1).

#### 4.

Wie verkehrt die Liebe des Menschen ift, wenn er nicht seinen Schopfer, sondern die Creatur liebt.

Lieben wir nicht die Welt, noch das, was in der Welt ift. Denn was in der Welt ift, das ist "Fleischestunt, Augenlust und Hoffart des Lebens. 1. Joh. 2." Dieses ist dreisach. Damit aber Niemand sage: "was in der Welt ist, hat Gott gemacht, nämlich Himmel und Erde, das Meer, die Sonne, den Mond, die Sterne, allen Schmuck des Weltaus. Was ist der Schmuck des Meeres? Alle friechenden Thiere; der Erde? Die Thiere, Bäume, Vögel; dies ist in der Welt, Gott hat es gemacht. Warum soll ich also das nicht lieben, was Gott gemacht dat?" Der Geist Gottes sen in dir, daß du sehest, dies Alles sen gut; aber wehe dir, wenn du das Geschöpf liebst und den Schöpfer verlässes. Es ist schön, aber um wie viel schöner ist der, welcher es gemacht hat?

Liebe, nehmet es zu herzen. Laffet euch durch Beispiele belehren, daß euch der Satan nicht versuche, indem er wie gewöhnlich spricht: "habet Bohlgefallen an dem Geschöpfe Gottes. Warum hat er es gemacht, außer daß ihr euch freuet?" Und sie berauschen sich, und gehen zu Grunde, und vergessen ihren Ertöfer. Indem sie nicht nach Maaß, sondern mit Gier das Geschaffene gebrauchen, verachten sie

<sup>1)</sup> Serm. 21.

ben Schöpfer. Bon Solden fagt der Apostel: "Sie ebr. ten und dienten ber Creatur mehr als bem Schöpfer, ber gelobt fen in Ewigfeit. Rom. 1." Gott hindert dich nicht, Diefes ju lieben, aber nicht, um darin deine Geligfeit ju finden: fondern du follft es benüten und loben, um den Schöpfer ju loben. Denn wenn, Bruder, Der Brautigam feiner Braut einen Ring machen ließe, und diefe den empfangenen Ring mebr liebte ale den Brautigam, ber ibn gemacht bat: murde nicht gerade barin die Geele gur Chebrecherin, wiewohl fie das liebte, mas ibr der Bräutigam aab? Und doch durfte fie das lieben, mas ibr der Brautigam gab; murbe fie jedoch fagen, es genugt mir biefer Ring, ich will fein Ungeficht nicht mehr feben, mer murbe Da diefe Thorbeit nicht einseben? wer fie nicht der ebebrecherischen Gefinnung anflagen: Du liebft das Gold fatt des Mannes, den Ring fatt des Bräutigams; wenn du nun den Ring fatt beines Gemables liebest und ibn felbit nicht feben willit, fo bat er bir dagu ben Brautschat gegeben, nicht daß er dich verbindlich mache, fondern von fich abwende. Doch defimegen gibt der Bräutigam den Brautichat, daß er in feinem Befchente felbit geliebt merde. Alfo gab dir Gott Alles diefes, liebe ibn, der es machte. Er will dir mehr geben, nämlich fich felbft, ber diefes gemacht bat. Wenn bu aber diefes liebft, obichon es Gott geschaffen bat und barüber beinen Schöpfer vergiffeft, und Die Welt liebft, wird beine Liebe nicht ebebrecherisch fenn 1)?

Liebe Gott; Alles, was du liebst, kommt von ihm. Doch lieben wir nicht das Geschöpf und vergessen den Schöpfer; sondern merken wir auf das Geschöpf und loben den Schöpfer. Gott kann ich dir nicht zeigen; ich zeige dir, was er schuf: "Alles ist durch ihn gemacht worden. Joh 1." Er schuf Neues und wurde selbst nicht neu; er schuf Zeitliches, der Ewige; er schuf Beränderliches, der keine Beränderung kennt. Sieh auf seine Werke und lobe den Urheber 2).

<sup>1)</sup> Tract 2. in Ep. Joan.

<sup>2)</sup> Serm. 261,

Wenn das Körperliche gefällt, lobe defiwegen Gott und lente auf ihn die Liebe, damit du nicht in dem, was dir gefällt, mißfallen. Weit besser ift der, welcher Alles machte. Wenn das Geistige gefällt, so liebe es in Gott, weil auch dieses sich ändert und allein in Gott Festigkeit erlangt; denn sonst zerfiele es. In ihm liebe die Seelen und ziehe, wie viel du kannst, zu ihm bin und sage ihnen: Diesen, diesen laßt uns lieben, er schuf dieses Alles und ist nicht weit von und. Denn er schuf es nicht und entsernte sich, sondern es besteht durch und in ihm 1).

#### 4.

Der Christ soll in den Geschöpfen Gott allein lieben und loben.

"Meine Seele lobe den herrn. Pf. 145" Woran haft du Gefallen in der Welt? Was willt du loben? Was lieben? Wobin du dich mit deinen körperlichen Augen wendest, begegnet dir der himmel und die Erde; was du liebst auf der Erde, ist irdisch, was du liebst im himmel, ist förperlich. Ueberall lebst und überall liebst du; wie sehr ist der zu preisen, der das geschaffen hat, was du lobest! Du, meine Seele! bast dich schon lange in Geschäften herumgetrichen, du wurdest geschlagen durch deine vielen Begierlichseiten, und trägst die Wunden davon herum, zerrissen durch die vielen Neigungen, bist überall unruhig, nirgends zufrieden; gehe nur in dich selbst; suche, welchen Urheber die Gegenstände deiner Liebe haben. Nichts ist besser auf der Erde,

<sup>1)</sup> Lib. 4 Conf. c. 12.

jo zu sagen, als Dieses und Jenes: Go.d, Silber, Thiere, Bäume, Bergnügungen, denke dir die ganze Erde. Was int vorzüglicher im himmel, als die Sonne, der Mond, die Sterne; denke dir den ganzen himmel. Alles dieses ift zumal sehr gut. Ueberall führt dich die Schönheit des Werkes auf den Urheber zurück. Du liebst das Kunstwerk, liebe den Künstler. Du sollst dich nicht in der Creatur beschäftigen und den Schöpfer verlieren. Das nämlich, womit du dich beschäftigest, legte er zu deinen Füßen, weil er, dein Schöpfer, über dir ist. Wenn du dem Oberherrn dienest, unterwirst du dir das Niedere; wenn du aber den Oberberrn verlässes, so schlägt dir das Untere zum Berderben aus 1).

Alles dieses ift Gottes Werf, man benütt es, man lobt es; die Berfe verberrlicht man, aber vom Schöpfer ichweigt man. Sch will, daß man in den Werten den Schöpfer lobe, ich liebe feinen undantbaren Lobredner Du lobit das, mas er schuf, und schweigst von dem, der es machte? Gleichsam als wollteft du andeuten, als ob er nicht fo groß fen als das, was du lobit. Und was lobit du? Geffalt, Muben, Kraft und Starfe Diefer Dinge. Wenn dich die Schonbeit ergont, was ift fconer, ale der Werfmeifter? Wenn man den Rugen lobt, mas ift nüplicher, ale ber Schopfer? Benn die Rraft gevriefen wird, mas ift flärfer, als der, welcher Alles fcuf, ce nicht ju Grunde geben läßt, sondern erhalt und regiert? "Sie werden deine Macht verfünden, und von der großen Berrlichkeit deiner Beiligkeit reden, und die Rraft deiner Schrecklichen Thaten erfennen und von deiner Große ergablen, von dem Undenfen deiner übergroßen Lieblichfeit überftromen. 36, 144."

Betrachte, ob der Bewunderer der Werke feinen Blick vom Werkmeifter hinwegwendete; sieh, ob er von dem Schöpfer in das Geschöpf verfiel. Bon dem, was geschaffen wurde, stieg er aufwärts und nicht abwärts. Denn wenn du dieses mehr als ihn liebft, so hast du ihn nicht. Und

t) Enar. in Ps. 145. n. 5. 5.

wenn der Schöpfer dich verläßt? Liebe wahrhaft, liebe diefes und liebe es feinetwegen. Berfünde feine Allmacht, rede von dem großen Ruhme feiner Heiligkeit, erzähle feine Bunder 1).

6.

Die Liebe zu den Geschopfen hindert die Seele, daß fie nicht frei zu Gott auffliegen tann.

Wie die unreine Liebe die Seele entstammt, und zu irbischen Begierden und zur Verfolgung des Vergänglichen anreizt, sie zu unterst hinabstürzt und in die Tiese hinabsenkt; so erhebt die heilige Liebe die Seele zu dem Unvergänglichen und Unsterblichen auf, und führt sie vom Abgrunde der hölle in den himmel. Denn jede Liebe übt ihre Kraft über die Seele aus und sie läßt die Seele nicht ruhen; sie muß sie irgendwohin leiten und führen. Willst du aber wissen, was für eine Liebe es ist, so sehe darauf, wohln sie führt. Wir ermahnen euch also nicht, daß ihr nichts liebet; aber wir ermahnen euch, daß ihr die Welt nicht liebet, um den, welcher die Welt geschaffen hat, frei zu lieben. Denn wenn die Seele durch irdische Liebe gesesselt ist, so sind ihr die Flügel gebunden; sie kann nicht sliegen.

Wenn fie aber gereinigt ift von den so niedrigen Begierden dieser Welt, so fliegt sie mit ausgebreiteten Flügeln
und mit zwei Schwingen, die von jedem hindernisse frei
sind, das heißt, mit den zwei Geschen der Liebe Gottes und
der Liebe des Nächsten. Wohin anders fliegt sie, wenn sie
sich erhebt, als zu Gott, weil sie durch die Liebe sich erhebt.

<sup>1)</sup> Enar. in Ps. 144. n. 7, 8.

Sie seufst, ebe sie sich zu erheben vermag, auf der Erde, wenn sie schon fliegen will und sagt: "Wer wird mir Flügel geben wie einer Taube, auf daß ich auffliege und rube?" Ps. 54. Von wo aus aber wird sie sich erheben, als von der Mitte der Hindernisse? und wohin will sie aussteigen, als in den Himmel? Wie in den Himmel? Will sie etwa deswegen dahin auffliegen, um bei der Sonne, dem Monde und den Sternen zu seyn? Das sey ferne. Aber im Himmel ist das ewige Jerusalem, wo unsere Mitbürger die Engel sind; von diesen unsern Mitbürgern sind wir auf Erden getrennt. Während dieser Trennung seufzen wir, dort aber in der Stadt Gottes werden wir uns freuen 1).

Richtet daber euer Berg zu Gott; tauschet euch nicht. Dann fraget euch, wenn es euch woblergebt auf diefer Erde, alsdann fraget, ob ibr biefe Belt liebet; oder wenn ibr nicht liebet, ternet fie verlaffen, che ibr entlaffen werbet. Bas aber beifit entlaffen? Mit der Geele nicht lieben. Wenn das bet dir ift, mas du einft verlaffen mußt, und das du entweder im Leben noch, oder mit dem Tode verlaffeft, weil es nicht immer bei dir fenn fann; wenn es, sage ich, noch bei dir ift, fo gieb die Liebe auf; fen bereit, um Gottes Billen es Gott aufzuopfern. Salte bich an jenen, den du nicht gerne verlierft, damit du fagen fannft, wenn du dieß Beitliche verliereft: "Der herr bat es gegeben, ber herr bat es genommen, wie es Gott gefiel, fo geschab es, der Name des herrn fen gepriefen. Job. 1." Wenn aber Gott will, daß du deine Sabe bis ju deinem Ende befigeft, fo erbaltit du, wenn du von diefem Leben abgebeft, den Lobn, Die emige Glückseligkeit 2).

"Du wirft uns ftarten, o herr, und dein Name foll gepriesen werden. Pf. 79." Du wirft für uns suß senn, du wirft uns ftarten. Denn früher liebten wir die Erde, nicht dich. "Aber du haft getödtet unsere Glieder, die an

<sup>1)</sup> Enar. in Ps. 121, n 1, 2,

<sup>2)</sup> Serm. 125.

ber Erde bongen. Col. 3." Denn jene Berbeifungen bes alten Testaments icheinen barauf bingumeifen, baf Gote nicht umfonft, fondern befregen, weil er auf Erden etwas aibt, geliebt merde. Was liebit du mabrhaft, obne Gott nicht ju lieben? Sage es mir. Lobe etwas, wenn bu fannft, mas Er nicht geschaffen bat. Sieb dich um in ber gangen Schopfung; fieb, ob du ein Berlangen nach etwas baft und von ber Liebe ju Gott abgehalten wirft, als von bem, mas er ichuf, und bad du jurudweifeft. Warum aber anders liebft du diefes, als weil es fo fcon ift? Rann es fo fcon fenn, als der ift, welcher es fchuf? Du munderft dich über Diefes, weil bu ibn nicht fiebft; aber liebe ben, welchen bu nicht fiebft, burch bas, was bu bewunderft. Frage bas Ge-Schopf, ob es von fich felbit ift, bleibe in ibm; menn es aber von ibm ift, fo ift es nur darum dem Menschen, ber es liebt, schädlich, weil es dem Schöpfer vorgezogen wird 1).

7.

Die Seele muß die zeitlichen Guter zurudfegen und ben ewigen nachhangen.

Der Mensch hat eine vernünftige Seele, aber es tommt auf den Gebrauch dieser Vernunft an, wohin sie den Willen lenkt, ob auf die Güter der äußern und niedern, oder auf die Güter der innern und höhern Natur; das will sagen, ob sie das Zeitliche und Leibliche, oder das Ewige und Göttliche genießt. Denn sie ist in die Mitte gestellt, unter sich hat sie die förperliche Ereatur, über sich ihren Schöpfer und den des Leibes. Es kann also die vernünftige Seele

<sup>1)</sup> Enar. in Ps. 79. n. 14.

forperliches und zeitliches Glück wohl benüben, wenn fie fic nicht der Creatur bingibt und den Schöpfer außer Acht läft, fondern wenn fie vielmehr diefes Glück auf den Schöpfer begiebt, der fie auch mit der größten Rulle feiner Bute überhäufte. Denn gleichwie Alles aut ift, mas Gott fcuf, von dem vernünftigen Geschöpfe an bis jum niedrigften Rörver; fo bandelt dabet die vernünftige Geele mobl, wenn fie die Ordnung betrachtet, die Tinge unterscheidet, aus. wählt und in eine Ribe bringt, fo daß fie das Beringere dem Größeren unterordnet, das Korverliche dem Beiftigen, bas Niedere dem Soberen, bas Zeitliche dem Emigen, baß fie nicht dadurch, daß fie das Sobere bintanfest und das Diedere erwählt (benn baburch wird fie felbit niedriger), fowohl fich als den Körver berabwürdigt, fondern vielmehr in geboriger Ordnung fich und den Rorver erhebt. Denn Da alles Geschaffene von Ratur aus aut ift, so tragt die Ordnung von felbft den Lobn, wie die Berkebrtbeit die Strafe mit fich. Und ed fann auch die Seele, welche auf eine verfehrte Beife die Gifchopfe anwendet, der Anordnung bes Schöpfers nicht entgeben. Denn wenn fie bas Sobere nicht oder verkehrt anwendet, fo bat fie dabei, daß fie das Miedere aut anmendet, feinen Benuß, fondern mird felbit bofe, mabrend fie durch den guten Gebrauch des Riederen aut bleibt. Denn wer auf eine verfehrte Beife fich ber Sunde bingibt, der verfällt auch mit Recht der Strafe 1).

Was Gott schuf, ift gut; aber Einiges ift sehr gut, Anderes minder gut, die einen sind große, die andern geringe, die einen irdische, die and rn geistige Güter; doch Alles ist gut, weil Gott nur Gutes schaffen kann. Daber sagt irgendwo die heilige Schrift: "Nichtet auf mich eure Liebe. (Hohe Lied. 2.)" Zu einem Gute machte dich Gott, unter sich machte er ein Gut, das niedriger ist, denn er, ein anderes bildete er unter dir. Unter und über einem Gute bist du. Verlasse nicht das Söhere und wende dich nicht dem Niederen zu. Sen gerecht, auf daß du gelobt werdest, denn

<sup>1)</sup> Epist. 140 seu L. de Grat. Novi Test. c. 3.

"gelobt werden Alle, die geraden herzens sind. Pf. 60." Denn woher die Sünde, als weil du das, was du nur zum Gebrauche empfangen haft, verfehrt anwendest? Benüße die niedrigen Güter wohl, und du wirst das höchste Gut recht genießen. Nun höre, durchforsche selbst deine handlungen und frage dich, der du handelst und das, was du thust

Sich, menn bu in beinem Thun Gilber bem Golde, Blei dem Gilber, Staub dem Blei vorgiebeft; wirft du nicht von allen beinen Mitgenoffen, wenn du ein Raufmann biff, für gang thöricht gehalten und von ihrer Berbindung ausgeschloffen, jum Schadenersat angehalten und vielleicht gang veruribeilt? Denn mas Underes murben beine Mittbeil. nehmer fagen, wenn bu ibnen erfläreft, theurer ift Gilber als Gold, oder beffer ift das Gilber als das Gold? als daß fie dir guriefen: Thor, du tauscheft dich, mas thuft du, da bu bas Gilber dem Golde vorzicheft? Und foll bir niemand fagen, was thuft du, wenn du das Gold Gott vorgiebeft? Die, fagte er, giebe ich das Gold vor? Denn wenn ich in thörichtem Wahne das Gilber bem Golde vorziehe, fo gelte ich barum für einen Thoren, weil ich von zwei fichtbaren Begenftanden den Schlechtern dem merthvollern vorziehe, wie aber giebe ich bas Gold Gott vor? Das Gold fiehft bu, Gott fiehit du nicht Doch dieß entschuldigt dich nicht. Barum liebft du das Silber? Weil es werthvoll ift, weil es viel gilt. Warum liebst du noch mehr bas Gold? Weil es theuerer ift. Das Gilber ift werthvoll, das Gold werth. voller, aber Gott ift felbit die Liebe 1).

rest ball the telephone to the contract of the

<sup>1)</sup> Serm. 21.

8.

Der Mensch kann nicht zugleich das Ewige und Zeitliche lieben. Er muß die Welt verlassen, um Gott zu erlangen.

Niemand kann lieben, was ewig ift, wenn er nicht aufbört, das zu lieben, was zeitlich ift. Betrachte die Liebe des Menschen; sie ist gleichsam die hand der Seele. Wo sie etwas hat, kann sie ein Zweites nicht halten. Damit sie aber das, was man ihr gibt, halten kann, muß sie das weglegen, was sie hält. Es will sagen: Wer die Welt liebt, kann Gott nicht lieben, seine hand ist schon beschäftigt. Sagt ihm Gott: Nimm, was ich dir gebe. Will er nicht lassen, was er hatte, so kann er nicht erlangen, was ihm angeboten wird.

Sagte ich etwa: Er foll es nicht benten? Wenn es möglich ift, wenn die Bollfommenbeit dief von ibm fordert, fo foll er es nicht besigen. Wenn es nicht möglich ift und er in diese Noth verwickelt ift, so besipe er es, werde aber nicht befessen; er babe es, fen aber felbit nicht gehalten; er fen der Berr, nicht der Stlave der Sache, wie der Apoffel fagt: "Im Uebrigen, Bruder, ift die Zeit furg, daber follen, die Weiber haben, fo fich verhalten, als hätten fie feine, und die Raufer fo, als befagen fie nichts, und die fich freuen fo, als freuten fie fich nicht und die weinen, als weinten fie nicht, und die Bermögen haben in diefer Belt, als batten fie feines; benn die Geftalt Diefer Welt vergebt. 1. Cor. 7." Wie follft du nicht lieben, was du auf diefer Belt baft? Es foll beine Sand nicht binden, womit Gott au erfaffen ift, es werde deine Liebe nicht gefesselt, womit du nach Gott freben und dem anhangen fannft, der dich schuf 1).

<sup>1)</sup> Serm. 125.

"Liebet den herrn alle seine heiligen. Ps. 30." Et will sagen, ihr sollt Gott lieben, die ihr die Welt nicht liebet, nämlich alle seine heiligen Denn wie soll ich sagen, daß Jemand Gott liebt, der noch das Schauspiel liebt? Wie, daß Jemand den herrn liebt, der die öffentlichen Belustigungen, die Trunkenheit noch liebt, der das Schaugepränge, alle die Sitelkeiten und lügenhaften Täuschungen dieser Welt noch liebt? Einem solchen sage ich, lerne nicht lieben, daß du lieben lernest; dich hinwegwenden, daß du dich bekehrest; nimm hinweg, auf daß du reich werdest 1).

Die Liebe fann niemals mangeln. Denn was wirft in jedem Menschen, wenn nicht die Liebe? Nenne mir eine leere und müßige Liebe. Die Schandthaten, Shebruch, Berbrechen, Todschlag, alle Gräuel, bewirft sie nicht die Liebe? Reinige also beine Liebe; das Wasser, das zum Unratbe subrt, leite in den Garten, den Trieb, den sie zur Welt hatte, den habe sie zum Urheber dieser Welt. Wird denn uns gesagt, ihr sollt nichts lieben? Mit nichten. Müßig, todt, verabscheuungswürdig und elend werdet ihr senn, wenn ihr nichts liebet. Liebet, aber sehet auf das, was ihr liebet Die Liebe zu Gott, zum Nächsten, ist wahre, höhere Liebe; die Liebe zur Welt, zu dem Endlichen, heißt Lust. Die Lust werde gezügelt, die höhere Liebe werde erweckt 2).

Bezieht fich die Liebe auf den Schöpfer, so ift fie nicht mehr Begierde, sondern böhere Liebe. Denn dann ist Begierde, wenn das Geschöpf seinetwegen geliebt wird. Alsdann nüht sie aber dem nichts, der sie hat, sondern sie vernichtet den, der sie genießt. Da nun das Geschöpf entweder uns gleich, oder unter uns ift, so muß man das niedere gebrauchen in Rücksicht auf Gott, das gleiche genießen, aber in Gott. Denn so wie du dich selbst, nicht in Rücksicht

<sup>1)</sup> Enar. 4. in Ps. 30, n. 1f.

<sup>2)</sup> Enar. 2, in Ps. 31, n. 5.

auf dich, genießen sollft, sondern auf den, ber dich schuf, fo auch den nicht, den du liebst, wie dich selbst Genießen wir daher und unsere Brüder im herrn, aber dabei verlieren wir und nicht in und und wagen wir es nicht, von dem Oberen abzulaffen 1).

9.

Der Mensch muß nach den Gutern streben, die ihn innerlich reich machen.

"Der König der Könige und der herr der herrscher, der allein Unsterblichkeit hat und ein unzugängliches Licht bewahrt. 2 Tim. 6." Dieser Familie gehören wir an, in diese Familie sind wir aufgenommen worden; nicht durch unser Verdienst, sondern durch Gnade sind wir Söhne. Es ift sehr erschrecklich und schauderhaft, daß und der Geiz an die Erde bindet, während Jene sagen: Vater unser, der du bist im Himmel, in Vergleich zu dem Alles nichts ist. Und was wir von Geburt haben, das gehört nicht uns, weil wir seinetwegen wiedergeboren sind. Dieses diene nur zum nothwendigen Gebrauche, nicht aber, um es zu lieben; es ist gleichsam eine herberge für den Pilger, aber nicht ein Landsis für einen Besister.

Sättige dich hier, und gehe von dannen. Wanderer, fieh, zu wem du fommft, denn der ift groß, welcher zu dir fommt. Wenn du aus diesem Leben scheidest, machst du einem andern Pilger Plat. Dieß ift die Bedingung dieser Heimath; du gehst, daß ein Anderer fommt. Aber willt du an den sichersten Ort gehen, so werfe Gott nicht von dir, zu dem wir rufen: "du leitetest mich durch die Pfade

<sup>1)</sup> L. 9. de Trinit, c. 8.

deiner Gerechtigkeit ob deines Namens, Pf. 22." nicht ob meines Verdienstes. Anders ist also der Weg der Sterblichkeit, anders der Weg der Frömmigkeit. Der Weg der Sterblichkeit ist gemeinsam, denn diesen wandeln Alle, die geboren sind, jenen nur die Wiedergebornen. Zu jenem gehört Geburt, Jugend, Alter, Tod, deshalb ist nothwendig Speise und Aleidung.

Es ift binreichend für tie Reife geforgt. Warum beflagft du dich? Und mobin anders geben beine Sorgen, als nur nicht darauf, diefen Weg zu vollenden, fondern nur darauf. dich wegen Bollendung des Beges noch mehr au belaften? Denn es ift febr zu bewundern, mas du dir felbit thuft; bu belafteft bich, trägft viel, es bruckt bich auf Diefem 1) Bege bas Geld und mabrend ber Reife bructt bich die Sabsucht. Denn die Sabsucht ift der Schmut des Bergens. Dichts nimmft bu von diefer Belt, die bu liebteft, fondern du nimmit das Lafter mit, das du liebteft. Wenn du fortdauernd die Welt liebst, fo findet dich ber, welcher bich rein fcuf - nicht rein. Wenn barum bas Gelb gum geitlichen Gebrauche des Wanderers bestimmt ift, qu ienem Zwecke nämlich , von dem es beift : "Obne Liebe ift der Geldbent nicht schadlich," so fieb vor Allem, was es beifit : obne Liebe. Ergreife ed fo mit ber Sand , daß dein Sera nicht gefeffelt werde. Denn wenn bu bein Berg an das Beld binden willft, fo bringft du über dich viele Schmerzen und nie wirft du frei fenn : "Du aber fliebe diefe Berachtung Gottes, 1 Tim. 6." Er fagt nicht, verlagen, wende dich meg, fondern fliebe gleichsam vor dem Feinde. Du suchteft mit dem Gelde ju entflieben, fliebe vor dem Geld; bein Berg fliebe und es ift das Geld dein Diener. Es berriche feine Begierde, doch Frommigfeit feble nicht; du verwende das Beld, wenn du Berr, nicht Sflave deffelben bift.

Bift du herr des Goldes, fo thue damit etwas Gutes; wenn du fein Stlave bift, fo macht es mit dir etwas Bofes.

<sup>1)</sup> Serm. 177.

Benn du Betr bes Geldes bift, fo lobt ber, den du fleideft, den Berrn: wenn Sflave, fo fchmabet ber, ben bu beraub. teft. Bum Stlaven aber macht dich die Begierlichkeit, jum Berrn die Liebe. Daber bift du ein Gflave, wenn du nicht fliebft. Du aber, Mann Gottes, fliebe diefes, 1 Tim. 6." Benn du biebei nicht Stlave fenn willft, fen ein Rluchtling. Du baft gebort, mas bu flieben follft; bu baft auch etwas, was du verfolgen fouft. Denn du fliebest nicht umfonft, oder bu verlaffest nur, um nichts zu erlangen. Berfolge a:fo die Berechtigfeit, den Glauben, die Frommigfeit. Die Liebe. Dief macht dich reich Dief find innere Reichthumer: der Dieb bat bagu feinen Butritt, außer es acftattet ibm der bofe Bille einen. Befestige das innere Selligthum, das beift, das Gemiffen.

Diefer Reichtbum fann bir nicht der Dich, nicht ber ftartite Reind, nicht ber angreifende Fremdling oder Barbar, endlich fein Schiffbruch nehmen, und wenn bu nacht entfommit, bift bu reich. Denn der war nicht arm, welcher äußerlich nichts zu haben ichien, welcher ba fagte: "Der Berr gab es, der Berr nabm es; wie Bott wollte, fo geschab ed; der Name des herrn fen gepriefen, 1 Tob." Lobenswerth ift diefe Rulle, diefer ungebeure Reichtbum ; lecr von Geld ift er Gottes voll; fern von allem vergänglichen Bermogen ift er voll vom Billen Gottes. Warum fuchet ibr Geld mit folder Dube und mit fo langen Reifen? Liebet diefen Reichthum und albhald fend ibr reich. Ihre Quelle fließt, wenn das Berg fich öffnet; es öffnet das Berg der Schluffel des Glaubens, und eröffnet und reinigt es, mobin bu es legest. Du follft dir nicht fo arm vorfommen, bein Reichthum, bein Gott, er wird bein Berg erweitern, wenn er in baffelbe fommt.

## 10.

Der Mensch soll fich erinnern, daß er nicht zeitlichen Gludes wegen Chrift geworden sen.

Unscre Hoffnung, Brüder, gründet sich nicht auf diese Zeitlichkeit, noch auf diese Welt, noch auf jenes Glück, das jene, die Gott vergessen, verblendet. Dies müssen wir zuernt wissen und mit christlichem Herzen ergreisen, daß wir nicht wegen der zeitlichen Güter Shristen geworden sind, sondern wegen etwas Anderem, was Gott schon versprochen hat, und der Mensch noch nicht besit. Denn von diesem Gute heißt es: "Es hat kein Auge geschen, kein Ohr gehört, noch ist es in eines Menschen Herz gekommen, was Gott denen bereite, die ihn lieben." 1 Sor. 2. Weil daher dieses Gut so groß, so vorzüglich, so unaussprechlich ist, so kann es der Mensch noch nicht fassen, Gott konnte es nur versprechen. Denn jest erfaßt, was ihm Gott versprochen hat, der Mensch, der blinden Herzens ist, nicht, noch kann ihm jest gezeigt werden, was er nach dem Versprechen einst seyn wird 1).

D Gläubiger! verliere die hoffnung und vernichte bie Liebe nicht, umgürte deine Lenden, zünde an und trage voran deine Lampe, erwarte den herrn, wenn er fommt von der hochzeit. Bas zitterst du, weil die irdischen Neiche vergeben? Darum ist dir das himmelreich versprochen, weil du nicht mit irdischen zu Grunde gehest. Setzet, o Brüder, eure hoffnung auf Gott, sehnet euch nach dem Ewigen, erwartet das Ewige: Brüder sind Ehristen. Nicht zum Bergnügen kam Christus auf die Welt; ertragen wir vielmehr das Gegenwärtige, als daß wir es lieben; offenbar ift der Untergang der Unglücklichen. Fürchte das Meer, auch bisweilen ist es gefährlich. Hören wir nicht vergeblich:

<sup>1)</sup> Serm. 127.

Erhebet das Berg! Warum richten wir unfer Berg auf bie Erde, da wir doch feben, daß die Erde vernichtet wird 1)?

Es ift etwas Gutes und Großes um das Glück; aber es hat seine Grenze. Ehristus kam vom Reiche der Seligteit, das hier nicht ift. Er wurde verböhnt, verspottet, ergriffen, gegeisselt, gebunden, mit Rutben geschlagen, verspiehen, gefrönt mit Dörnern, ans Kreuz genagelt; das Ende war der Tod. Im Pfalmen steht geschrieben: Und das Ende des Herrn ist der Tod. Was suchst du also, Stlave, Seligkeit, wo der herr selbst ftarb 2)?

Du bift nicht berufen, um die Erde ju erwerben, sonbern um den himmel ju gewinnen; du bift nicht berufen jum zeitlichen, sondern jum ewigen Blücke, nicht jum zeitlichen Wohlseyn und flüchtigem und vergänglichem Glücke,

fondern jum ewigen Leben mit den Engeln 3).

Du glaubtest an Christus; warum glaubtest du? Was bat er dir versprochen? Wenn Christus dir das Glück diefer Welt versprochen hat, so murre wider Christus, murre wider ihn, wenn du einen Ungläubigen glücklich siehst? Was für ein Glück versprach er dir? Was anderes als die Unferstehung der Todten? Was aber in diesem Leben? Das, das sage ich, was er selbst hatte. Oder schämst du dich, du Jünger, dessen, was der Herr, was der Meister hatte? Hörest du nicht von ihm? "Es ist nicht der Diener größer denn sein Herr, es ist nicht der Jünger über den Meister, Joh. 13." Er litt für dich Schmerzen, Geißelhiebe, Verspottung, das Kreuz, den Tod. Und was verdiente davon der Gerechte? Was verdientest aber du, o Sünder, nicht 4)?

<sup>1)</sup> Serm. 105.

<sup>2)</sup> Serm. 19.

<sup>3)</sup> Serm. 269.

<sup>4)</sup> Enar. in Ps. 36. Serm, c. n q.

#### 11.

Der Geift muß nur auf das sehen, was Christus verspricht.

Die Soffnung fordert und dagu auf, daß wir das Begenwärtige verachten, das Kunftige erwarten, das Bergangene vergeffen. Erbeben wir und mit dem Avoftel ju dem, mas vor uns liegt, benn er fagt: "Gines aber thue ich, ich vergeffe, mas hinter mir liegt und frecke mich nach bem aus, mas por mir liegt, bem vorgestedten Riele eile ich au, bem Breife der von Oben erhaltenen Berufung Gottes in Ebrifto Sefu, Bbil. 3." Denn nichts widerfpricht der Soffnung fo febr, ale guruckguichauen, bas beift, auf bas, mas vergebt, die hoffnung ju fegen, fondern auf das, mas noch nicht gegeben, aber erft gegeben werden foll, und niemals vergebt. Da aber die Welt voll von Berfuchungen ift, wie der Schwefelregen ju Godoma, fo muß man bas Beifviel ber Frau des Loth fürchten. Denn fie fab juruck, und mo fie jurudfab, da blieb fie. Gie ward in Salz vermandelt, um ein Beisviel zu geben.

Wie redet dir die Welt zu, welches Geräusch macht sie hinter dir, daß du zurückschest? Das will sagen, daß du auf Dinge, die gegenwärtig und doch nicht gegenwärtig sind (denn das ist nicht gegenwärtig, was vergeht), deine Hoss-nung sepest, und von dem, was Shristus versprach, aber noch nicht gab, aber weil er treu ist, geben wird, dein Gemüth wegwendest und deine Nuhe suchen willst in der vergänglichen Welt. Darum vermischt Gott das irdische Glück mit Bitterkeit, daß eine andere Glückseligkeit gesucht werde, deren Genuß nicht lügenhaft ist. Selbst in der Bitterkeit sucht die Welt abzuwenden von dem, daß du nach vorne schauest und will dich zurücksehren. Wegen der Bitterkeit

felbft, und wegen ber Betrübnif felbft murreft du und fagft : Sich , Alles geht im Christenthum zu Grunde.

Bas fagit du? Berfprach mir nicht Gott, daß diefes nicht vergeben wird; aber nicht jenes verfprach mir Chriflus. Emiges versprach der Emige; wenn ich glaube, merde ich von einem Sterblichen ein Ewiger. Das faaft bu, unreine Welt, mas suchft du abwendig zu machen? Du willft, Die du vergebit, dauern; mas thateft bu, wenn bu bliebeft! Bareft bu fuß, wen wurdeft bu nicht taufchen, ba bu in Deiner Bitterfeit Gufigfeit vorgibit? "Sch will preifen den Beren ju jeder Beit, immer fen fein Lob in meinem Munde Pf 33," Will die Welt glücklich fenn, fo werde fie abgethan. Ich will preisen den Beren, der fie fcuf. 3ch werde nur lobfingen. Goll es dem Beifte nach aut geb n, fo ache es bem Rleifche nach fcblecht. "Ich will preifen ben Berrn ju jeder Zeit, immer fen fein Lob in meinem Mund." Denn wenn ich preise, wenn es aut, und läftere, wenn es schlecht gebt, fo babe ich jurudgefeben, was ferne fen von uns 1).

Brüder, wenn es und wohlergeben soll, so lieben wir mehr, was Gott verspricht, als was die Welt verspricht, und fürchten wir mehr, was Gott droht, als was die Welt droht. Gott verspricht das ewige Himmelreich, wer sollte das himmelreich nicht wollen? Aber mehr das Frdische wollen, heißt sündigen; mehr das Gegenwärtige wollen, heißt ungläubig seyn an das, was zufünftig ift, mehr wollen, was der Mensch sieht, beißt kein Berlangen haben nach dem, was Gott verspricht; denn das, was der Mensch sieht, kann auch genommen werden, auch was man besist, kann man verlieren. Was aber Gott verspricht, kann hier nicht mit den Augen des Leibes gesehen werden; aber wenn Jemand zu den Verleigungen Gottes gelangt, so fürchtet er nicht, daß er sie verliert; denn Niemand ist mächtiger, denn Jener, der es gegeben hat.

<sup>1)</sup> Serm, 105.

Daber hänget, Bruder, mit Liebe an den Berbeifungen Gottes, und die Lufte Diefer Welt werden ench nicht befiegen 1).

#### 12.

Den ewigen Berheiffungen Gottes muß fich ber Beift gang hingeben.

Es brenne unfere Liebe, und icheide von ber Begierde ber Welt, und frebe gang nach Gott. Denn bier merden wir geboren und fterben wir, bas follen wir nicht lieben. Wandeln wir in der Liebe, wohnen wir im Simmel mit iener Liebe, womit wir Gott lieben. Nichts anderes denfen wir auf der Vilgerschaft dieses Libens, als daß mir nicht immer bier bleiben werden, und wir und dort einen Blat bereiten merden, wenn mir fromm leben, einen Blat, ben wir nie mehr verlaffen Denn unfer Berr Refus Chriftus firbt jest, nachdem er auferftanden ift, nicht mebr; der Tod bat über ibn, wie der Apostel fagt, feine Bewalt mehr. Sieb, was wir lieben follen. Wenn wir leben, wenn mir an ibn glauben, so wird und der, welcher auferstanden ift, nicht das geben, was bier die Menichen lieben, die Gott nicht lieben, oder um fo mehr lieben, je weniger fie Gott lieben, bier aber diefes weniger lieben, je mehr fie ibn lieben.

Aber laßt und sehen, was er und versprochen hat. Nicht zeitlichen Reichihum, nicht Ehren und Macht in dieser Welt versprach er und Denn ihr sehet ja, daß dieß auch schlechten Menschen gegeben wird, damit es von den guten nicht hoch angeschlagen werde. Nicht förperliche Gefundheit ver-

<sup>1)</sup> Serm. 32.

sprach er uns; nicht als ob sie von ihm nicht fäme, sondern weil sie es, wie ihr seht, auch den Sündern gibt. Nicht langes Leben verhieß er uns; denn was ist lang, was doch einmal zu Ende geht? Uns, die wir glücklich sind, versprach er nicht langes Leben und ein Greisenalter, das alle wünschen, ehe es kommt, und alle, wenn es kommt, darüber murren. Nicht körperliche Schönheit versprach er uns, die entweder die Kransheit des Körpers, oder das Alter, das man wünscht, vernichtet Alles dieses also hat uns Jener nicht verheißen, der da sprach: "Wer an mich glaubt, der komme und trinke, Bäche lebendigen Wassers werden von ihm sließen, Joh. 7." Das ewige Leben hat er uns versprochen, wo wir nichts zu fürchten haben, wo wir nicht erschreckt werden, wo man sich weder betrübt, wenn Jemand geht, noch Hossnung schöpft, wenn Jemand fommt 1).

Stellen wir und vor Augen ein folches Leben, welches emia ift, daß wir jest davon alles, was uns bier luftig ift, binmeanehmen Denn leichter finden wir, mas dort nicht ift, als mas dort ift. Sieb, bier leben wir, auch bort merben wir leben. Wir find gefund, wenn wir bier nicht Schmerzen am Rorver baben; gefund werden wir auch dort fenn. Und wenn es und hier wohl ergebt, fo erleiden mir feine Strafen; auch dort werden wir feine leiden. Stelle dir vor einen Menschen, der hier leben foll ohne Rrantheit und ohne Schmerzen, und tag ibm Jemand verleibe, er burfe immer bier bleiben und immer dief Gluck geniefen, wie groß wurde feine Freude fenn? wie febr murde er fich erfreuen? wie wurde er fich beständig freuen ohne Strafe, obne Qual, obne Lebensende? Wenn uns Gott nur das gabe, was ich gefagt habe, wie boch mare es anzuschlagen; wenn man es faufen fonnte, was wurde das wohl für einen Berth baben? Burde hinreichen, mas bu befäßeft, wenn bu felbit die gange Welt batteit? Und doch ware es gu erfaufen.

Raufe es, wenn du willft. Du darfft nicht lange in

<sup>1)</sup> Tract. 31. in Joan,

Sorgen fenn wegen der Große des Berthes. Es foftet fo viel als du baft. Um etwas Großes und Werthvolles au erlangen, murdeft bu dir Gold, Gilber ober Geld ermerben, um es ju faufen; ich weiß nicht, wie groß und werthvoll das But ware, womit du bier glücklich fenn fonnteft. Und faufe dieses, wenn du willft Suche nicht, was du baff, sondern wie du bift. Es fostet so viel, ale du werth bift. Bib dich bin, und du wirft es erlangen. Warum gitterft bu? warum bift du in Angft? Willft bu dich erforschen? willft du bich faufen? Sieh, wie du bift, so gib dich bin und du wirft die Sache baben Aber ich bin bofe, mirft du fagen, vielleicht nimmt er mich nicht auf. Gib bich bin, bu wirft aut werden. Wenn du diefer Soffnung und Berbeifung dich bingibit, fo wirft bu aut merden. Bift bu aber aut, fo bift bu fo viel werth als die Sache und bu baft nicht nur, wie ich fagte, Gefundbeit, Seiterfeit, Leben und endliches Leben; nicht nur diefes bait du, auch noch Anderes nehme ich hinweg. Dort gibt es feine Mudiafeit und feinen Schlaf, feinen Sunger und feinen Durft, fein Bachsen und fein Altern. Da gibt es feine Geburt, mo alle Rablen eine Rabl geben, Die immer Diefelbe ift : ba gibt es feinen Bachsthum, weil es auch feine Abnahme gibt. Sieb, wie viel ich binweggenommen babe, und ich babe noch nicht gesagt, mas dort seyn wird Sieh, es gibt schon Leben, Befundheit, feine Strafe, feinen Sunger, feinen Durft, feine Ubnahme, nichts Alchnliches, und doch babe ich cs noch nicht gefagt : "Bas fein Auge gefeben, fein Dbr gebort und in feines Menfchen Berg gefommen ift. 2 Cor 1)"

<sup>1)</sup> Serm 137.

13.

1tm fo weniger foll man der Welt anhangen, je mehr fie zum Untergange führt.

Auf, ihr Christen, du himmelsschaar, ihr Pilger ber Erde, die ihr das himmelreich suchet, die ihr den himmlischen Schaaren beigesellt werden wollet, erkennet, daß ihr bieber gekommen seid, daß ihr wieder gehet. Ihr geht durch die Welt und strebet zu dem, der die Welt schuse. Es betäuben euch nicht die Liebhaber der Welt, die in der Welt bleiben wollen und wider ihren Willen von hinnen mussen; sie täuschen euch nicht, sie hintergeben euch nicht. Du wunderst dich, daß die Welt vergebt; wundere dich, daß die Welt alt geworden ist. Die Welt ist der Mensch, er wird geboren, er wächst und altert. Er gibt viele Klagen im Alter: Husen, Flüssigkeit, Aengstlichkeit, Müdigkeit begleitet es. Also wurde der Mensch alt, er ist voller Klagen; es alterte die Welt, sie ist voll von Beschwerden

hat dir Gott Weniges gegeben, da er im vorgerückten Alter der Welt dir Christus schiete, daß er dann dich ftarft, wenn Alles fehlt? Weißt du nicht, daß er dieses im Samen Abrahams vorbedeutet hat? "Denn der Same Abrahams," sagt der Apostel, "ift Ebristus." "Er sagt nicht, in dem Samen, gleichsam in Vielen, sondern gleichsam in Sinem, und deinem Samen, der ist Christus," sollen wir gesegnet senn. Gal. 3. Daher ward dem Greise Abraham ein Sohn geboren, weil nämlich Shristus in dem Alter der Welt kommen wollte. Er fam, da Alles alterte, und machte dich neu. Das Leben, Alles ging schon zu Ende. Da gab es nur Nühen; es sam Jener, dich zu trösten in den Mühen, und die ewige Ruhe zu versprechen. Hange nicht an der alternden Welt, verjünge dich in Christus, der dir sagt: Es vergeht die Welt, sie altert, geht zu Grunde, sie liegt

in ben letten Bugen Fürchte dich nicht, es wird erneuert werden beine Jugend, wie die bes Adlers 1).

Benn das Ende der Belt ift, wenn du von ber Belt mandern mußt, fo liebe die Welt nicht. Die, menn die Belt rubig mare? Die wurdeft du an ihr bangen, menn fie schön mare, da du an der baflichen fo banaft? Wie murbeit bu ibre Blumen sammeln, ba du von ibren Dornen deine Sand nicht jurudzieheft? Du willft die Welt nicht verlaffen, ce verläßt dich die Welt und du wirft fie verfolgen. Reinigen wir alfo unfer Berg, Theuerste, und verlieren wir die Geduld nicht, fondern fenen wir weife und enthaltsam. Es vergeht die Mübe und es fommt die Rube: es verachen die Scheinauter und es fommt bas mabre But, bas die gläubige Seele ersebnt, wonach fie schmachtet, und monach jeder Bilger biefer Welt feufit; Das gute Bater. land, das bimmlische Baterland, das Baterland der Unfcbanung der Engel, das Baterland, wo fein Burger firbt, wo fein Reind Zutritt bat, das Baterland, wo du Gott emig jum Freunde, mo du feinen Reind ju fürchten baft 2).

## 14.

Wie verkehrt es ift, mehr dieses vergängliche, als jenes ewige Leben ju lieben.

Es gibt zwei Leben, eines vor dem Tode, eines nach dem Tode. Beide hatten und haben ihre Liebhaber. Wie furz dieses Leben sen, braucht wohl nicht beschrieben zu werden. Wir erfahren es, wie fummervoll, wie voll von

<sup>1)</sup> Serm. 81.

<sup>2)</sup> Serm. 38.

Rlagen es fen, umgeben von Berfuchungen, voll von Gurcht und Begierlichkeit, dem Bufalle unterworfen; im Unglude Schmerat es, im Glucke blubt es auf, im Gewinne erhebt es, im Beilufte martert es Und felbit bei der Freude über ben Gewinn ift Rurcht vorbanden, daß bad Erworbene verloren gebe; weil man es früher nicht batte, beflagte man fich nicht. Bober Unglückseligfeit, tauschendes Blück? Der Riedrige fucht emporaufteigen, der Sobe fürchtet ju fallen. Mer nichts bat, beneidet den, ber etwas bat; wer etwas bat, verachtet den, der nichts bat. Und wer fonnte beschreiben diefes Lebens fo große und fo augenfällige Säglichkeit? Und doch bat diese Säglichfeit ibre Lieblinge, so gwar daß mir febr menige ju finden muften, die fo das emige Leben fuchen, bas fie nicht enden fonnen, wie diefes geliebt wird, bas fomobl fcuell ju Ende gebt, als auch, wenn es verlangert wird, täglich Rurcht erregt, es fonnte ju jeder Stunde ablaufen.

Was sollen wir thun, was sagen? Welche warnende Stacheln, welches Feuer der Ermahnung sollen wir an Herzen richten, die hart, träge, irdisch und ganz erfroren sind, daß sie den Schmutz der Welt doch endlich einmal hinweglegen und zum Ewigen hinstreben? Was, sage ich, sollen wir thun, was reden? Es liegt mir nahe und oft kommt es mir in den Sinn, daß die täglichen Geschäfte selbst uns ermahnen, und vorstellen, was wir sagen sollen Ich bitte, beschwöre, ermahne nicht nur euch, sondern mit euch auch uns, lieben wir das ewige Leben. Ich will nicht weiter reden; lieben wir es so, wie das zeitliche von seinen Anhängern geliebt wird 1).

Das Leben lieben wir, und daß wir das Leben lieben, haben wir keinen Zweifel; und wir können überhaupt nicht längnen, daß wir das Leben lieben. Daber ermählen wir das Leben, wenn wir es lieben. Was wählen wir? Das Leben. Zuerst hier das gute, hernach das ewige. Jest führen wir ein gutes Leben, für das ein seliges dann auf-

<sup>1)</sup> Serm. 302.

bewahrt ist. Ein gutes Leben ist nothwendig; das selige ist der Lohn Führe ein gutes Leben, und du wirst ein seltges erlangen. Was ist gerechter, was mehr der Ordnung gemäß? Da du das Leben liebst, erwähle das gute. Wolltest du ein Weib, so würdest du nur ein gutes wollen, du liebst das Leben und wählst das böse! Sage mir, welches Uebel du willst. Was du willst, was du liebst, du willst immer Gutes. Gar nicht willst du ein schlechtes Fuhrwert, einen schlechten Dienstboten, ein schlechtes Rleid, ein schlechtes Handgut, eine schlechte Frau, schlechte Kinder. Du sucht nur immer Gutes; sen du-gut, der du es suches.

Bas brachte bich bagu, baf bu unter allem bem, mas bu nur aut baben willit, allein felbit fchlecht fenn willft? Theuer ift dir bein Weib, dein Landaut, dein Rleid, und baf mir jum Meuferften fommen, beine Schube, aber beine Seele ift dir nichts werth! Gewiß ift dief Leben voller Müben, Gorgen, Berfuchungen, Glend, Schmerz, Rurcht, und doch, wurde es Semand fo, wie es fo voll ift von allen Hebeln, und geben, wie febr wurden wir danken, um immer unglücklich zu fenn? Nicht ein folches verspricht irgend ein Menich, fondern der mabrhaftige Gott. Die mabre Babrbeit verfpricht das Leben, das nicht nur ewig, fondern auch felig ift, wo feine Rurcht, feine Ungft, fein Schmers ift. Dort ift volle, volltommene und zuverläffige Sicherheit. Das Leben unter Gott, das Leben mit Gott, das Leben von Gott: Gott ift felbit das Leben. Gin folches Leben wird und verheifen: und einem folden wird das zeitliche, und diefes, b. b. das elende und forgenvolle vorgezogen 1).

<sup>1)</sup> Serm. 297.

15.

Der Mensch soll das ewige Leben so lieben, wie er bas zeitliche liebt.

Bas fann der Mensch Befferes thun, als daß er fich bem mieder ichenft, der ibn geschaffen bat? Insbesondere, ba die Liebe Gottes ju und in fo bobem Maage fich erwies, daß er feinen eingebornen Gobn ichidte, der für uns farb, bleibt alfo nichts übrig, als daß das geschebe, was der Apostel fagt, daß Christus defiwegen gestorben fen, "damit Die, welche leben, jest nicht mehr fich leben, fondern dem, der für fie geftorben und aufgeffanden ift. 2 Cor. 5." Oder follte etma noch die Belt zu lieben fenn, die fo viele Bebrangniffe in fich bat, daß fie auch den Reig der Berführung verloren bat? Gene find febr ju preifen und für glücklich au balten, benen bas Glück nicht au Theil murbe, auch mit ber glücklichen Welt glücklich ju fenn; eben fo febr find jene angutlagen und ju beschuldigen, die mit der verganglichen Welt vergeben wollen. Müben und Gefahren und Todesangften für diefes vergangliche Leben, unterziehen fie fich, daß der Tod nicht ganglich binmeggenommen, fonbern nur ein wenig verschoben wird; um wie viel mebr bat man dieses für das ewige Leben auf fich zu nehmen, wo die Ratur weder den Tod angftlich fürchtet, noch die Tragbeit fummervoll davor bebt, noch die Weisheit fandbaft erträgt? Denn das ift fein Leben, das nicht fenn wird; liebe alfo das emige Leb n. Der fiehft du nicht, welche beftige Liebhaber diefes elende und durftige Leben bat und wie febr es an fich giebt? Und doch machen fie, wenn fie oft in Furcht fommen, demfelben um fo fchneller ein Ende, je ichneller fie es ju verlieren fürchten; und beschleunigen den Tod, wenn das Alter fommt, gleich als

würde Jemand einen Räuber oder ein Raubthier flieben, und sich in den Strom hineinwerfen. Sie werfen in das Meer bei wüthendem Sturm auch oft die Lebensmittel, und auf daß sie leben, werfen sie das hinein, wovon sie leben, damit das in Mühen gebahnte Leben nicht schnell beendigt werde 1).

Die febr ftrenat man fich au, bamit man langer leiben könne und wie fürchtet man ben Tod, wenn er zu droben anfängt, und febrt fich von ibm weg, damit er um fo langer gefürchtet werbe. Denn unter fo vielen gefahrvollen Buftanden des menichtichen Lebens fürchtet man fo oftmals den Tod, da es doch gewiß ift, daß Gine Todesangit alle andere überfluffig macht; und doch fliebt man vor einer, um alle ju fürchten. Belde Schmerzen empfinden die, welche fich ber Seilung und Berftummelung preisgeben? Etwa, baf fie nicht fterben? Dein, baf fie etwas fpater fterben. Es merden viele gemiffe Blagen übernommen, daß einige menige ungewiffe Zage gewonnen werden, und boch merden fie oft von den Schmerzen übermaltigt und flerben eben befimegen schnell, weil fie bem Tote zu entgeben fuchen, und ba fie es nicht über nich bringen fonnen, bas Leben ju beschließen, baf fie nicht Schmerzen ertragen, sondern Schmerzen enttragen wollen, baf fie es nicht beendigen, fo geschieht es, tag fie in Schmerzen ju Grunde geben, nicht nur, - weil fie auch im gefunden Zustande bas Leben nach ben Schmergen verlieren, ein Leben, bas fo viel Rummer fostete und nicht ewig fenn fann, weil es sterblich ift, noch lange, weil es gang furg ift und in diefer furgen Zeit nicht ficher, fondern immer unsicher; - fondern auch, weil fie einft bas mit Schmerzen verloren baben, über deffen Ende fie fich angstigen wollten. Denn die große Liebe diefes Lebens bringt Diefes große und fo febr verwünschte Elend mit fich, weil Biele, Die noch langer leben wollen, gar febr Gott beleidigen, bei bem ift die Quelle bes Lebens.

<sup>1)</sup> Epist. 127.

Mabrend fie umfonft das Ente bes Lebens, bas toch erfolgen muß, fürchten, verlieren fie bagu auch noch bas ewige Leben. Dagu fommt noch, baf diefes elende Leben, felbit wenn es beständig fenn fonnte, boch mit bem ewigen Leben in feinen Bergleich fommt, ware es auch noch fo furs, und boch verlieren biefe, intem fie bas furgefte und elenbeste Leben lieben, bas feligste und ewige, ba fie in bem Leben, bas fie ichlecht lieben, bas wollen, mas fie in jenem perlieren, weil fie nämlich bier Die Armuth nicht lieben, benn fie wollen reich fenn, noch bie Kurge, denn fie wollen fie nicht verlaffen. Es wird oft fo geliebt, daß wegen bes fcblechten und furgen Lebens das felige und ewige verloren gebt. Bedeuft man Diefes, fo follte bas ewige Leben feinen Unbangern fo theuer fenn, ale bas zeitliche ben feinigen. Der ift es wurdig ober ju ertragen, wenn man alles, mas man in ber Welt liebt, verachtet, tak man tas bald ablaufende Leben gerate für eine Spanne Zeit noch errettet : und menn nicht die Welt verachtet mird, um ein Leben zu erlangen. bas ohne Ende bei bem ift, ber die Belt erschaffen bat?

## 16.

Es ist thöricht, so viele Mühen für das zeitliche, aber nicht für das ewige Leben zu unternehmen.

Weil die Menschen auf dieser Erde zu leben wünschen, so ist ihnen das Leben versprochen, und weil sie den Tod so sehr fürchten, so ist ihnen ein ewiges verheißen. Was liebst du? das Leben. Das soust du haben. Was fürchtest du? den Tod; du sollst ihn nicht erdulden. Dies schien der menschlichen Schwachheit zu genügen, daß es hieß: Er wird das ewige Leben haben Es erfaßt dies den menschlichen Berkand und macht solche Schlüsse, als sein Thun beschaffen

ift. Aber wie weniges zieht er aus dem, was er thut? Weil er lebt und nicht fterben will, so liebt er das ewige Leben, er will immer leben, niemals sterben. Aber auch jene, die Strafe erdulden, haben den Willen zu sterben und können es nicht Es ist also nichts Großes, lange zu leben oder immer zu leben, sondern etwas Großes ist es, felig zu leben

Lieben wir das emige Leben, und aus dem lernen wir, wie febr man fich um das ewige Leben muben muffe, wenn mir feben, daß die Liebhaber des gegenwärtigen zeitlichen und binfälligen Lebens fo für diefes forgen, daß fie, wenn Die Furcht vor dem Tode fommt, Alles aufbieten, nicht baf fie ben Tod vertreiben, fondern ibn vergogern. Bas thut ber Mensch nicht, wenn der Tod drobt? Er fliebt, er verftectt fich, er aibt, mas er bat, er verfauft fich, er arbeitet, er erträgt Martern und Beschwerden, wendet Merste an, und mas er fonit fann. Gebet, wenn er es auch dabin bringt mit Anftrengung aller Kräfte, daß er noch einige Reit lebt, fo fann er es doch nicht dabin bringen, daß er immer lebt. Und wenn die weise beifen, welche auf jede Beife den Tod ju verzögern verfteben und wenige Tage leben, wie thöricht find die, welche fo leben, daß fie das emige Leben verlieren 1)?

Es sagte der herr zu einem Jünglinge: "Wenn du zum Leben tommen willt, so beobachte die Gebote Matth 19" Er sagte nicht, wenn du zum ewigen Leben gelangen willt, sondern nur zum Leben, wobei er das Leben, das ewig ift, erklärte. Die Liebe zu einem solchen Leben empfehlen wir daher zuerst. Wie auch dieses Leben immer geliebt wird, so fürchtet und zittert man doch, dieses kummervolle und elende Leben zu beenden Darnach ift zu ermessen und zu erwägen, wie das ewige Leben zu lieben ist, wenn das elende und doch vergängliche Leben so sehr geliebt wird.

Betrachtet, Bruder, wie febr das Leben zu lieben ift, das du nie endeft. Du liebst also dieses Leben, wo du dich

<sup>1)</sup> Serm. 127.

fo febr mubeit, rennft, läufft, teucheft, und faum fann man fagen, mas jum Leben nothwendig ift: Gaen, Actern, Gagen, Schiffen, Raben, Rochen, Wirfen; und darnach baft bu nichts Anderes ju ibun, als dies Leben ju beschließen Sieb. mas du in diesem gebrechlichen Leben, das du li bit, erduldeft, und glaubit du, du werdeit immer leben und niemals fterben? Tempel, Steine, Marmor, mit Gifen und Blei befestigt, gerfallen dennoch; und der Mensch glaubt niemals, daß er fterben merde! Lernet alfo, Bruder, das emige Leben fuchen, wo ihr diefes nicht erduldet, fondern mit Chriftus in Ewiafeit regieren werdet. Denn wer das Leben will. wie der Bropbet fagt, der will aute Tage erleben. Bf. 13. Denn in schlimmen Tagen wünscht man mehr den Tod als bas Leben Boren und feben wir nicht, daß die Denfchen in Betrübniffen und Menaften, Mothen und Beschwerben nichts Anderes fagen, als: D Gott, ichice mir ben Tod, verfürze meine Tage. Und es fommt oft eine Unpaglichfeit, ba läuft man, man giebt die Mergte berbei, man verspricht Gefchenke. Es fagt dir felbit der Tod: Sieb, bier bin ich, ba du mich furs vorber vom herrn erflebeft, warum beift bu mich jest geben? Ich fand deine Ralschheit und beine Liebe jum bedrängten Leben 1).

#### 17.

Sier darf fich der Mensch keine guten Tage versprechen.

Warum suchen wir auf der Erde gute Tage, ba wir fie doch hier nicht finden fonnen? Denn ich weiß, daß ihr fie suchet, wenn ihr entweder frank send, oder sonft in Rummer

<sup>1)</sup> Serm. 84.

lebet, der hier im Uebersuß ift. Wenn das Alter herannaht, so ift der Greis voller Rlagen und ohne Freuden Unter allen Rlagen, die das menschliche Geschlicht drücken, suchen die Menschen nur gute Tage und sie wollen ein langes Leben, das sie nicht haben konnen. Denn selbst das lange Leben des Menschen ist so kurz gegen die Dauer dieser Welt, gleichwie ein Tropsen zum ganzen Meere. Was ist daher auch das Menschenleben, selbst wenn es lange dauert? Sin langes Leben nennt man, das doch auf dieser Welt kurz ist; und wie ich sagte, gibt es Uebersuß an Seufzern bis zum böchken Alter. Dieses ist mittelmäßig und kurz, und doch wie sehr wird es gesucht von den Menschen, mit welcher Sorgfalt, mit welcher Mühe, mit welcher Anstrengung und Wachsamteit?

Bie febr bemüben fich die Menschen, daß fie bier lange leben und alt werden? Und ein langes Leben, was ift es anders als ein Laufen jum Biele? Du batteft den geftrigen Tag, bu willst auch den morgigen baben. Aber wenn diefer und ber morgige vergebt, fo baft bu einen Tag weniger; Daber municheft du, daß der Tag anbreche, daß er berannabe, wobin du nicht gelangen willft. Gibft du deinen Freunden eine Festlichkeit, fo borft du da von Wohlgefinnten : du mögeft lange Jahre leben. Du willft, daß fich diefer Bunfch erfülle. Bie? daß Sabre fommen und Sabre, und willft du nicht, daß das Ende der Jahre fomme? Deine Beftrebungen find verfehrt; bu willft geben, aber nicht gum Ende fommen. Doch wenn die Menschen so febr forgen, daß fie mit taglichen, immermabrenden und großen Müben fich febnen, daß fie fpater fterben; wie febr muß man forgen, niemals ju fterben? Daran will Miemand benfen.

Täglich sucht man auf dieser Welt gute Tage, wo sie nicht gefunden werden, und Niemand will so leben, daß er dabin fomme, wo sie gefunden werden. Daher ermahnt die Schrift und sagt: "Welcher Mensch will nicht das Leben und gute Tage erleben?" So fragte die Schrift; sie wußte, was ihr geantwortet würde, wohl wissend, daß alle Menschen nach dem Leben strebten und nach guten Tagen. Nach ihrem

Bunsche fragte sie, gleich als wurde ihr von Aller Munde erwidert: Ich will es. Weil ihr daher das Leben wünschet und gute Tage, so können wir auch nicht sagen: wünschet das Leben und die guten Tage nicht, sondern das sagen wir: Suchet hier auf dieser Welt nicht das Leben und die guten Tage, wo sie nicht gut seyn können. Ist nicht das Leben selbst dem Tode ähnlich? Die Tage aber eiten schnell vorüber; denn der heutige Tag verdrängte den gestrigen, und der morgige wird kommen, um den heutigen zu verdrängen. Die Tage selbst haben keinen Bestand, und warum willst du mit ihnen Bestand haben?

Euer Verlangen also, wornach ihr das Leben und gute Tage wollet, unterdrücke ich nicht nur, sondern entstamme ich noch um so mehr. Allerdings strebet nach dem Leben und nach guten Tagen; aber da, wo ihr sie sinden könnet, suchet sie. Wollet ihr von mir vernehmen den Rath dessen, der weiß, wo die guten Tage sind und wo das Leben ist? Höret es nicht von mir, sondern zugleich mit mir: "Welcher Mensch will nicht das Leben und gute Tage erleben?" Wir antworten Alle, wir wollen es. Laßt uns hören, was folgt: "Bezähme deine Zunge vom Bösen und deine Lippen reden nicht Lüge." Daher willst du gute Tage und das Leben; deine Zunge aber willst du gute Tage und das Leben; deine Zunge aber willst du nicht vom Bösen abwenden und deine Lippen sollen nicht Lüge reden? Zum Lesen send ihr schnell, zum Werfe saumselig 1).

## 18.

Hier muß der Mensch so leben, daß er einen guten Ort einst erlangt.

"Bater, ich will, daß die, so du mir gegeben haft, da seven, wo ich bin. Ich bitte, daß wo ich bin, auch sie mit

<sup>1)</sup> Serm. 108.

mir sind. Joh. 17" D felige Wohnung! D sicheres Baterland! es gibt da keinen Feind, keine Best. Dort werden
wir sicher leben, und nicht hinwegzugehen gedenken, einen
sicherern Plas werden wir nicht sinden Was du hier auf Erden immer wählest, du wählst es zur Furcht, nicht zur Sicherheit. Wähle dir einen guten Ort, während du in einem schlechten bist, nämlich in dieser Welt, in diesem Leben, das von Versuchungen voll ist, erwähle ihn in dieser Sterblichkeit, die voller Seufzer und Schmerzen ist; so lange du in einem schlechten Orte bist, wähle dir einen Ort, wohin du vor dem schlechten gebest.

Du fannft nicht an einen auten Ort wandern von bem fcblechten, wenn bu im ichlechten nicht gut gelebt baft. Bas ift dies für ein Ort? Wo Niemand hunger leidet. Wenn bu daber in dem guten Ort fenn willft, mo Niemand Sunger leidet, brich im schlechten Dri das Brod dem Sungrigen. Im feligen Orte gibt ce feinen Fremdling; alle leben in ibrem Baterlande. Wenn du alfo im Orte der Geligfeit fenn willft, wo es feinen Fremdling gibt, fo nimm ben, ber feine Berberge bat, in dein Saus auf. Gib dem Fremden Bohnung im Schlechten Orte, damit du in den auten fommeft, wo du fein Fremdling fenn fannft. Im glücklichen Orte ift Reder gefleidet, dort gibt es feine Ralte, feine Sibe: wohn ein Dbdach oder ein Rleid? Dort gibt es fein Dbbach, fondern eine Schubbededung. Sieh, dort werden wir auch ein Dbbach finden: "Unter dem Schatten beiner Stugel will ich hoffen. Pf. 56 " Bib daber in diefem Schlechten Ort dem ein Obdach, welcher feines bat, damit bu dort feneft, wo du ein folches Obdach baft, und fein anderes sucheft; benn bort regnet es nicht. Es ift dort die lebendige Quelle der Babrheit; aber jener Regen erheitert, und fcblagt nicht nieder; jener Regen ift felbit die Lebens. quelle. Denn es beift: "Bei dir ift die Quelle des Lebens. Wf. 35."

Daher, Geliebteste, lebet fromm im schlechten Ort, damit ihr an den guten fommet, wovon der sagt, den ihr euch bereitet: "Ich will, daß auch sie dort seyen, wo ich bin." Erhebet euch, bereitet euch, daß wir zum Abzuge recht fommen. Er bereitete euch dazu; in ihm bleibet. If für dich Chriftus eine fleine Wohnung? Fürchtest du, mit ihm zu leiden? Er ist auferstanden von den Todten, und stirbt nicht mehr und der Tod wird über ihn feine Gewalt mehr haben. Der Ort ist schlecht, die Tage sind böse, diese Welt ist böse, Aber leben wir fromm im schlimmen Orte, und wir werden glücklich leben im guten Orte. Es vergeht der schlimme Ort und die schlimmen Tage, und es sommt der Ort, der gute, der ewige und die guten ewigen Tage, und selbst die guten Tage werden nur Ein Tag seyn.

Denn warum gibt es hier bose Tage? Beil der eine vergeht, damit der andere kommt. Es vergeht der heutige, damit der morgige kommt; es verging der gestrige, damit der heutige kam. Wo nichts vergeht, ist nur Sin Tag. Und der Tag ist Christus, und der Vater der Tag; aber der Vater ist der Tag von keinem andern Tage, der Sohn der Tag vom Tage. Es zeigte und also der Herr Jesus Christus in seinem Leiden, die Mühen und Drangsale des gegenwärtigen Lebens; in der Auferstehung wies er hin auf das ewige Leben und auf die Seligkeit der künftigen Welt. Ertragen wir die Gegenwart, hoffen wir die Jukunst.).

## 19.

Der Chrift soll sich beständig erinnern, daß er hier nur Pilger sen.

Dieg ift ein Chrift, der fich in feiner heimath und in feinem Baterlande nur für einen Bilger halt. Denn unfer Baterland ift oben; dort werden wir feine Fremdlinge feyn;

<sup>1)</sup> Serm. 217.

denn Jeder ist bier und in feinem Sause ein Gast. Wäre er nicht ein Fremdling, so verließe er es nicht. Wenn er es verlassen muß, so ift er ein Pilger; er täusche sich nicht, er ift ein Fremdling. Er überläßt jenes Saus seinen Söhnen, der Fremdling den Fremdlingen. Warum? Und wärest du in einem Stall, und hättest keinen Nachfolger, so würdest du ihn verlassen Das thust du auch bei deinem Sause. Dein Vater machte dir Platz, und auch du wirst deinen Söhnen Platz machen. Wenn du auch bleiben willst, so bleibst du nicht, und du überläßt es nicht solchen, die bleiben werden. Wenn wir Alle vergeben, so laßt uns, was nicht vergehet, ins Wert setze, damit, wenn wir von hinnen gehen und dorthin kommen, wo wir nicht vergehen, wir dort unsere guten Werte sinden. Unser Schirm ist Spriftus, was fürchtest du zu verlieren, was du dir erwirbst 1)?

Der herr Refus Chriftus machte durch fein Rleifch unferm Rleifche hoffnung; denn er nabm es auf fich, mas fich auf der Erde in Rulle findet, geboren zu werden und au fterben. Geboren werden und fterben mar bier im Heberfluffe da; auferfteben aber und in Emigfeit leben, bas mar nicht bier. Er fand bier geringen irdischen Lohn und er brachte bimmlischen Lobn. Wenn du den Tod fürchteft, fo liebe die Auferstehung. Er gab dir in der Betrübnif e ne Sulfe, denn deine Soffnung mare eitel gemefen. Erfennen und licben wir alfo in diefer Welt die fremde, bas beißt, emige Setigfeit, und leben wir in tiefer Belt wie Bilger. Gedenten wir an unfere Banderschaft, und wir werden weniger fündigen. Sagen wir vielmehr unferm Deren und Gott Dant, weil er wollte, daß der Tag biefes Lebens fich endige, fury und unficher ift. Bon ber Rindbeit an bis jum Greifenalter ift eine Spanne Zeit. Wenn Mbam fo lange gelebt batte, was batte es ibm genüßt, wenn er felbft beute gestorben mare? Bas ift lange, wo ein Ende ift? Leben wir bier fromm, daß wir dabin fommen, wo wir nicht vergeben; felbst da wir jest reden, vergeben wir.

<sup>1)</sup> Serm 111.

Die Worte eilen und die Stunden fliegen, so unser Leben, so unser Shren, so unsere Thaten, so unser Clend, so dieses unser Glück. Alles vergeht, aber fürchten wir nicht: "Das Wort des herrn bleibt in Ewigkeit. If. 40 1)."

"Um Tage meiner Betrübnif rief ich ju dir. Bf. 85.4 Um gangen Tage rief ich, am gangen Tage war ich betrübt. Rein Chrift fage, es gebe einen Tag, an dem er nicht betrubt fen. Wir meinen den gangen Tag, die gange Zeit. Bober die Betrübniß? "Beil wir, fo lange wir im Korper find, vom Beren entfernt find. 2 Cor. 5" Bei allem Ueberfluffe find wir noch nicht in unferm Baterlande, wohin wir eilen. Für den die Bilgerfahrt angenehm ift, der liebt bas Baterland nicht; wenn bas Baterland angenehm ift, ift bie Bilgerschaft bitter; wenn die Pilgerschaft bitter ift, so ift es ber gange Tag. Wann gibt es feine Betrübnif? Wann im Naterlande Freude berricht. "Die Freuden in beinen Rechten dauern beständig, bu erfülleft mich mit Wonne mit beinem Angenichte, daß ich betrachte bie Freude des herrn. Bf. 15." Dort gibt es feine Müben und feine Scufger, bort fein Rieben, fondern Lobpreifung; bort Unschauung ohne Aufboren und Liebe ohne Etel. Go lange wir alfo nicht bort find, fo lange, febet ibr, find wir nicht im (Suten 2).

## 20.

Ungludlich ift der Mensch, wenn er auf dieser irdischen Wanderschaft den Weg und den Ort nicht zu finden weiß.

Ein gutes Werf macht die Absicht, die Absicht leitet ben Glauben. Sebe nicht fo fehr darauf, was der Mensch

<sup>1)</sup> Serm. 144.

<sup>2)</sup> Enar. in Ps. 85. n. 11.

thut, fondern auf feine Abficht beim Sandeln , um fich auf bas Befte ju regieren. Denn laffe einen Menfchen am beften bas Schiff führen und an tad Riel feuern, mas nütt es, wenn er die Ruder febr wohl führt und bewegt, aber das Bordertheil den Kluthen preifaicht? wenn er Gorge tragt, baß die Seiten nicht eintauchen; er fo fraftig ift, daß er bas Schiff überall binführt, wobin er will und wovon er will. und es von ibm beift: Bis wohin willft du? und er fagt: ich weiß es nicht, ober nicht faat: ich weiß es nicht, fondern: jenen Safen will ich erreichen, dabei aber nicht in ben Safen, fondern an tie Steinwande bingufteuert? Leitet Diefer nicht, je mehr er in der Rührung Des Schiffes thatig und fraftig ju fenn scheint, um fo gefährlicher dasfelbe, fo gwar, bag er es mit Sturmfdritten bem Schiffbruche entgegenführt? Go ift ein Reder, welcher aufer ber rechten Babn febr mobl läuft. Bare es alfo nicht beffer und erträglicher, es mare jener Steuermann ein wenig fraftlofer, fo daß er gwar mit Dube und einiger Anftrengung Die Ruder führte, aber doch den geraden und geziemenden Lauf einbielte, und wiederum, wenn ein Anderer awar langfamer und schwächer, doch auf dem Wege bliebe, als außer bem Wege tüchtig ruderte? Gener ift febr ju loben, welcher somobl den Weg fennt, als auch darauf mandelt; wenn awar auch der Rolgende nachhinft, fo verirrt er fich doch nicht, oder bleibt fieben, fondern fchreitet, wenn auch langfam, fort. Bielleicht ift auch Soffnung vorhanden, daß er boch, wenn auch langfam, jum Biele fommen werde. Rübme ein Gottlofer feine Werfe und fage: 3ch gebe den Armen, ich nehme Niemanden etwas, ich begehre fein fremdes Beib, ich todte Miemanden, ich betruge Niemanden, er fage biefes Mues und ich frage, ob er fromm oder gottlos fen. Und wie bin ich gottlos, fagt er, da ich dieses thue? Wie find Gene gottlos, von denen geschrieben feht: "Gie dienten der Creatur mehr, als dem Schopfer, der gepriesen ift in Emigfelt. Rom. 1." Wie bift bu gottlos? Wie? wenn bu für alle biefe guten Werke entweder das hoffest, mas gu boffen ift, aber nicht von dem, von dem es ju boffen ift; Der beil, Augustin. I. 5

aber du hoffit, was man nicht hoffen darf, wenn auch von dem, welcher das ewige Leben verleiht. Du hofftest für deine guten Werke ein zeitliches Glück, und bist gottlos. Dies ist nicht der Lohn des Glaubens; es ist der Glaube etwas Kosbares. Du bist also gottlos, und deine Werke haben keinen Werth. Bewegest du auch in guten Werken deine Hände und glaubst das Schiff sehr wohl zu führen, so steuerst du doch den Alippen zu. Verbessere den Glauben, lenke den Glauben, suche den Weg; und hast du gute Glieder, so wandle jest sicher, lause, du hast den Weg. Je mehr du lausest, desso leichter gelangst du an das Ziel. Aber vielleicht hinkest du ein wenig? Verlasse doch den Weg nicht, wenn du auch später ankommst; bleibe nicht stehen und sehe nicht zurück und gebe nicht ab 1).

Wir mussen laufen, aber auf der Rennbahn laufen. Wer außer dieser lauft, lauft umsonst, ja er lauft mühevoll. Er irrt um so mehr, je weiter er vom Wege absommt Wer ist der Weg, auf dem wir laufen? Ehristus sagt es: "Ich bin der Weg. Joh 14." Was ist das Vaterland, wohin wir eilen? Ehristus sagt es: "Ich bin die Wahrheit!" Durch ihn laufst du, zu ihm eilst du, in ihm wohnst du. Aber damit wir zu ihm kämen, kam er sogar zu uns. Denn wir waren weit entsernt und irrten weit ab. Wir waren müde geworden im langen Umherirren, und sonnten unsere Glieder nicht bewegen. Es kam der Arzt zu den Kranken, es wurde der Weg den Irrenden gewiesen. Laßt uns von ibm beilen und wandeln wir durch ibn 2).

<sup>1)</sup> Enar. in Ps. 31, n 4, 6.

<sup>2)</sup> Tract 10, in Epist. Joan.

## 21.

1tm an Ziel und Ort zu kommen, muß der Christ bas Zeitliche verlassen.

Salte dich nicht auf dem Wege auf, fondern eile ans Biel. Wogu du immer fommft, geb vorüber, bis bu ans Riel fommit. Bas ift bas Riel? "Mir ift es aut, Gott gnzubangen. Bf. 72." Du biengeft Gott an, baft ben Weg vollendet: bu wirft im Baterlande bleiben. Gebet, Jemand fucht Geld, bas fen nicht bein Biel, geb vorüber wie ein Fremdling. Suche, wohin du gebeft, nicht wo du bleibft. Wenn bu aber bas Geld liebft, fo bift bu baburch gebunden: bas Geld wird eine Ruffessel fenn, du fommft nicht von dannen. Beb alfo vorüber und eile ans Bicl. Guchft bu forperliches Moblergeben? Bleibe dabei nicht. Denn mas ift forperliches Bobl, das der Tod nimmt, die Aranfbeit fcmacht? Suche jenes, daß vielleicht nicht eine schmache Gefundheit deine guten Werfe verbindere. Daber liegt bas Riel aufer Diefer Befundheit, weil fie wegen etwas Underm gesucht wird. Bas aber wegen eines Undern begebrt wird, bas ift nicht felbit Biel. Bas um feinetwegen und umfonft gefucht wird, bas ift Biel.

Du suchst Stren? Vielleicht suchst du sie, um etwas thun zu können, um Gott zu gefallen. Liebe die Stre selbst nicht, daß du nicht dabei dich aufhaltest. Du sucht Lob? Wenn du Gottes Lob suchest, so thust du wohl; wenn das deine, thust du schlecht, du bleibst am Wege. Aber sich, du wirst geliebt und gelobt; danke nicht, wenn du deinetwegen gelobt wirst; werde gelobt in Gott, so daß du singest: "Im Herrn wird gelobt meine Seele. Ps. 33." Du trägst eine gute Rede vor, und sie wird gelobt. Sie werde nicht gelobt um deinetwillen; dies ist nicht das Ziel. Wenn du darein dein Heil sepest, so gehst du zu Ende; aber du kommst nicht ans Ende, so daß du vollendet werdest, sondern

bu tommit and Ende, daß du ju Grunde gebeft. Daber werde beine Riche nicht beinetwegen gelobt Aber wie foll fie gelobt werden? "In Gott will ich preisen die Rede, in Gott loben das Wort. Pf. 55." Und Diefes fen, damit an dir geschebe, mas folgt: "Auf Gott boffte ich, ich merde nicht fürchten, was der Mensch thut. Denn wenn alles an bir in Gott gelobt wird, fo ift feine Rurcht vorbanden, daß bein Lob vergebt, weil Gott nicht vergebt. Daber gebe auch an der Ehre vorüber. Gebet, Bruder, mas mir guruct. legen, ba bas Biel nicht in ihnen ift. Diefes gebrauchen mir auf dem Bege, wir sammeln und Rrafte in den Derbergen, und geben binweg. Wo ift alfo bas Riel? Gelieb. tefte, wir find Cobne Gotted und noch nicht ift es offenbar, was wir fenn werden 1 Joh. 3." Wir find also noch auf bem Beae, wir muffen noch immer bas, wobin wir fommen, verlaffen, bis mir an bas Biel fommen 1).

2.

# Unfer Ziel ift Chriftus.

"Ich sah das Ende von jedem Ende. Pf. 118." Was sah dieser? Wir meinen, er flieg auf den Gipfel eines sehr hoben und steilen Berges, und sah sich um, und schaute den Umfreis der Erde und die Gränzen des Erdfreises, und daber sagte er: Ich sah das Ende von allem Ende. Wenn dieses zu loben ift, so stehen wir zum herrn um so scharfe Augen, daß wir einen sehr hohen Berg auf der Erde erblicken, wovon wir das Ende jeglichen Endes erblicken. Gehe nicht weit. Sich, ich sage dir, steige auf den Berg und sieh das Ende. Ehristus ist der Weg. Romme zu Ehris

<sup>1)</sup> Tract. 10 in Epist. Joan.

flus, du fiehft hier bas lette Ende. Was ift diefes Ende? Frage den beil. Paulus: "Das Ende des Gefetes aber ift die Liche von reinem Bergen, von gutem Gewissen und ungeheuchettem Glauben. 1 Tim. 1."

11nd andersmo: "Die Rulle bes Befetes aber ift bie Liebe. Rom. 13" Bas ift fo begrangt und fo abgefchloffen, als die Rulle? Bruder, bas ift weislich gefagt. Es beifit nicht Bernichtung, fondern Bollendung. Denn co beift etwas Anderes, wenn gefagt wird: Ich habe tas Brod geendigt, etwas Anderes: 3ch babe das Rleid geendigt Das Brod fommt gu Ende burch bas Effen, bas Rleid burch bas Daden. Ueberall febt Ende; bort beift es vernichten, bier vollenden. Das Brod wird geendigt, daß es nicht mehr fen; das Rleid wird geendigt, bamit es vollendet fen. Daber boret bas Ende. "Das Ende des Gefenes ift Chrifins, jur Berechtigfeit für jeden B.aubigen Rom, 10 " Und marum ift Chriftus das Ende? Weil Chriftus Got und das Biet des Gefines Die Liebe, und Bett die Liebe iff; weil der Bater, und der Gobn und der beil, Beift Gins find. Dort ift bein Biel, anderswo ift der Beg 1).

Sehe auf Christus, und bleibe nicht am Wege, damit du zum Ziele gelangest. Denn wo du immer flehft, ehe du zu Ehristus gelangst, fagt dir die beil. Schrift nichts Underes, als: Gehe fort, es ist noch kein Aubeplas. Und zwar ist der Ort, wo am sichersten ein Ankerplat ist, ein Felsen, auf dem sich das haus sicher erhebt, so daß es keinen Regen fürchtet. Denn Flüsse drangen an dasselbe, und es fürzte nicht, denn es ist gegründet auf Felsen: Der Felsen aber war Christus Matth 7. Das Ende unseres Wandels ist also Christus, weil wir, was wir immer thun, in ihm und von ihm vollendet werden; und dies ist unsere Vollendung, kommet zu ihm.

Wenn du gu ihm gelangn, fragft du nicht mehr weiter um einen Plat; er ift dein Biel. Denn wie das Biel deines Weges ein Ort ift, ben du gu erreichen suchft und wo du,

<sup>1)</sup> Tract, 10, in Epist Joan.

wenn du dahin gelangst, auch bleiben wirst, so ist das Ziel und Ende deines Strebens, deines Borfapes, deines Unternehmens jener, wohin du trachtest; und gelangst du dahin, so verlangst du nichts mehr, weil es nichts Besseres geben wird. Er also hat uns ein Beispiel gegeben, wie wir auf dieser Wanderschaft leben mussen, und er wird uns im fünftigen Leben den Lohn für unser Leben geben 1).

#### 23.

Das Ziel des Menschen ift das ewige gludselige Leben.

Die Seele ift keineswegs gesund, die das Ewige nicht dem Zeitlichen vorzieht. Denn in der Zeit lebt man unnütz, wenn man sich nicht ein Verdienst erwirbt, um in der Ewigsteit davon zu leben. Man muß also auf jenes Eine Leben, in dem man mit Gott und von Gott lebt, Alles, was man sich Billiges und Rüpliches wünscht, unbezweiselt beziehen. Denn darin lieben wir und selbst, wenn wir Gott lieben und gemäß dem zweiten Gebote unsere Nächsten wie und selbst so in der Wahrheit lieben, wenn wir es zu der Gott ähnlichen Liebe, so viel an und ift, hinführen Gott also lieben wir seinerwegen, und aber und die Nächsten wegen Gott. Aber wenn wir so leben, so glauben wir ja nicht, als wären wir schon im seligen Leben und hätten nichts mehr zu erstehen. Denn wie leben wir jest schon selig, da ja jenes noch sehlt, weswegen allein wir gut und fromm leben?

Laffen wir uns alfo nicht durch das Biele zerftreut machen, und fragen wir nicht, um was wir fleben follen, aus Furcht, wir möchten nicht recht beten; fondern fagen wir vielmehr mit dem Pfalmiften: "Um Gins bat ich den Serrn,

<sup>1)</sup> Enar. in Ps. 36. n. 2.

dies will ich erlangen, daß ich mobne im Saufe Gottes alle Tage meines Lebens, daß ich fchaue die Liebe Gottes und feinen Tempel besuche. Bf. 26." Denn dort fommt nicht ber Tag und geht wieder; das Ende des einen ift nicht ber Unfang des andern Tages: alle Tage baben fein Ende und fie bilben bas Leben, bas fich ebenfalls nicht endigt. Es ift felbit nur eines und ein feliges Leben, fo baf ich fchaue Die Wonne des herrn in Ewigfeit, und die Menschen find unfterblich und unvergänglich an Bib und Seele. Wegen Diefes einen Lebens erwirbt man alles Undere, und man tann es füglich fo begehren Sat Jemand jenes, fo bat er Alles, was er will, und er fann nichts Anderes wünschen, außer mas recht ift. Denn bort ift die Quelle des Lebens, wornach wir jest burften muffen im Gebete, fo lange wir in der hoffnung leben und so lange wir, mas wir boffen, noch nicht ichauen, unter dem Schatten feiner Rlugel, por bem all unfer Gebnen liegt, damit wir voll werden von der Rulle des Saufes Gottes, und daß wir trinfen von der Quelle feiner Wonne, denn bei ibm ift ber Quell des Lebens, und in feinem Lichte werden wir das Licht schauen. Wenn unfer Sebnen gestillt wird in feinen Gutern, fo baben wir nichts mehr zu ersehnen, sondern Alles haben wir nur freubig au umfaffen 1)

"Selig die reinen Herzens sind, denn sie werden Gott schauen. Matth. 5" Dies ist das Ziel unserer Liebe, das Ziel unserer Bollendung, aber nicht unserer Vernichtung. Es geht zu Ende das Essen, es wird das Aleid vollendet. Beides geht zu Ende; das erste Mal bezieht es sich auf das Alushören, das andere Mal auf die Bollführung. Was wir thun, denken, wornach wir streben und uns sehnen, Alles bedürfen wir nicht mehr, wenn man zur Anschauung Gottes gelangt Denn was soll der suchen, bei dem Gott ift? Gott wollen wir sehen, darnach sehnen und seufzen wir. Wernicht? Aber sieh, was gesagt ist: "Selig, die reinen Herzens sind, denn sie werden Gott anschauen. Matth. 5."

<sup>1)</sup> Epist, 130.

Dieses erwird dir, womit du schaueft. Um nämlich fleischlich zu reden, wozu verlangst du mit triefenden Augen den Aufgang der Sonne zu schauen? Sind die Augen rein, so ift das Connenticht eine Freude; sind sie nicht rein, so ift es eine Qual. Denn nach dem Versprechen kannst du nicht mit unreinen Augen anschauen, was man nur mit reinem Herzen anschauen kann. Du wirst abgehalten, zurückgetrieben, wirst nicht anschauen 1).

#### 24.

Alle wollen felig werden, doch Wenige wiffen oder wollen das, wodurch sie felig werden.

"Selig die Untadelhaften am Weg. Pf 118." Es ermahnt uns der Pfalmist an die Seligfeit, die jeder wünscht. Denn wo gab es Jemanden, oder wird es einen geben, der nicht selig seyn wollte? Was bedarf es also da einer Ermunterung zu einer Sache, die der menschliche Geist von freien Stücken wünscht? Denn wer ermahnt, hat den Zweck, den Willen dessen, den er ermahnt, zu erregen zu dem, was der Gegenstand der Unterredung ist.

Soll es also hier der Zweck seyn, uns zu ermahnen, etwas zu wollen, was wir nicht wollen können? Nicht deswegen geschicht es, weil alle Menschen selig werden wollen, sondern weil die Meisten nicht wissen, wie man dahin gelangt. Dieß sagt der Psalmist: Selig die Unbesteckten auf den Wegen, die wandeln im Gesetze des Herrn; gleich als wollte er sagen: Ich weiß, was du willst, die Seligseit willst du; wenn du also selig werden willst, so wandle unbesteckt.

<sup>1)</sup> Serm 53.

Jenes wollen Alle, Wenige dieses, ohne das man nicht selig werden kann. Aber wo wird jeder unbesteckt seyn, wenn nicht am Wege; auf welchem Wege? im Gesetze des Herrn. Daber ist der Zuruf: "Selig die Unbesteckten am Wege, die wandeln im Gesetz des Herrn," nicht umsonst zu uns gerichtet; sondern die Ermahnung ist für uns nothwendig. Denn wo geschieht etwas Gutes, wenn Alle dazu saumselig sind, unbesteckt zu wandeln im Gesetze des Herrn? Das Gesetz des Herrn wird so dargestellt, daß wegen dessen, was Alle wollen, auch das geschehen soll, was die Meisten nicht wollen Denn selig zu seyn, ist etwas so Großes, daß es sowohl die Guten als Bösen wänschen.

Und es ift nicht zu verwundern, daß bie Buten beff. wegen gut find; aber bieß ift munderbar, daß auch die Bofen defimegen, weil fie felig fenn follen, es find. Denn Reder, der den Leidenschaften, ber Schwelgerei und der Bolluft ergeben ift, fucht in tiefem Bofen feine Geligfeit und balt fich für unglücklich, wenn er jum Genuffe feines Belüftens nicht gelangt, aber bas Gute balt er für fein Bluck, wenn er es erlangt. Wer dem Geize ergeben ift, ber bäuft auf alle mögliche Beife die Schäpe jufammen, daß er selig fen; wer das Blut fe ner Reinde vergieffen will, wer nach Gewalt trachtet, wer feine Graufamfeit burch fremdes Unglud zeigen will, der fucht in allen Laftern feine Seligfeit. Diefe Abirrenden alfo, die ein falfches Blück mit mabrem Glende fuchen , ruft jene gottliche Stimme auf ben Beg gurud: Gelig die Unbeflecten am Bege, die im Gefete des herrn wandeln, indem fie gleichfam fagt : Bo. bin gebet ibr? Ihr gebet ju Grunde und wiffet es nicht. Der Weg, den ihr wandelt, führt nicht dabin, wobin ibr wünschet; denn ibr wollet felig fenn, aber ber Weg ift unglücklich und er führt ju noch größerem Unglücke, wenn ibr darauf fortwandelt Gin fo großes Gut fuchet nicht durch schlechte M ttel; wenn ibr dabin gelangen wollet, fo fommet bieber, bier mandelt. Die ibr den Genuß der Geliateit nicht unterdrücken fonnet, verlaffet bas Glend Diefes verfehrten Beges. Ihr mandelt umfonft und werdet

mide und wenn ihr es erlangt, befleckt. Es find aber nicht felig, die befleckt find im Frethume, die wandeln in der Berfehrtheit der Welt, sondern: Selig die Unbefleckten am Wege, die wandeln im Gesche des Herrn 1).

#### 25.

Der Mensch kann nicht selig werden burch das, was unter ihm steht.

Alle lieben bie Seliakeit, und barum find bie Menfchen verkehrt, weil sie gwar bofe aber nicht unglücklich fenn wollen Da die Bosbeit beständig mit der Unfeligfeit tit, fo mollen iene Bertebrten nicht nur bofe fenn, aber nicht unfelia, mas nicht möglich ift, fondern fie wollen defimegen bofe fenn, um nicht unfelig ju fenn. Was beift bas, wenn ich fagte: defiwegen wollen fie bofe fenn, daß fie nicht unglücklich fenen? Betrachtet es ein wenig an allen Menichen, die Bofes thun. Gie wollen immer glücklich fenn. Er begeht einen Diebstahl; fragft du: Barum? Degen Sunger, wegen Roth. Alfo ift er bofe, um nicht ungluck. lich au fenn, und awar um fo unglücklicher, weil er bofe ift. Entweder um ein Ungluck ju baben, oder um ein Gluck ju erlangen, thun die Menschen entweder Gutes oder Bofes : fie wollen immer glücklich fenn. Leben fie aut ober schlecht, fie wollen glücklich fenn; aber nicht Alle erreichen, mas fie wollen. Es wollen gwar Alle felig fenn, aber dieß tonnen nur die, welche gerecht fenn wollen.

Und fieh, ich weiß nicht, wer glücklich fenn will, um Bofes zu thun. Woher? Bom Golde, vom Silber, vom Gelde, von den Landgütern, Gründen, Säufern, Stlaven, zeitlichem Anfehen, flüchtiger Ehre. Sie wollen Etwas

<sup>1)</sup> Enar. in Ps. 118, Serm. 1. n. 1.

baben, um glücklich zu fenn; untersuche also, was du haft um glücklich zu fenn. Denn wenn du selig bist, so bist du doch besser, als wenn du unglücklich bist. Es kann aber nicht eine geringere Sache, als du bist, dich selig machen. Du bist ein Mensch; was du begehrst, um selig zu senn, ist geringer als du. Gold, Silber, alles förperliche, was du wünschest zu erhalten, zu bestsen, zu genießen, ist geringer als du. Du bist vortresslicher und höher und doch willst du besser werden, als du bist, da du selig senn willst, weil du unglücklich bist. Denn es ist auf jeden Fall besser, glücklich als unglücklich zu senn. Du willst besser senn, als du bist, und du suchst dazu Geringeres als du bist. Was du auf Erden sucht, ist geringer als du <sup>1</sup>).

"Sitelfeit der Eitelfeiten, und Alles ift eitela — fagt der Prediger, indem er Sitelfeit es nennt, nicht als ob es Gott nicht geschaffen hätte, sondern weil die Menschen sich unterordnen wollen durch Sünde, den Dingen, die ihnen durch das göttliche Gesetz unterworfen sind. Denn was ist es anders, durch falsche Güter sich täuschen und hintergehen lassen, als wenn du glaubst, daß du Geringeres als du bist, bewundern und begehren müsselt? Der gemäßigte Mann hat bei dem Wechseln der Unstätigkeit der Dinge die Regel, daß er nichts begehrt, was nicht an sich begehrenswerth ist, und daß er zum täglichen Lebensbedürfnisse nur das hinreichende erwirbt, das er mit Maaß gebraucht, aber nicht mit hingebung liebt <sup>2</sup>).

Suchen wir nicht das Sochste in dem Niedrigsten, noch bangen wir selbst dem Niedrigsten an Beurtheilen wir es, damit wir nicht gerichtet werden, das will sagen, legen wir ihm so viel Werth bei, als das Geringste verdient, auf daß wir nicht, wenn wir im Letten das Erste suchen, anstatt zu dem Ersten, vielmehr zum Letten gerechnet werden 3).

<sup>1)</sup> Enar. 3. in Ps. 32 n. 15.

<sup>2) 1,</sup> de Morib Eccl. Cath. c. 21.

<sup>3)</sup> L. de v. rel. c. 34.

#### 26.

Der Mensch kann nur selig werden durch das, was vorzüglicher ist als er.

Ich weiß, wir alle miffen und wollen es, daß du beffer werden willft: suche mas beffer als bu ift, daß du beffer wirft als bu bift Betrachte nun Simmel und Erde, fie follen bir nicht fo gefallen, daß bu baburch beffer werden willft. In der Seele liegt es, was du fuchift; benn du willft felig fenn; fache alfo mit beiner Geele, mas beffer ift. Da es nun zweierlei gibt, nämlich Geele und Leib, fo fann, meil von diefen zweien die Seele vorzuglicher ift, bein Leib beffer werden durch die Seele, weil er ber Seele untermor. fen ift. Es fann alfo bein Leib durch die Geele beffer werben, fo daß, wenn beine Scele gerecht ift, auch dein Leib unsterblich wird. Denn burch Erleuchtung ber Geele ver-Dient der Körper die Unverweslichfeit, fo daß das Schlech. tere durch das Beffere erhöht wird. Wenn alfo das Gut deines Leibes die Seele ift, weil fie beffer als der Korper ift, fo fuche, wenn du ein But fucheft, ein folches, das beffer ift als beine Seele. Was ift aber beine Secle? Bore, daß bu nicht vielleicht aus Berachtung beiner Geele, indem bu fie für etwas Miedriges und Berworfenes baltit, Schlechteres fucheft, um damit beine Secle felig ju machen.

In deiner Seele ift das Bild Gottes, der Verstand des Menschen erfaßt es. Indem er dieses Bild in sich trägt, so entseelte er es, indem er sich der Sünde übergab. Jener, welcher die Seele gebildet hatte, sollte sie jest wieder herstellen, denn durch das Wort ist Alles gemacht, und durch das Wort ward ihr dies Bild eingeprägt. Es fam selbst das Wort, so daß wir beim Apostel hören: "Verbessert euch in der Neuheit eures Geistes. Röm 12." Es ift also übrig,

daß du das sucheft, was besser denn deine Seele ift. Was aber soll besser senn, als dein Gott? Man sindet nichts Besseres als deine Seele; denn deine Seele, wenn sie im vollsommenen Justande ist, sommt den Engeln gleich. Darwiber ift aber nur der Schöpfer Erhebe dich zu ihm, verzweiste nicht, sage ja nicht: Es ist zu hoch; ich kann es nicht. Es kostet viel mehr, das Gold beständig zu besissen, das du suchest. Wenn du dieses besissen willst, so kannst du es nicht; Gott aber kannst du, wenn du willst, besissen; denn er kam, ehe du es wolltest, zu dir, und da du abirrtest, rief er dich, und da du umkehrtest, erschütterte er dich, und da du erschüttert bekanntest, tröstete er dich.

Er, der dir Aues gab, der dich schuf, Er, der auch über die Bosen Regen und Sonnenschein kommen läßt, ihnen Früchte, Wasser, Leben, Gesundheit, so vielen Trost gibt, bewahrt für dich etwas, was er nur dir gibt Was bewahrt er aber auf, als sich selbst? Bitte um etwas, wenn du etwas Beseres sindest; Gott gibt dich dir selbst. Geiziger, warum wünschest du dir himmel und Erd.? Beser ist, der himmel und Erde schuf; ihn schaue an, ihn soust du haben "Selig ist das Geschlecht, dessen herr ihr Gott ist. Ps. 42." Daber sehnet euch, damit ihr ihn besispet; erst dann werdet ihr selig senn. Dadurch allein send ihr felig; durch etwas Beseres, als du bist, kannst du allein selig werden. Gott, dein Schöpfer, ist besser als du. Dieses liebe, dieses besise, dieses kannst du, wenn du willst, haben, dieses wirst du umsonst haben 1).

<sup>1)</sup> Enar. 3 in Ps. 32. n 16.

27.

Miemand tann felig fenn, außer er hangt dem bochsten Gut an.

Bir wollen also selig leben, und Niemanden gibt cs im Menschengeschlechte, ber nicht mit Diesem Musspruche, bevor er deutlich entwickelt ift, übereinstimmte. Gelia aber, foviel ich glaube, fann weder der beifen, der nicht bas befitt, mas er liebt mas es immer fen; oder der das bat, mas er liebt, wenn es ichablich ift, noch ber, welcher bas nicht liebt, mas er bat, felbit wenn es das Beffe mare. Denn auch der, welcher nach dem ftrebt, was er nicht erlangen fann, fublt Qual, und ber, welcher bas erlangt, mas er nicht erlangen foll, wird bintergangen, und ber ift frant, der fich nach dem nicht febnet, wonach man ftreben muß. Alles diefes aber ift mit Unglud verbunden; denn Blud und Unglud pflegten fich nie mit bem Menichen gu verbinden; feiner von ihnen ift alfo felig. Als viertes ift nun übrig, wie ich febe, wo das felige Leben gefunden merben fann, ba man das, mas bes Menfchen Beftes ift, fomobl liebt, als bat. Denn mas beift genießen anders, als bas por fich ju baben, mas du liebit? Und es fann fein Menfch felia fenn obne Benuß deffen, was des Menschen Beftes ift: und Reder, ber es genießt, ift felia 1).

Wer fragt, wie er zur Seligfeit gelange, der fragt in der That um nichts Anderes, als wo das Ziel und Ende des Guten ift, das beißt, wo es besteht, nicht nach schlechter und verfehrter Meinung, sondern nach zuverlässiger und unbestrittener Wahrheit, jenes höchste Gut des Menschen, das von Jedem nun gefunden werden kann, entweder im Körper, oder in der Seele, oder in Gott, oder in zweien von

<sup>1)</sup> L. 1. de Morib Eccl, Calh. c, 3.

beiden, oder gewiß in allen. Wenn du weißt, daß weder das höchste Gut ganz, noch theilweise im Körper sen, so bleibt nur die Seele und Gott übrig, so daß es entweder in einem oder in beiden liegt. Wenn du aber dasselbe von der Seele, wie vom Körper hältst, was bleibt noch übrig als Gott, in dem das höchste Gut des Menschen zu suchen ist? N cht als ob es keine andern Güter gäbe, sondern es beißt höchstes Gut, weil sich darauf die übrigen beziehen. Denn wenn Jeder dieß genießt, ist er selig, weswegen er die übrigen haben will; da er jenes nicht um eines andern, sondern um seinetwillen liebt Und darum ist dort das Ende, weil er außer diesem kein Anderes mehr sindet. Dort ist die Rube alles Sehnens, dort die Sicherheit des Genusses, dort die ruhigste Freude des besten Willers 2).

Darüber baben auch die Weltweisen viel geredet . aber bei ibnen findet man nicht mabre Frommigfeit, d b. mabren Gottesdienft, wober fich alle gute Lebensweise schreibt: und awar beswegen, glaube ich, weil fie fich bas felige Leben felbit bereiten wollen und es nicht sowohl erftreben, als es fich ju recht ju richten glauben, ba doch ber Geber nur Gott ift Denn nur der macht den Menfchen felia, der ibn fcuf Denn er, ber ohne Unterschied jedem Geschöpfe, ben Buten wie Schlechten, fo viele Guter mittbeilt, baf fie find, daß fie Menichen find, daß fie leben, Rrafte und Schane baben, gibt fich felbft ihnen jum Befige, weil auch von ibm es ift, daß fie gut find. Gene aber, bie in diefem fummervollen Leben, in diefen gebrechlichen Gliedern, unter ber Laft des vergänglichen Aleisches, die Urbeber ibrer Gelia. feit und gleichsam ibre Begründer fein wollen, indem fie diese burch eigene Rraft erringen und befiten mollen. fonnen, indem fie nicht von jener Quelle der Tugenden Schöpften und bofften, Gott nur fühlen, daß er ibrem Rorn widerstand 1).

<sup>2)</sup> Epist. 118. c. 3. n. 13.

<sup>1)</sup> Epist. 156, c. 1. n. 2.

#### 28.

## Gott allein ift das hochste But.

Rur ble geiftige oder benfende Creatur gibt es fein But, wodurch fie felig wird, als Gott Denn obwohl nicht jedes Geschöpf selia fenn fann, so fann ce doch diefes, was es fann, nicht von fich felbft, weil es aus nichts geschaffen ift, fondern durch den, von dem es aeschaffen ift. Erlangt Die Creatur den, bei deffen Berlufte fie unselig ift, so ift fie felig; jener aber, ber burch fich felbst gut ift, fann, weil er fich nicht verlieren fann, auch nicht unselig fenn. Wir fagen alfo, es gebe nur Gin unveranderliches Gut, nämlich ben einen, mabren und feligen Gott; daß aber Alles, mas er fchuf, zwar, weil es von ibm fommt, aut, aber veränderlich ift, weil es nicht aus ibm, fondern aus Michts geschaffen ift, Obwohl fie nun die bochften Guter nicht find, weil Gott bas bochfte ift, fo find doch diese veränderlichen Guter große Güter, weil fie Gott anbangen fonnen, um felia gu fepn; denn er ift das unveranderliche Gut, das fo gut ift, baf fie ohne diefes unglücklich find. Wenn alfo bie Creatur, Die fo vortrefflich erschaffen ift, daß, obschon fie veränderlich ift, doch dadurch, daß fie bem bochften, unveränderlichen Gute anbanat, felig wird, und ibren Mangel nur dann verliert, wenn fie felig ift und biefes nur durch Gott gescheben fann, fo ift es mabrlich ein Bergeben, Gott nicht angubangen. Wie groß aber das Lob ift, Gott angubangen, daß Die Creatur in ihm lebe, in ihm weise fen, an ihm fich freue und ein fo bobes But eber Tod, eber Gebrechen, eber Qual genieft, mer fonnte dief wurdig denten oder fagen 1)?

Die Seligfeit, wodurch die Seele gludfelig wird, ift nur möglich durch die Theilnahme an jener ewiglebendigen

<sup>1)</sup> L. 12. de Civ. Dei, c. 1.

und unveränderlichen Leben, und jener ewigen Wesenheit, die Gott ift, daß so wie die Scele, die niedriger als Gott ift, auch den Leib, der unter ihr fieht, belebt, so dieselbe Seele nur ein Wesen seilg macht, das über ihr fieht. Denn über dem Körper fieht die Scele, über der Seele Gott 2).

Er ift die Quelle unferer Geligkeit, er das Ende aller unferer Buniche. Diefen erwählend, oder vielmehr mieder erwählend - benn wir verloren ibn durch Rabrläffigfeit -Diefen alfo wieder erwahlend, baber die Religion ihren Ramen bat, freben wir durch Liebe ju ibm, damit wir dort angelangt, Rube baben; daber find wir felig, weil wir durch ibn vollendet find. Denn unfer But, worüber die Bbiloforben vielfach ftreiten, beflebt barin, Gott anzugeboren, mit ibm vereinigt ju fenn, burch beffen untorperlichen Bent Die Seele mit wahren Tugenden angefüllt und befruchtet wird. Diefes But follen wir mit ganger Seele, aus gangem Bergen und mit allen Rraften lieben. Bu diefem Gute muffen wir, wenn wir von Undern geliebt werden, gezogen werden und Andere, die wir lieben, gieben Go erfüllt man iene awei Gefete, woran bas gange Gefet und bie Bropbeten bangen: "Liebe Gott beinen herrn in beinem gangen Bergen, in Deiner gangen Scele, und in beinem gauten Gemuthe; beinen Nachsten aber wie bich felbft. Matth. 22 "

Damit nämlich der Mensch weiß, daß er sich liebe, ift ihm ein Ziel gegeben, worauf er Alles beziehen soll, um selig zu senn. Denn Jeder, der sich liebt, will nur selig senn. Dieses Ziel aber ist die Vereinigung mit Gott. Wenn also die Nächstenliebe befohlen wird, was wird Anderes befohlen, als daß der, welcher weiß, daß er sich liebe, so viel als möglich dahin strebe, daß Gott geliebt werde? Dieß ist Gottesdienst, dieß wahre Religion, dieß rechte Frömmigseit, dieß endlich der Gott schuldige Dienst?).

<sup>1)</sup> Tract 23. in Joan.

<sup>2)</sup> L. 10. de Civ. D. c. 3.

#### 29.

Gott allein ift das hochfte Gut, welches die vernünftige Creatur fattigen kann.

Die Liebe und Freundschaft macht ben Menschen gum Reinde Gotten. Er erfüllt nicht, mas er versprochen bat, er ift ein Lugner und Betruger. Daber boren bie Menfchen nicht auf, in diefer Belt zu boffen, und wer gelangt gu Allem, was er bofft? Aber fommt er ju Etwas, fo ift es foateich wiederum eitel und vergangen. Man fangt an, Underes zu boffen, andere Guter zu munschen; aber mas bu auch immer erlangit, immer ift es alsbald wiederum Schall. Erfaffe alfo Gott, weil er nie vergebt, weil er bas Schönfte ift. Denn befregen vergebt Jenes, weil es nicht fteben bleiben fann, weil es nicht bas, mas Gott ift. Denn bir, o Seele, genügt nur ber, welcher bich erschuf. Bas bu immer ergreifeft, ift nichtig, weil dich allein ber fattigen fann, der dich nach feinem Bilde erschuf. Defiwegen beift cs : "Berr, geige une ben Bater und es genügt uns. Sob. 14." Denn dort allein fann Sicherheit fenn, und da, wo Sicher. beit fenn fann, ba ift gleichfam unaussprechliche Gattigung. Denn du wirft nicht fatt, daß bu dich entfernen wollteft, noch feblt etwas, fo daß du einen Mangel litteft 1).

Ein Jeder, meine Brüder, schaue in sein Inneres, betrachte sich und prüfe sich in allen seinen Werken, allen seinen Thaten, die er üben soll, mit Liebe, ohne Erwartung
auf zeitliche Belohnung, sondern auf das Versprechen Gottes, das Angesicht Gottes. Denn was Gott verspricht, hat
nur Werth, weil er sich selbst verspricht. Gott würde mich
nicht sättigen, wenn sich mir nicht Gott selbst verspräche.

<sup>1)</sup> Serm, 125.

Was ift die ganze Erde? Was ist das ganze Meer? Was ist der ganze himmel? Was sind alle Gestirne? Was die Sonne? Was der Mond? Was das heer der Engel? Nach dem Schöpfer von allem diesem dürste ich, nach ihm hungere ich. Ihm sage ich: "Bei dir ist die Quelle des Lebens Ps. 35.," ihm, der zu mir sagt! "Ich bin das lebendige Brod, das vom himmel herabgestiegen ist. Joh. 6."

Es durfte und bungere meine Abwefenbeit, damit meine Begenwart gestillet merbe. Die Belt ichmeichelt und mit vielen schönen und großen Dingen; boch schöner, mächtiger, erbabener und füßer ift der Schöpfer. "Ich werde voll werden, wenn fich beine Berrlichfeit offenbart. Bf. 16." Gott wird Alles in Allem fenn. Was ift Alles? Was bu bier sucheft, mas du bier für mächtig bielteft, bas mird er bir fenn. Bas wollteft bu bier? Bas liebteft bu? Effen und Trinfen? Er felbft wird dir jur Speife, er felbft wird dir jum Tranke fenn. Was wollteft du bier? Gine gebrechliche, vergängliche und forverliche Gefundbeit? Er wird dir gur Unfterblichfeit fenn. Bas fuchteft du bier? Reichthum? Beigiger, mas genügt dir, wenn du Gott nicht genügit? Aber mas liebteft bu! Gbre, Rubm? Gott wird bein Rubm fenn, von dem gefagt ift: "Er ift mein Rubm und die Zierde meines Saupted. Bf. 3.4 1).

D herr, mein Gott! o herr, unser Gott! daß wir zu bir gelangen, mache und selig von dir. Wir wollen nichts von Gold, wir wollen nichts von Silber und von Besthungen; nichts von dem Irdischen und Vergänglichen dieses hinfälligen Lebens. Unser Mund redet nicht Eitelkeit. Mache und glücklich von dir, weil wir dich nicht verlassen wollen. Wenn wir an dir halten und dich nicht verlassen, so werden auch wir nicht verlassen. Mache und selig durch dich und von dir, denn selig das Volf, "dessen herr sein Gott ift. Pf. 143." Und er zürnet nicht, wenn wir von Gott sagen: Unser Besthum. Denn wir lesen: "Der herr ist der Iheil meiner Erbschaft. Pf. 15." Eine große Sache, Bru-

<sup>1)</sup> Serm. 158,

der, ist es Wir find sein Erbtbeil und er ist unfer Erbtheil, weil er und ehrt und wir ihn ehren; denn wenn wir ihn ehren als unsern Gott, so pflegt er uns wie seinen Acker. Und damit ihr wisset, daß er und ehrt, höret den, den er uns sandte: "In bin," sagt er, "ber Weinstock, ihr die Reben, mein Vater ift der Landmann. Jes. 5." Also bebaut er uns. Aber wenn wir Früchte bringen, bereitet er die Scheune. Wenn wir aber bei einer solchen Pflege unfruchtbar senn wollen, und statt Getreide Disteln hervorbringen, da will ich nicht sagen, was folgt. Laßt uns mit Freuden schließen 1).

#### 30.

Gott foll der Menfch genießen, das Undere gebrauchen.

Es ist ein Unterschied; Siniges muß man genießen, Einiges gebrauchen, Siniges genießen und gebrauchen. Was wir aber gebrauchen, das ist ein Mittel zu unserer Seligteit; wir gebrauchen es, damit wir zu dem, was und selig macht, gelangen und ihm anhängen fönnen. Wir aber, die wir genießen und gebrauchen, stehen zwischen beiden; wenn wir das, was man getrauchen muß, genießen, so wird unser Lauf gehemmt und von der rechten Bahn abgelentt, so daß wir von dem, was wir genießen sollen, entweder ganz abgehalten oder verzögert werden, indem uns die Liebe zum Niederen hindert. Denn Genießen heißt mit Liebe einer Sache anhangen, um ihretwillen; Gebrauchen aber, was Gegenstand des Gebrauches ist, auf das beziehen, was du liebst, um es zu erlangen, wenn es zu lieben ist. Denn eine unerlaubte Liebe ist vielmehr Mißbrauch zu nennen.

<sup>1)</sup> Serm. 113.

Denn gefett, wir waren Fremdlinge, die nur in ber Beimath alücklich leben fonnten, fo mußten wir bie Manderschaft antreten und ins Baterland gurückfehren; aber mie ließen und mabrend des Weges, wobei man Bagen ober Schiffe baben mußte, von den Ergöplichfeiten der Reife und von der Rabet felbit fo einnehmen, daß wir dasieniae, was wir branchten, um ins Baterland ju fommen, genießen und ben Weg nicht beschleunigen mollten, und wir uns vom Baterlande, das und felia machte, entfernen murden: fo tit es derfelbe Rall mit und, die wir in diefem fterblichen Leben Manderer find. Wenn wir in das Baterland guruckfebren wollen, wo man felig fenn fann, fo muß man diefe Welt gebrauchen und nicht genießen, damit bas Unnichtbare Gottes burch bas Geschaffene erkennt und angeschaut werde, ober baf wir von dem Korverlichen und Zeitlichen gum Beiftigen und Emigen fommen. Was man alfo genicken muß, ift ber Bater, der Gobn und der beilige Beift, Diefelbe Dreieinig. feit, Die bochte Ginbeit, Die allen Genleffenden gemeinfam ift. Man fann für eine foiche Erhabenbeit nicht leicht einen Mamen finden, der beffer mare ale Dreiniafeit. Gin Gott, pon dem Alles, burch ben Alles, in dem Alles 1)."

Genießen nennt man eine Sache, woran wir ein Wohlgefallen haben; wir gebrauchen bas, was wir auf das beziehen, wovon das Wohlgefühl ausgeht. Die ganze menschliche Bosheit, die man Laster nennt, besteht also darin, daß man das gebrauchen will, was man genießen soll, und das genießen, was man gebrauchen soll. Und wiedernm besteht jedes rechte Maaß, das man Tugend nennt, im Genusse des zu Genießenden und dem Gebrauche des zu Gebrauchenden. Die vollsommene meuschliche Vernunft, die eine Tugend genannt wird, gebraucht zuerst sich selbst, um Gott zu erstennen, um den zu genießen, der sie erschus. Sie gebraucht aber die übrigen vernünftigen Wesen zur Gesellschaft, die unvernünftigen zum Gebrauche.

<sup>1)</sup> L. 1, de Doct Christ. c. 3. 4. 5.

Gie bezieht auch bas Leben auf ben Benug Gottes; benn fo ift fie felig. Daber macht fie von ihr felbft Bebrauch, mobei fie in Wabrheit durch Stolz ibre Unfeliafeit bewirft, wenn fie nur auf fich, nicht auf Gott fiebt. Denn fie gebraucht einiges Körperliche jum Boblthun; fo gebraucht fie den eigenen Rorver; Andered, um die Befundbeit gu erhalten und ju erlangen, Anderes jur Uebung in der Bebuld, oder jur Gerechtigfeitenflege, Anderes, um eine Mabr. beit zu befräftigen; fie gebraucht auch das, beffen fie fich enthält, zur Enthaltsamfeit. Go gebraucht fie alles Ginn. liche und Unfinnliche; es gibt fein Drittel mehr. Gie urtheilt über Alles, mas fie gebraucht; über Gott allein nicht, weil fie gemäß Gott über bas Undere urtheilt: ibn genieft fie amar, aber gebraucht ibn nicht. Denn Gott ift auf Nichts ju beziehen. Denn Alles, mas fich auf ein Anderes bezieht, ift Niedriger als bas, worauf es fich bezieht. Es ift Nichts über Gott, nicht dem Orte nach, fondern nach der Bortreff. lichfeit feiner Matur 1).

<sup>1)</sup> L. de div. QQ. 31.

### out, offer up my = 31. Three hards and has the co

11m Gott genieffen zu konnen, muß der Menfch 21les auf fich beziehen.

Die Dinge allein, die wir ewig und unveränderlich nennen, muß man genießen, die übrigen aber muß man gebranchen, um jum Genuffe iener Dinge ju gelangen. Wir, Die mir genießen und gebrauchen, find feine Sache. Denn es ift etwas Grofes um ben Menfchen. Er ift geschaffen nach bem Bilde und Gleichniffe Gottes, nicht in fo meit er einen fterblichen Leib bat, fondern in fo weit er die Thiere durch ben Borgug einer vernünftigen Geele übertrifft. Daber ift es eine große Frage, ob fich die Menschen genießen oder gebrauchen oder beides follen. Ed ift uns befohlen, daß wir einander lieben, aber es fragt fich, ob der Menfch um feinet willen gu lieben ift oder nicht. Denn, wenn er um feinet willen ju lieben ift, fo genießen wir ibn; wenn nicht, fo gebrauchen wir ihn. 3ch glaube aber, man muß doch den Undern lieben Denn was um feinet willen geliebt wird, barin rubt das ewige Leben, wovon und jest zwar nicht der Befit, aber doch die Soffnung auf diefer Welt troftet. "Ber-Aucht Reder, ber feine hoffnung fest auf den Menfchen. Screm. 17."

Aber auch nicht sich selbst darf Jemand genießen, wenn man recht unterscheiden will, weil er auch sich selbst nicht um seiner selbst willen lieben darf, sondern wegen dem, den er genießen muß. Denn dann ist der Mensch am frömmsten, wenn sein ganzes Leben sich bezieht auf das unveränderliche Leben, und er ihm mit ganzer Liebe ergeben ist. Wenn man sich aber selbst liebt um seiner selbst willen, so bezieht man sich nicht auf Gott, sondern, in sich selbst gekehrt, vereinigt er sich nicht mit dem unveränderlichen Gute. Und daher genießt er sich schon mit einer Reigung; weil er

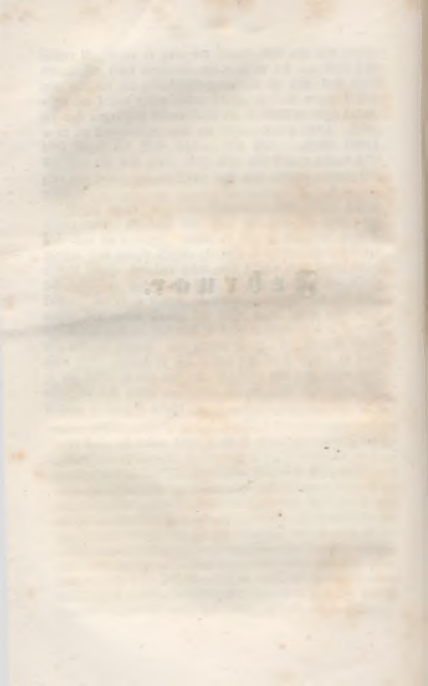
feliger ift, wenn er ganz nich bingibt und mit dem unveränderlichen Gute verbindet, als wenn er sich von Gott hinweg und auf sich zurückwendet. Wenn du also tich selbst nicht um deinet willen lieben darfft, sondern wegen dessen, wo das wahre Ziel deiner Liebe ift, so thuft du wohl daran, wenn du den Andern auch um Gottes willen liebest Denn diese Regel der Liebe stammt von Gott: "Liebe deinen Nächsten wie dich selbst; Gott aber aus deinem ganzen Serzen, aus deiner ganzen Secle und aus deinem ganzen Gemüthe."

Daher beziehe alle deine Gedanken, dein ganzes Leben, beinen ganzen Verstand auf ihn, von dem du selbst das hast, was du beziehest. Wenn es aber heißt, von ganzem Herzen, von ganzer Seele, so läßt er keinen Theil unseres Lebens übrig, der leer wäre und keinen Platz übrig ließe, sich selbst zu genießen. Aber was immer in die Seele kommt, um es zu lieben, so werde es darauf hin gerichtet, wohin der ganze Drang der Liebe geht. Wer also recht den Nächsten liebt, der muß so dabei verfahren, daß er auch mit ganzem Herzen, mit ganzer Seele, mit ganzem Geiste Gott liebt. Wenn er ihn so wie sich selbst liebt, so lenkt er die Liebe zu sich und zum Nächsten auf jene Liebe Gottes, die sich nicht außer sich ableiten läßt oder durch Abeleitung verringert würde 1).

one of a privilegales will, asked as the care

<sup>1)</sup> L. 1. de Doct. Chr. c. 22.

# Februar.



# februar.

Bon ber Sinfälligfeit ber Welt.

1.

Es ift Eitelkeit, auf hinfällige Dinge zu hoffen.

nUmsonst wird erschreckt jeder Mensch im Leben, Pf. 38," auf jeden Fall in Ungewisheit lebend. Denn wer ist hinschtlich seines Gutes in Sicherheit? Er wird erschreckt. Es werfe auf den herrn seine Sorge, wer nur immer beforgt ist, er ernährt, er bewahrt. Denn was ist auf dieser Erde gewiß, als der Tod? Betrachtet Alles, sen es Gutes, sen es Schlimmes in diesem Leben, entweder in der Gerechtigseit, oder im Unrecht, was ist hier sicherer als der Tod? Du bist um einen Schritt weiter gesommen; was du heute bist, weißt du, was am morgigen Tage, weißt du nicht. Sin Sünder bist du; was du heute bist, weißt du, was morgen, weißt du nicht. Du hoffest auf Geld, es ist ungewiß, ob du es erlangest. Du hoffest auf Geld, es ist ungewiß, ob und welches du erhältst. Du hoffest auf Kinder, es ist ungewiß, ob sie geboren werden; sind sie geboren, ist es un-

gewiß, ob fie leben; leben fie, fo ift es ungewiß, ob fie fort-

Wohin du dich wendest, Alles ist ungewiß; der Tod allein ist gewiß. Du bist arm, es ist ungewiß, ob du reich wirst; ungelehrt, es ist ungewiß, ob du gelehrt wirst; frank, cs ist ungewiß, ob du genesest. Du bist auf der Welt, es ist gewiß, daß du stirbt; und selbst dabei, daß der Tod sicher ist, ist der Tag des Todes ungewiß. Unter dem Ungewissen, wo der Tod gewiß ist, dessen Stunde auch ungewiß ist, bewahrt man sich vielsach gegen ihn, da er doch auf keine Weise beseitiget werden kann. Jeder Mensch ist in Ungewißheit, so lange er lebt 1).

Eitel ift Alles auf dieser Welt; wenn du das verlangtest, was du noch nicht hast, so verwirsst du es, wenn du es hast. Denn trügerisch ist an der Welt die Armuth und die unfruchtbare Mühe und die beständige Furcht und die gefährliche hohe Stellung. Der Anfang geschieht ohne Vorsicht, und das Ende mit Reue. So verhält es sich mit Allem, was man bei dem Kummer dieser Sterblichseit mit mehr Gier als Klugheit begehrt. Es ist aber die Hoffnung der Frommen eine andere, ebenso die Frucht ihrer Mühe eine andere und der Lohn für ihre Gefahren ein anderer. Denn auf dieser Welt ist es unmöglich, nichts zu fürchten, nicht betrübt zu seyn, nicht in Gefahr zu seyn 2).

"Du hassest die, so auf die Sitelkeit im Neberstuß achten Pf. 30" Wer achtet auf die Sitelkeit? Der, welcher aus Furcht vor dem Tode stirbt; denn indem er Furcht hat, zu sterben, lügt er, und er stirbt, ehe er stirbt, weil er log, um zu leben. Du willst dich belügen, daß du nicht stirbst und lügst, und während du den einen Tod, den du ferne halten fannst, nicht meidest, verfällst du in zwei, so daß du zuerst an der Seele, nacher am Körper stirbst. Woher kommt dieß, als weil du auf die Sitelkeit achtest? Weil für dich angenehm ist der flüchtige Tag, weil für dich reizend sind

<sup>1)</sup> Enar. in Ps. 38, n. 19,

<sup>1)</sup> Epist. 203.

bie vergänglichen Zeiten, wobei du nichts haft, fondern vielmehr umfricht wirft.

"Du basset, die da achten auf Eitelkeit im Ueberstusse; ich aber, der ich auf die Sitelkelt nicht sehe, hoffe auf den Herrn" Hoffft du auf Geld, so achtest du auf Eitelkeit; bosset du auf Ehren und auf den Einstuß einer menschlichen Macht, so achtest du auf Sitelkeit. Wenn du auf Alles dieses hosset, so stirbst du entweder, und lässet Alles dier zurück, oder wenn du lebst, geht Alles zu Grunde und du betrügst dich in deiner Hoffnung. Von dieser Sitelkeit sagt Fsaias: "Fedes Fleisch ist heu, und jeder Ruhm gleich wie die Blume des Feldes; es verdorrt das Gras, und es fällt die Blume, das Wort des herrn aber bleibt ewiglich. Ps. 40 " Ich aber sehe meine Hoffnung nicht wie jene, die auf Sitelkeit hossen und auf sie sehen, sondern nur auf den Herrn, denn er ist keine Sitelkeit 1).

2.

Wie muhevoll das menschliche Leben ift.

"Ich will jubeln und mich erfreuen in beiner Erbarmung, weil du siebest auf meine Niedrigkeit, und von den Nöthen rettetest meine Seele. Pf. 30." Was sind die Notien, wovon wir unsere Seele gerettet wissen wollen? Wer könnte sie aufgählen, wer sie wörtlich anführen? Wer könnte sagen, wie man sie recht meiden und flichen musse? Zuerst ist es im Menschengeschlechte eine harte Noth, nicht zu kennen das herz des Nächsten, oft vom treuen Freunde zu argwöhnen und vom untreuen Freunde gut zu denken. D harte Noth! Und was thust du, um die herzen zu erforschen? welches

<sup>1)</sup> Enar. 2. in Ps. 30. n. 12.

Auge wendest du an, schwache und bedauernswerthe Sterblichkeit? Was thust du, daß du heute in das Herz deines Bruders siehst? Es gibt kein Mittel. Eine andere Noth
ist dir, nicht zu wissen, wie dein eigenes Herz morgen senn
wird. Was soll ich erst sagen von den Nöthen der Sterblichkeit felbst? Jedermann muß sterben und Niemand will
es. Niemand will, was nothwendig ist. Niemand will,
was seyn wird, was er wollen und nicht wollen soll.

Gine barte Roth, nicht zu wollen, mas man nicht vermeiden fann. Denn wenn es moglich mare, fo wurden wir wirflich nicht fterben wollen und trachten, daß wir Engel werden, nicht durch den Tod, sondern durch eine gewisse Umwandlung. Wir wollen ind Reich Gottes gelangen, aber durch ben Tod wollen wir es nicht; und boch fagt es dir Die Nothwendigfeit: babin wird bu fommen. Dabin gu fommen zweifelft du, wenn beswegen Gott fommt? Bas find auch die Mothen in der Beffegung eingemurgelter Leibenschaften und veralteter bofer Gewohnheiten? Du weißt nicht die Leidenschaft zu bestegen, ein barter Rampf. Du fiebit, daß bu Bofes thuft, wie verabscheuungswürdig, mie unglücklich, und du thuft es bennoch; du thateft es geftern, wirft ed auch beute thun. Wohin fommit du? Das balt bich gefeffelt? jenes Befet, bas in ben Gliedern berricht und dem Gefete des Geiftes widerficht? Rufe alfo: "D ich unglücklicher Menich, wer wird mich befreien von dem Rorper diefes Todes? Die Gnade Gottes durch Jesum Chriftum, unfern herrn. Rom. 7." 1).

Es gibt viele Uebel auf dieser Welt, innen und außen, sie vergeben durchaus nicht, es sind der Aergernisse im Ueberflusse da, Niemand merkt sie, außer wer den Weg des Herrn wandelt. Und auf allen Seiten der heiligen Schrift liest man, daß man hoffe das Zufünftige, das Gegenwärtige ertrage, die Liebe, die man nicht sehe, um ihn zu haben, wenn man ihn sieht. Denn die Liebe, welche zu Glauben und Hoffnung als Drittes gezählt wird, ist größer als der

<sup>1)</sup> Enar. 2. in Ps. 30. n. 13.

Glaube und die Boffnung, weil wir bas boffen, mas wir nicht feben. Wenn man aber bas fiebt, fo tritt bas Schauen ein; es ift die hoffnung auf eine Sache bann porhanden, wenn man die Sache nicht bat. Wenn man fie aber bat, fo tit es nun nicht mehr hoffnung. Die Liebe aber machst immer fort. Denn wenn wir den lieben, ben mir nicht feben, wie werden wir ibn lieben, wenn wir ibn feben? Es machfe alfo unfer Berlangen, Bir find nun Christen wegen bes ewigen Lebens. Niemand boffe zeitliche Büter, Riemand verfpreche fich ein Glud auf Diefer Belt, meil er Chrift ift: aber er gebrauche zeitliches Blud, wie und in welcher Weise er fann, mann und wie viel er fann. Benn er eines bat, fo bante er für die Troftung Gottes, menn es fehlt, bante er für bie Berechtigfeit Gottes. Ueberall fen er danfbar und nie undanfbar. Er fen danfbar gegen ben Bater, ber ibm fcmeichelt und ibn troffet, und er fen banfbar gegen ben Bater, wenn er verbeffert und ftraft und guchtigt: benn ber Bater liebt immer, mag er troften ober broben 1).

3.

Das Leben des Menschen ift furz und hinfällig.

"Noch ein Geringes, und der Sünder wird nicht fenn, die aber harren auf den herrn, werden durch Erbschaft die Erde besihen Pf. 36." Halte diese Ausdauer für nicht lange; halte nur ein wenig aus und du wirst ohne Aufhören empfangen, worauf du harrest. Zähle die Jahre von Adam bis auf heute, durchlese die Schrift; gestern beinahe ift er vom Paradiese vertrieben worden. So viele Jahr. hunderte sind vorüber gegangen. Wo sind die verlaufenen

<sup>1)</sup> Enar. 3. in Ps. 91. n. t.

Reiten? Das Benige, bas noch übrig ift, wird boch noch peraeben Lebteft du feit der langen Beit, feitdem Aldam pom Baradiese entlaffen murde, bis auf jest, fo murdeft tu feben, daß bein Leben nicht lange gedauert babe, das fo bald entfloben ift. Bas ift aber bas Leben eines jeden Menichen? Füge bingu, wie viele Sabre immer, verlangere Das Leben fo lange als möglich, mas ift es? Ift es nicht eine Morgenrötbe? Gen es auch, daß der Tag des Berichtes noch lange nicht fomme, wo bie Bergeltung ber Gerechten und Bestrafung der Ungerechten eintreten wird; dein letter Tag fann mabrlich nicht mehr ferne fenn. Darauf bereite Dich vor Denn wie du aus Diesem Leben trittit, fo fommit du in jenem an. Warum eilen wir darum und fagen, mann wird es fenn? Geht es noch lange ber? Dief werden unfere Rinder und unfere Entel fagen, und wenn alle der Reibe nach fort diefes fagen werden, fo vergebt das, mas fest noch gering ift, wie das Alles verging, mas ichon verfloffen ift. D wir Schwachen! Roch ein Kleines und der Günder wird nicht mehr fenn 1).

Alles, was uns lange scheint, so lange als die Welt besteht, ift nur ein Aunkt, ein Augenblick. Das ift nicht lange, was ein Ende hat. Bon Adam bis jest ift viele Zeit verstoffen und vielleicht mehr, als noch übrig ist Wenn Adam noch lebte und würde heute sterben, was nütte es ihn, so lange gelebt zu haben? Woher diese Schnelligkeit? Weil die Zeiten vergeben, und das, was hier dir langsam, in den Augen Gottes furz ist 2).

"tinterdrücke dein herz und harre, daß dein Leben zulest zunehme." Richt jest, sondern im Lesten, zulest wachse
bein Leben. Wie lange soll es wachsen? Bis es ewig
werde; denn jest ift das menschliche Leben, es dauert so
lange, und scheint sich zu verlängern, es nimmt mehr ab
als es wächst. Sehet und betrachtet; bedenket und überleget, daß es abnimmt. Der Mensch ist geboren, zum Bei-

<sup>1)</sup> Enar. in Ps. 36. Serm. 1. n. 10.

<sup>2)</sup> Enar, 2. in Ps. 30. n. 8.

spiele bestimmt ihm Gott siebenzig Lebensjahre. Es fommt das Leben und wir fagen, es wächst Nimmt es ab oder zu? Siehe, von siebenzig Jahren lebte er sechzig, es bleiben noch zehen; es ist geringer, was früher bestimmt war, und je länger er lebt, um so weniger bleibt ihm. Daher nimmt das Leben immer mehr ab Behalte also, was dir Gott verhieß, daß machse zulest dein Leben 3).

#### 4.

Das Menschenleben ist gebrechlich und vielen Unfällen unterworfen.

"Thut Bufe, denn das Simmelreich bat fich genabt. Matth. 4." Mit Rlugheit benüte Jeder die Ermahnungen feines Meifters, daß er nicht die Reit der Erbarmung des Erlöfers verliere, die nur fo lange dauert, fo lange das menschliche Geschlecht verschont wird. Denn darum erhalt ber Mensch Rachsicht, daß er sich befehre und nicht verdammt merbe. Gott weiß, wann das Ende der Belt fom. men mird; jest ift noch die Zeit des Glaubens. Db das Ende der Welt Gemand von und erleben wird, weiß ich nicht: und mabricheinlich wird er es nicht erleben Doch Die Zeit ift Jedem von und febr nabe, weil wir fterblich find. Bir mandeln unter Bufallen. Baren mir von Glas, fo murden mir weniger die Unfalle fürchten. Bas ift gebrechlicher als Glas? Und doch wird es aufbewahrt und dauert Sahrbunderte lang. Denn wenn man megen eines Bufalles in Bezug auf ein glafernes Gefaß in Furcht ift, fo fürchtet man auch das Alter und das Fieber nicht. Wir find alfo gebrechticher, weil alle Unfälle, die im Menschen-

<sup>3)</sup> Serm. 38.

Der beil. Auguftin. I.

teben nie enden, und täglich in Furcht feten Und fommt auch fein Unfall hingu, so vergeht boch die Zeit.

Der Mensch hütet sich vor einem Schlage, kann er dieß auch vor dem Tode? Er verjagt, was ihm äußerlich begegnet, kann er wohl das, was im Jnnern sich regt, verscheuchen? Endlich kommt jest jede Krankheit plößlich; und so sehr auch der Mensch verschont bleibt, so kommt doch das Alter, das nicht verschoben werden kann. Unsere Jahre kommen; sie kommen und geben. Denn sie kommen nicht, um bei und zu bleiben; sondern sie schrecken uns, wenn sie mit uns vergehen und geben uns immer weniger Kräfte 1).

Aber der Gerichtstag ist noch ferne, sagst du. Erstlich wer sagt dir, daß der Gerichtstag noch ferne ist? Und wenn auch dieser noch ferne ist, ist es auch dein Tag? Woher weißt du, wann er ist? Sind nicht Viele gesund zu Bette gegangen und nicht mehr aufgestanden? Begleiten und nicht die Unfälle in tiesem Leben? Sind wir nicht gebrechlicher, als Glas? Denn obwohl dieses gebrechlich ist, so läßt es sich doch lange erhalten. Du erhältst Vecher von den Großeltern und Urgroßeltern, in denen Enkel und Nachenkel trinfen werden. Eine solche Gebrechlichkeit läßt sich so lange erhalten. Wir Menschen aber, wir sind so vielen Unfällen unterworsen, und wenn auch nicht plöplich ein Unfall sommt, so können wir doch nicht lange leben.

Das ganze menschliche Leben ift furz; vom Anfange bis zum Ende ift es furz. Dazu kommt noch, daß selbst der Tag des Todes, der doch nothwendig kommt, ungewiß ist. Täglich sterben die Menschen, und die noch lebenden beerdigen diese, halten Trauerfeierlichkeiten, und versprechen sich ein langes Leben. Niemand sagt: Ich will mich bestern, damit ich nicht wie der bin, den ich ich zur Rube begleitete 2).

<sup>1)</sup> Serm. 109.

<sup>2)</sup> Serm. 17.

Du unfruchtbarer Baum! darfit dir nicht hoffnung machen, daß deiner geschont werde; es ist die Art nur verschoben, dente nicht an Sicherheit. Sie wird geschwungen und bu niedergehauen werden 1).

5.

Ein langes und Schlechtes Leben nunt nichts.

Liebe, wer du immer bift, vielmehr ein autes als ein langes Leben. Denn wenn ibr schlecht leben wollet, fo wird ein langes Leben nicht ein mabres Gut, fondern ein langes Hebel fenn. Sieb aber, wie verfehrt bu bandelft, wenn du fagit, baf du das Leben mehr liebeft, als ein Landque und bu willft vielmehr ein autes Landaut, als das Leben baben. Denn indem du durch Schlechte Begierde getrieben, ein gutes Landhaus dir ermirbft, machft du durch Betrug dein Leben schlecht. Wenn dir jedoch gefagt murde, ob du lieber das Landaut, ale bas Leben verlieren wollteft, fo murbeft bu ermidern, daß, wenn du beides nicht befigen fonnteft, du bereit mareft, bas Landbaus ju verlieren. Warum mirb daber bas Leben nicht fo geliebt, daß es auch gut fen, da es doch, obichon es ichlecht ift, von dir allen Gutern vorgezogen wird? Du munscheft unbezweifelt, daß es lange daure, obschon es bofe ift; mache vielmehr, daß es gut fen und fürchte nicht, daß es furg ift. Denn wenn bu aus Beforanif aut lebft, fo wird es, wenn du forglos bift, bald ju Ende geben. Denn es folgt ibm das ewige Leben, bas obne Rurcht felia und obne Ende lange ift 2).

Du municheft ein langes Leben und fürchteft nicht, ein ichlechtes Leben ju führen. Lange willft bu leben und ichlecht

<sup>1)</sup> Serm. 110.

<sup>2)</sup> Serm. 16.

leben. Gin langen Hebel municheft bu, warum begebrit bu nicht vielmehr ein langes Gut? Und mas willft bu fonft nicht aut baben? Mur das Leben foll bei bir schlecht fenn. Belches Rleid willft du? Burde ich dich fragen, fo ant. morteteft du, ein gutes. Belches Landgut? ein gutes; nur bas Leben munscheft du schlecht ju baben Denn jenes Miles, mas du gut baben wollteft, nämlich bas Rleid, das Saus, Das Landaut und das Uebrige bift du bereit, für Das Leben binmeggugeben. Wenn ju dir Temand fagt, entmeder gib mir alle beine Guter oder ich nehme bir bas Leben, fo bift bu bereit . alle beine Guter bingugeben, um fo ein schlechtes Leben ju baben. Warum willft bu nicht, baf bein Liben gut fen, ba bu boch bafür, felbft wenn es fcblecht ift, alles bingugeben bereit bift? Gich, eine Ent. schuldigung ift unmöglich; flage dich an, damit nicht Ber-Dammung erfolge 1).

Die Schlechten halten nur das für schlecht, was nicht schlecht macht; und fie erröthen nicht, wenn fie nur allein unter den Gütern, die fie loben, schlecht find, und fie find darüber ungehaltener, ein schlechtes Landhaus als ein schlechtes Leben zu haben; gleich als wäre dieß das höchte Gut des Menschen, Alles, nur nicht sich in gutem Zustande zu haben 2).

Sen gut, der du Gutes haft. Gut find die Schäpe, gut ift das Gold, gut ift das Gilber, gut die Familien, gut die Befigungen, alles diefes ift gut, aber die Güter, die dich gut machen follen, find nicht vorhanden. Was find dief für Güter? Thue Gerechtigkeit, übe Necht. Das find die Güter, die du haft. Sen auch du gut unter deinen Gütern. Sollen sie dir nüßen, so bleibe du gut unter den vergänglichen Gütern, und sen nicht schlecht, damit du nicht mit ihnen zu Grunde gehest 3).

<sup>1)</sup> Serm. 20.

<sup>2)</sup> L 3. de Civ, Dei. c. 1.

<sup>3)</sup> Serm. 48.

6.

Bie unfelig die Tage bes fferblichen Lebens find.

"Sehet, wie ihr vorsichtig mantelt, nicht wie Thoren, fondern wie Weise, indem ihr die Zeit erkauset, weil die Tage böse sind. Eph. 5." Die Tage macht Zweierlei böse, Bosheit und Elend. Durch die Bosheit und das Elend der Menschen werden schlimme Tage gelebt. Uebrigens sind jene Tage angeordnet, um die Zeiten und Stunden anzuzeigen; wem sind die Zeiten lästig, wenn die Menschen sich selbst nicht lästig sind? Daher kommen, wie ich sagte, die schlimmen Tage von zweierlei, von dem Elende und der Bosheit der Menschen. Aber das Elend der Menschen ist gemeinsam; doch die Bosheit darf nicht allgemein seyn

Seitdem nämlich Adam gefallen und aus dem Paradiefe vertrieben wurde, maren nun schlimme Tage Fragen mir die Rinder, wenn fie geboren werden, warum fie erft ju weinen beginnen, da fie doch lächeln konnten. Das Rind wird geboren und weint, und lacht erft, ich weiß nicht nach wie vielen Tagen. Alls es bei der Geburt weinte, verfundete es felbft feine Bebrechlichkeit; denn die Thranen find die Zeugen des Elendes. Es redet noch nicht und doch verfündet es fcon vorber. Bas verfündet es? daß es entweder in Müben und Furcht fenn werde. Wenn der Mensch auch aut gelebt bat und gerecht gewesen ift, so wird er doch, mitten in die Versuchungen bineinverfest, immer in Rurcht fenn. Bas fagt der Apostel? "Alle, die in Christo fromm leben wollen, werden Berfolgung erdulden. 2 Eim. 3" Sich, die Tage find bofe, die Gerechten fonnen ohne Berfolgung nicht leben. Die, welche unter den Bofen wohnen, erdulden Berfolgung. Alle Bofen verfolgen die Guten, nicht mit dem Schwerte und mit Steinen, fondern durch ibr Leben und ibre Gitten 1).

<sup>1)</sup> Serm. 167.

Es sind die Tage nicht gut, die wir führen in der Gebrechlichkeit dieses Fleisches, bei oder vielmehr unter einer solchen Last des zerbrechlichen Körpers, unter so vielen Versuchungen, unter so vielen Schwierigkeiten, wo eine falsche Lust, keine Sicherheit, eine quälende Furcht, eine gierige Lust, trockene Traurigkeit berrscht. Sieh, wie schlimm die Tage sind! Und doch will Niemand diese schlimmen Tage beschließen, und die Leute bitten hier Gott viel, sie lang leben zu lassen, und die Leute bitten hier Gott viel, sie lang leben zu lassen. Was heißt aber lange leben, als lange gequält werden? Was ist es aber anders, lange zu leben, als schlimme Tage auf schlimme Tage zu häusen? Und wenn die Kinderzeit sommt, so häusen sich die Tage, sie wissen es nicht, daß sie abnehmen; dieß ist eine falsche Rechnung. Denn bei zunehmendem Alter vermindern sich vielmehr die Tage, statt daß sie zunehmen.

Bestimme beifpielshalber Jemanden, der geboren wird, achtzig Sabre; was er verlebt, das nimmt er vom Gangen binmeg. Und thorichte Leute freuen fich an ibren und threr Rinder Geburtstagen. D der Thoren! menn der Wein im Glafe abnimmt, fo ift man traurig; wenn die Tage abnehmen, ift man freudig! Die Tage find alfo bofe und um fo mehr, weil fie geliebt werden Go schmeichelt diese Belt, daß Niemand das fummervolle Leben beschließen will. Denn dief allein ift das mabre und felige Leben, wenn wir aufersteben und mit Chriftus regieren werden. Das Leben alfo ift nur gut und bas Leben fann nur aut fenn, wenn es ewig ift, wo die Tage gut, beren nicht viele find, fondern nur einer. Rach der Gewohnheit Diefes Lebens benannte man die Tage. Jener Lag fennt feinen Unfang und fein Ende. Jenem folgt fein Morgen, weil fein Gestern vorbergegangen ift. Diefer Tag, ober diefe Tage, Diefes Leben, Diefes mabre Leben ift nur verfprochen. Es ift also doch einiger Mube werth, denn wenn wir den Lobn lieben, laft es am Werke nicht fehlen und wir werden in Emigfeit mit Chriftus berrichen 1).

<sup>1)</sup> Serm. 84.

7.

Bie fehr diefes unfelige Leben geliebt wird.

Diefes fummervolle und vergangliche Leben gewährt ein fo großes Bergnugen, bag die Menfchen, wenn fie auch nicht bewirfen fonnen, daß fie nicht fterben, dennoch Alles aufbieten, daß fie nicht fo bald fterben. Für die Berbannung des Todes gibt es fein Mittel, wohl aber, um ibn ju vergogern. Bewiß ift für jede Scele die Arbeit mubevoll und boch bemüben fich jene, Die weder etwas Gutes, noch etwas Bofes nach Diefem Leben ju erwarten baben, aus allen Rraften, daß nicht jede Dube durch den Tod beendigt merde. Und felbit die, welche irrtbumlich nach bem Tobe Acischliche, finnliche Gelufte erwarten ober guverläffig eine unaussprechliche und felige Rube boffen, wenden nicht felbit Diefe alles Mögliche auf, daß fie nicht fo bald fterben? Denn wozu übernimmt man für den taalichen Bedarf fo viele Unfrengungen, folche Laft, oder Beilmittel, oder Dienftleiftungen, welche man den Rranken leiftet oder von ihnen geforbert merden, als um nur nicht fo bald zu Ende zu fommen? Bie boch muß man alfo das fünftige Leben, die Freiheit vom Tode anschlagen, deffen Bergogerung in diesem Leben felbit schon so viel werth ift? Denn so groß ift auch felbit Diefes fummervollen Lebens Armuth und fo groß die Todes. furcht bei den lebenden Wefen, daß felbit jene nicht fterben wollen, die durch den Tod jum Leben übergeben, wobei man nicht fterben fann 1).

Den leiblichen Tod fürchtet Jedermann, den geiftigen fürchten Benige. Für den liblichen Tod, der fommen wird, sorgen Alle, daß er nicht fommt; sie fümmern sich aber nicht, baß sie nicht sundigen, um in Ewigkeit zu leben.

<sup>3)</sup> Serm 280.

Und bei der Sorge, nicht zu sterben, hat man eine ungegründete Mühe; denn man sieht darauf, den Tod zu verschieben, nicht um ihm nicht in die hände zu fallen; wenn man aber nicht sündigt, so hat man deswegen feine Mühe und lebt in Swigfeit. O könnten wir doch die Menschen und mit ihnen uns dazu vermögen, das wir so sehr das ewige Leben liebten, als man das flüchtige Leben liebt.

Bas thut nicht der Mensch bei Todesgefahr? Indem bas Schwert ibren Racten bedrobte, murten fie ju Berrathern, um ihr Leben ju erhalten. Wer fagt nicht alsbald aus, um nicht getodtet ju merden? Und vielleicht murde er nach der Ausfage boch getodtet. Wer wollte nicht, um ju leben, fogleich das verlieren, woraus er lebte und fich ein armes Leben für einen ichnellen Tod mablen? Wem murde gefagt, fcbiffe, um nicht zu fterben und er verzögerte? Wem wurde gefagt, arbeite, um nicht ju fterben, und er mard trage? Ein Leichtes befiehlt Gott, um in Emigfeit zu leben und wir wollen nicht gehorchen Cagt bir nicht Gott: vernichte Alles, mas du haft, um furge Beit in Corgen und Rummer ju leben; fontern gib den Armen, daß du emig obne Corgen lebeit. Es flagen und die Liebhaber des geitlichen Lebens an, das fie doch nicht, fo lange fie wollen, baben fonnen; und wir flagen und nicht felbft gegenfeitig an, daß wir fo trage und lau find, um das ewige Leben au ergreifen, das wir, wenn wir wollen, baben fonnen und das wir nicht, wenn wir es haben, verlieren; den Tod aber, den wir fürchten, werden wir, obwohl mir es nicht mollen, bennoch baben 1).

<sup>2)</sup> Tract, 49, in Joan,

8.

Irdisches Glud ift eitel und bem Traume abulich.

"Sie schliefen ihren Schlaf und die Männer fanden keinen Schaß in ihren händen. Bf. 75." Sie liebten das Gegenwärtige und schliefen darin, und so wurde ihnen selbst die Gegenwart zur Freude, gleichwie der, welcher im Traume einen Schaß zu sinden glaubt, so lange reich ift, als er nicht erwacht. Jener Traum macht ihn reich, das Erwachen arm. Der Traum ergriff ihn vielleicht auf der Erde oder auf dem Boden schlafend, arm oder bettelnd; im Traume sieht er sich im elsenbeinenen Bette, das hoch aufgerichtet ist. So lange er schlaft, schlaft er wohl, wenn er aufwacht, findet er sich auf dem Boden, auf dem ihn der Traum übereilt batte

So find auch diese; sie famen in dieses Leben und schliefen gleichsam in den irdischen Bergnügen ein und sie wurden reich, es umgab sie ein leeres Gepränge und es verging
wiederum. Sie sehen nicht ein, wie viel Gutes sie davon
schaffen könnten. Denn würden sie ein anderes Leben kennen, so würden sie sich Schäpe gesammelt haben, die nicht
vergeben. Sie schlafen ihren Schlaf, die Männer des Neichthums und sie sanden nichts in ihren händen. Sie schliefen in ihren Lüsten und es gestel ihnen, es vergeht dieses
Leben und sie finden nichts in ihren händen, weil sie nichts
in die hand Christi gelegt haben.

Wilft du Etwas nach diesem Leben in deinen Sanden haben? Berachte jest nicht die Sand des Armen und sieh auf die leeren Sände, um einst volle zu baben. Denn der Serr sagt: "Ich hatte Sunger und ihr gabet mir zu effen, ich hatte Durft und ihr gabet mir zu trinken, ich war ein Fremdling, und ihr habt mich beherbergt... Matth. 25." Und Iche sagen: Wann sahen wir dich hungrig oder durstig

oder als Fremdling? Und er sagt ihnen: Was ihr einem von den Geringsten gethan habt, das habt ihr mir gethan. Er wollte hungrig senn mit den Hungrigen, der reich ist im Himmel, und du als Mensch willst dem Nächsten nicht geben, obschon du weißt, daß du es Shristo gibst und alles, was du gibst, von ihm empfangen hast 1)!

"Sage ben Reichen Diefer Welt, nicht folt ju fenn auf ibr Biffen, noch auf unguläffigen Reichthum ju boffen, fonbern auf den lebendigen Gott, ber uns Alles gibt. Gie follen reich fenn in auten Werfen, gerne geben und mittheilen, und uch einen auten Grund legen, um bas mabre Leben ju erlangen, 1 Eim, 6." Soret ibr Reichen , Die ibr Gold und Gilber babet und doch noch mehr wollet, fie, welche, wenn fie euch anseben, murren, feufzen und neidig find, gleich reich fenn wollen und flagen, baf fie es nicht find und unter den Lobfprüchen der Reichen gemöbnlich fagen: Mur diefe find, diefe allein leben. Statt diefer Worte, womit die Armen den Reichen schmeicheln, wenn fie fagen, fie allein find, vernebmet, ibr Reichen! Damit ibr nicht folg werdet, den Apostel, der eure Rrantbeit beilt und euch nicht schmeichelt. Diefes Leben ift euer Traum; eure Reichthumer fommen euch gleichfam im Traume gu. Baulus fagt: "daß fie das mabre Leben erlangen " boret ibr und ftebet ab von eurer Soffart. Sore auch, du armfter Reiche! ben Pfalmiften, mas baft du, wenn du Gott nicht baft ? Ober mas haft du nicht, wenn du Gott haft? Bon den Reichen fagt er: "Gie schliefen ihren Schlaf und die Manner fan. ben feinen Reichtbum in ibren Sanden."

Oft träumt auch der Bettler, auf der Erde liegend und von Kälte zitternd, von Schähen, er freut sich, jubelt, ift flotz, und wünscht seinen armen Bater nicht zu sehen. Es ift doch nur im Traum, o du Armer! und du freuest dich. Doch ist er glücklich, bis er crwacht, wenn er schlaft, wird er gewiß finden, was er gewiß betrauert. Wenn der Reiche flirbt, ift er jenem Armen im Traume gleich, der von Schähen

<sup>1)</sup> Enar. 2. in Ps. 97. n. 9.

träumte. Denn jener Reiche, der in Purpur gefleidet mar, der nicht genannt ift und auch nicht genannt werden foll, der den Armen vor feiner Thüre verachtete, speiste täglich verschwenderisch. Hernach ftarb er und wurde begraben. Er erwachte und fand, daß er im Feuer sen. Er schliefseinen Schlaf, und nach dem Schlafe fand er nichts, weil er nicht gearbeitet hatte mit seinen Händen, das heißt, mit selnen Schäßen 1).

9.

Ber zeitliches Gut begehrt, der liebt Luge und Sitelfeit.

"Gobne der Menschen, wie lange fend ihr barten Bergens? warum lobet ibr Gitelfeit und fuchet Luge? Bf. 4.4 Belche Luge suchet ibr? Ich fage es jest. Ihr wollet reich werden. Zeige mir einen Menschen, einen Räuber, einen Lafterhaften, Luftling und Biftmifcher, Gottesichander, der mit allen Laftern befudelt, mit allen Gebrechen oder Schandtbaten überhäuft ift, der nicht glüdlich leben mochte. 3ch weiß, ihr alle wollt glücklich fenn Aber wie der Mensch glücklich leben fann, darum fümmert ihr euch nicht. Du fuchit Geld, weil du glaubit, diefes mache bich glücklich. Aber es macht dich nicht glücklich; denn du fucheft Lifae. Warum willft du auf diefer Welt bochgestellt fenn? Weil du glaubit, daß die Ehre der Menschen und die Pracht diefer Welt dich glücklich macht. Warum fuchft bu Luge? Und was du immer hier suchest, wenn du nach der Welt Weise thuit und die Weit liebit, fo thuft du es darum, um glücklich au fenn; aber fein irdifches Gut macht dich glücklich. Warum

<sup>1)</sup> Serm. 143.

also lassest du nicht ab, Lüge zu suchen? Woher also wirft du selig senn? "Wie lange, ihr Menschensöhne, send ihr harten Herzens?" Oder wollet ihr nicht hartherzig senn, die ihr euer Herz mit Erde beschweret? Indem ihr glücklich senn wollet, so suchet ihr das, wodurch ihr elend send. Es täuscht euch, was ihr suchet; es ift Lüge, was ihr suchet!).

"Wie lange, Menschensöhne, fend ihr bartbergig!" De. nigftens foll bis gur Untunft des Cobnes Gottes euer Ser. thum bauern, wogu fend ibr alfo meiter bartbergia? Wann wollet ibr eure Täuschung ablegen, wenn nicht jest? Wogu fucht ibr Eitelfeit und liebet die Luge? Wogu wollt ibr von dem Schlechteffen felig merden? Die Babrbeit allein macht felig, durch die Alles mabr ift. Denn Alles ift Gitelfeit. Belden Reichthum bat ber Menich bei feinen Müben unter der Conne? Warum laffet ihr euch alfo von der Liebe jum Zeitlichen abhalten? Warum frebet ibr nach bem Letten fatt nach bem Erften? Diefes ift Luge und Gitelfeit. Denn ibr wollet bei dem, mas wie Schatten vergebt, befteben. "Wiffet, daß der Berr munderbar machte feinen Beiligen" Ber ift Diefer als iener, ben er von ben Todten erweckte und im Simmel gur Rechten fette? Daber foll fich bas Menschengeschlecht von ber Weltliebe gu ibm binmenden 2).

Schon ist Christus gekommen, schon verberrlicht, schon aufgestanden und in den himmel aufgefahren, schon wird sein Name auf der ganzen Erde verkündigt. Wie lange send ihr hartherzig? Es genüge euch die Vergangenheit. Da nun der heilige verherrlicht ist, wozu und wie lange send ihr noch hartherzig! Wozu liebet ihr Sitelseit und suchet Lüge? Soll jest das Sitle und Unnüße, da Christus, der heilige, verherrlichet ist, noch gesucht werden? Schon ruht die Wahrheit und die Sitelseit wird noch gesucht. Wie lange send ihr hartherzig 3)?

<sup>1)</sup> Serm. 231.

<sup>2)</sup> Enar. in Ps. 4 n 3. 4.

<sup>3)</sup> Serm. 72.

## 10.

Die das Zeitliche lieben, tann man nicht fur gludlich fchaten.

Die Schaar der ichlecht Lebenden betäubt die fromm Lebenden fo, daß der, welcher fromm lebt, fich für einen Thoren batt, wenn er fi.bt, daß Andere fcblecht leben; porgualich weil Biele nach den irdischen Gutern für glücklich und unbeflect gehalten werden, mabrend Undere, Die ungludlich find, für schlecht und gottlos gelten. Bie febr liegt bie Rurcht nabe, vom Schiffbruche unterdrückt und verfentt gu werden! Bie febr ift ju fürchten, Theuerfte, es mochte nicht, wer ba fromm lebt, fagen: Bas nüst es mir, wenn ich fromm lebe? Denn fieb, Rener lebt bofe und ift geebrter, ale ich: ich will ibn ermabnen, bag er fich vom Grunde aus beffere. Der du gut lebeft, lebe gut; merbe nicht mube, febe nicht jurud. "Wer ausbalt bis and Ende, der mird felig fenn. Marth 24." 3ch febe, fagit du, dag ein Underer bofe und doch gludlich ift. Du tauscheft dich, er ift unglücklich, und um fo unglücklicher, je glucklicher er fich ju fenn fceint. Es ift Babnfinn, daß er fein Glend nicht erfennt. Wenn du fabeit, wie er lachte und gitterte, fo murdeft du ibn in feinem Babnfinne bemitleiden. Bas dir verbeißen ift, ift noch nicht erfüllt. Gener, der dir glücklider ju fenn Scheint, genießt und freut fich über fichtbare und zeitliche Dinge; er brachte fie nicht mit fich und mird fie auch nicht mit fich fortnehmen. Er fam nacht auf die Belt, er wird auch nacht aus der Belt geben; er gebt von falfchen Freuden ju mabren Schmerzen. Dir aber murde das Berfprochene noch nicht ju Theil. Sarre aus, daß du dabin gelangft, ftebe feft, damit bu nicht erschlaffeft und bich felbit täuscheft; benn Gott fann dich nicht täuschen 1).

<sup>1)</sup> Serm. 250.

Trete mit mir in bad Seiligthum Gottes: vielleicht werbe ich dich auch belehren, daß es auch jest den Bofen nicht aut ergebe, und bag es den Guten beffer als ben Bofen ergebe, obwohl die volle Blückseligfeit noch nicht gefommen ift, aber auch die lette Strafe noch nicht bereingebrochen ift. Bielleicht ftimmft bu mir bei, baf es ben Bofen nicht aut ergebe Denn ich frage bich, warum ergebt es bir folimm? Du antworteft: Die Moth drudt, Die Dürftiafeit, vielleicht ein Schmerg an den Gliedern, Rurcht por dem Reinde. Es eracht dir ichlimm, weil du Schlimmes leideft: und jenem ergebt es gut, ber bas Bofe felbit ift. Es ift ein großer Unterschied zwischen bofe fenn und Bofes leiden. Du bift nicht das, mas du leideft; benn bu leideft bas Schlimme, du bift es aber felbft nicht; jener aber erleibet nichts Bofes, und ift bofe. Täusche, ja täusche bich nicht. Es ift unmöglich, daß es dir schlecht ergebe, wenn du Schlim. mes ertraaft und daß jenem es gut gebe, ber bofe ift. Denn Da er bofe ift, glaubit du, daß er das Schlimme nicht erduide, da er fich felbft ertragt? Dir ergebt es bofe, meil du ein fremdes Uebel duldeft in deinem Rorper, und ibm gebt es gut, ber fich felbft als bofe in feinem Bergen erbul-Det! Dir gebt ed bofe, weil bu ein fchlechtes Gut baft, und jenem foll es aut geben, ber eine bofe Geele bat 1)!

Was fagst du: Er ift und trinkt, er thut, was er will, er speist üppig, daher geht es ihm gut. Nicht ich, sondern Shristus sagt, er handelt mit sich schlimm. Denn jener Reiche speiste täglich prächtig, und glaubte es sichs wohl zu machen; als er aber zu brennen anfing in der Hölle, dann fand er das als schlecht, was er für gut hielt. Denn was er auf der Erde aß, das brannte in der Hölle. Ich nenne es Sünde, Brüder, was er aß. Er aß kostbare Speisen mit dem Munde des Leibes mit dem Munde des Herzens aber aß er die Sünde. Was er hier mit dem Munde

i) Serm. 48.

des herzens aß, das bußte er dort in jenen Qualen Und zwar hatte er hier zeitlich gegessen, aber in Ewigseit wird er bußen 1).

## the last along the before the 11. Selected had a property sterior

correct aids a for so I for the straight Tot air me

Jene tauschen sich, welche auf das Zeitliche vertrauen.

Beil mir bas, mas wir nicht feben, boffen und in Bebulb erwarten, fo beifft es mit Recht in ben Bfalmen: "Warte auf den Berrn; bandle mannlich, und dein Berg ermuthige fich und barre auf den herrn. Pf 26." Denn Die Berbeifungen der Belt täufchen immer, Gottes Berbeifungen aber niemale. Aber weil die Welt, was fie verfpricht, bier ju geben fcheint, bas beißt im Lande der Sterblichen, wo wir jest find, Gott aber, mas er verbeift, im Lande der Lebenden und geben will; fo werden Biele mude, den mahrhaftigen Gott zu erwarten und fie errothen nicht, die trugerische Belt ju lieben Bon Golchen faat Die Schrift: "Webe ihnen. Die ihre Geduld verloren und auf ichlimme Wege gerathen find. Pred. 2" Denn Die, welche männlich handeln, und Gott mit farfer Seele ermarten, boren immer von den Gobnen des emigen Todes den Spott, indem fie ibre zeitlichen Beranugungen rubmen, Die eine Beit lang ihnen fuß, aber fpater bitter vorfommen. Denn fie fagen uns, wo ift das, mas euch nach diefem Leben versprochen wird! Ber ift jurudgefehrt und hat euch gefagt, daß das mabr fen, mas ibr glaubet? Gebet, wir freuen und in der Fulle unferer Bergnugungen, weil wir auf das hoffen, mas wir feben; ibr aber empfindet Schmergen bei den Müben der Enthaltsamfeit, indem ibr glaubet, was ibr nicht febet. Dann fügen fie bei, mas der Apoftel

<sup>1)</sup> Enar. in Ps. 48 serm. 2. n. 8.

fagt: "Wir wollen effen und trinken, denn morgen werden wir fterben. 1 Cor. 15."

Gbr verlachet und, weil mir das Emige boffen, das mir nicht feben, da ibr dem Zeitlichen, worauf ibr boffet, unterworfen, nicht wiffet, mas für ein morgiger Tag über euch bereinbricht. Gbr boffet, baf er aut fenn merde, aber ibr findet ibn oft bofe, und wenn er aut ift, fo fonnt ibr ibn nicht bindern, daß er gebt. Gbr verbobnt und, daß mir Emiges erwarten, mas, wenn es fommt, nicht vergebt : meil Diefes nicht fommt, fonbern immer besteht und wir ju ibm gelangen, wenn wir auf dem Bege bes herrn bas Bergangliche jurudgelegt haben. Ihr aber boret nie auf, bas Beitliche ju boffen, und doch täuscht es euch oft und obne Aufboren entflammt euch das Runfrige, täuscht euch das Rommende, qualt euch bas Bergangliche. It es nicht gerade von der Art, daß es mit Gier erwartet, im Befige gleichgültig und im Berlufte eitel wird? Huch wir gebrauchen es nach der Rothwendiafeit unserer Banderschaft; aber Darauf feten mir unfere Freuden nicht, daß wir einft mit ibnen vergeben. Denn wir gebrauchen diefe Belt, als gebrauchten wir fie nicht, um ju dem ju gelangen, der fie fcbuf, und bei ibm ju bleiben und an feiner Emiafeit Un. theil ju baben.

Was aber saget ihr? Wer tam hieher zurück und sagte und, wie es in der Hölle zugehe? Der hat euch hier den Mund geschlossen, der den Todten am vierten Tage erweckte und, um nicht mehr zu sterben, am dritten Tage auferstand, und und vor seinem Tode sagte, welches Leben nach dem Tode statt sinde, er, dem nichts verborgen war. Aber jene glauben nicht, die da sagen: Wer ist hieher zurückgesehrt? Sie wollen glauben, wenn eines von den Eltern wieder lebendig würde. Aber versucht ist Jeder, der seine Hossnung seht auf den Menschen. Jer. 17. Daber wollte Gott Mensch werden, sterben und aufersteben, damit, was den Menschen erwarte, auch in Menschengestalt gezeigt würde, und Gott gleichsam und nicht dem Menschen geglaubt würde. Sie sollen nun gehen und sagen: "Last und essen und

trinken, denn morgen werden wir fterben." Sie sagen, daß sie morgen sterben werden, aber die Wahrheit sagt, daß sie schon jest sterben, da sie dieses sagen. Ihr aber, Brüder, Söhne der Auferstehung, Bürger der heiligen Engel, Erben Gottes und Christi Miterben, ahmet ja diesen nicht nach, die morgen sterben und heute begraben werden 1).

### 12.

Von dem Unglude berer, welche die Welt lieben, beim Berlufte des Zeitlichen.

Benn fich Dicienigen demutbigen, welche Gott fürchten, und vielleicht in irgend einer zeitlichen Burde glanzten, fo fielen fie nicht durch ibre Demuth, weil fie Gott von ibrem Bergen nicht ausschloffen; ihre Burde ift Gott. Erniedriat fchien Sob, als er fein Bermogen, feine Rinder und mas er batte, verlor; er blieb obne Erben mit feinem Beibe guruct, Die ibn nicht troftete, fondern vielmehr bem Teufel beiftand. Er ichien gedemüthigt; fieb, ob er unglücklich geworden ift, fieb, ob er nicht war in ber Unschauung Gottes? "Mact," fagte er, nam ich auf die Welt, nacht werde ich gur Erde jurudfebren. Der herr gab es, ber herr nahm es, wie es Gott gefiel, fo gefchab es; der Rame des herrn fen gepriefen. Job, 1." Bie fchon find diefe Berlen des Lobes Gottes! Gebet auf ibn, der reich ift im Innern, arm im Meufern. Rommen Diefe Edelfteine Des Lobes Gottes von feinem Munde, batte er nicht einen Schat im Bergen?

Da ihr reich seyn wollet, trachtet nach einem folchen Reichthum, den ihr im Schiffbruche nicht verlieren fonnet. Wenn sich solche erniedrigen, haltet sie nicht für elend. Ihr

<sup>1)</sup> Serm. 157.

irrt, ihr wisset nicht, was sie im Innern haben Nach euch schließt ihr, die ihr die Welt liebet, weil ihr unglücklich send, wenn ihr diese verliert. Glaubet dieses durchaus nicht; sie haben im Innern eine Freude; im Innern ist ihr Herr, ihr Hirt und ihr Tröster. Sie sind es, denen es schlecht ergeht, die ihre Hossinung auf diese Welt sehen. Es wird binweggenommen, was äußerlich glänzte, es bleibt nichts im Innern außer der Rauch des bösen Gewissens. Sie haben keinen Trost; innerlich und äußerlich sind sie leer. Mit dem Verluste des zeitlichen Glanzes und leer an der geistigen Gnade, sind sie in der That gedemüthigt 1).

"Sie werden nicht befturgt werden gur bofen Beit. Bf. 36." Im Tage der Trubfal und des Kummers merden fie nicht befturat fenn, wie der befturgt ift, den die Soffnung taufcht. Wer wird bestürzt? Der da fagt, ich babe nicht gefunden, was ich hoffte. Nicht mit Unrecht. Entweder hoffteft bu auf bich oder auf einen Freund. "Berflucht aber, der feine Soffnung fest auf den Menschen, Ser. 17." Du wirft befrürzt, weil dich die Soffnung tauschte, fie betrog dich, weil fie fich auf Luge grundete, "Denn jeder Menfch ift ein Lugner. Bf. 115" Wenn du aber beine Soffnung auf teinen Gott fegeft, fo wirft du nicht ju Schanden; benn ber, auf den du beine Soffnung feneft, fann nicht getäuscht werden. "In den Tagen des Sungers werden fie gefättiget werden. Pf 36" Denn fie genießen bier eine Gattigung; benn die Tage des hungers find die Tage diefes Lebens; mabrend Undere bungern, find fie nicht fatt. Wurde der fo fagen, der da fagt : "Wir rühmen und in den Erübfalen, Nom 5" wenn er innerlich einen Mangel batte? Neugerlich zeigte fich Trubfal, innerlich mare Freude.

Was aber thut der Böse, wenn er zu trauern anfängt? Neußerlich ist ihm Alles genommen, im Gewissen hat er keinen Troft; der Ausgang und der Eingang ist für ihn eine Laft. Mit Recht geschieht ihm, was folgt, "weil die Sünder zu Grunde gehen." Denn die keine Ruhestätte haben,

<sup>1)</sup> Enar. 4. in Ps. 30. n. 12.

wie geben diese nicht zu Grunde! Sie haben keinen Troft im Innern und im Neußern. Denn äußerlich ift Alles hinweggenommen und Alle, die Gott nicht haben, dienen dem Gelde, der Freundschaft, der Eitelkeit, den Schähen dieser Welt; aber diese irdischen Güter können nicht tröften. Daber haben die Sünder keinen Ruheplaß nach Außen, weil sie dort Trübsale haben; ihr Gewissen tröftet sie nicht; es ist ihnen nicht wohl bei sich silbst, weil es den Bösen nicht gut ergehen kann. Wer aber böse ift, der steht schlecht mit sich; er ist sich silbst zur Last. Denn er ist sich selbst zur Strafe, da ihn sein Gewissen quält. Er kann vor dem Feinde stiehen, wohin aber slieht er vor sich selbst? 1)

#### 13.

Das Glud diefer Welt ift gefährlicher, als das Unglud.

Biele fürchten das Unglück, aber das Glück fürchten sie nicht. Doch gefährlicher in für die Seele das Glück, als für den Körper das Unglück. Zuerst bringt das Glück dich jum Falle, um alsdann auch Grund zu baben, das Vermögen zu vernichten. Meine Brüder, gegen das Glück muß man eifriger wachen Daher sehet, wie das Wort Gottes bei euerm Glücke euch die Sicherheit nimmt: "Dienet," sagt es, "dem herrn in Furcht und preiset ihn mit Zittern. Pf. 2." In der Freude: daß wir danken, in der Furcht, daß wir nicht fallen. David beging keine Sünde, als er die Verfolgung Sauls erduldete. Als der heilige David den Saul zum Feinde hatte, und von seinen Verfolgungen beängstigt wurde und überall hin sich, um nicht in seine Hände zu fallen, da faßte er keine Begierbe nach einem

<sup>1)</sup> Enar. in Ps. 36. Serm. 2. n. 10.

fremden Beibe, und da tödtete er nach dem Chebruche keinen Mann Er war in der Schwachheit seiner Betrübniß um so mehr zu Gott hingerichtet, je unglücklicher er schien. Nühlich ist die Trauer, ein nühlicheres heilmittel, als die Bersuchung des Satan. Nach Besiegung der Feinde wurde er sicher, er hatte keine Bedrückung mehr, der Hochmuth kam. Dieses Beispiel lehrt also, daß wir das Glück fürchten. "Betrübniß und Schmerz," sagte er, "sand ich, und ich habe den Namen des herrn angerusen. Ps. 114" 1).

Sehet, Brüder, die Welt, sie ift gleichsam ein Meer, ein ftarfer Wind und ein großer Sturm. Die Begierlichfeit ist für jeden ein Sturm. Du liebest Gott, so wandelst tu über das Meer und unter deinen Füßen ist die Pracht der Welt. Du liebst die Welt und sie wird dich verschlingen; sie fann ibre Lieblinge nicht tragen, sondern nur verschlingen. Aber wenn dein Herz von der Begierde umbergetrieben wird, so ruse, um deine Gier zu bestegen, Ehristi Gottheit an: Glaubet ihr, dann gibt es einen Gegenwind, wenn dieses Leben unglücklich ist? Denn wenn Kriege, wenn Kriegsgetümmel, wenn Hunger, wenn Pest, wenn ein Mensch ein besonderes Unglück dat, dann glaubt man, daß man unglücklich ist und rust Gott an. Wenn aber mit zeitslichem Glücke die Welt dir schmeichelt, da gibt es gleichsam keinen Gegenwind.

Frage hier nicht nach der Rube, sondern nach deiner Begierlichkeit. Sieh, ob du innerlich Rube hast; sieh, ob dich nicht ein innerer Sturm aufregt. Darauf sehe. Es ist eine große Tugend, mit dem Glücke zu fämpfen, daß es nicht reizt und Berderben bringt, daß es nicht selbst Unglück bringt. Es verräth große Tugend, sage ich, mit dem Glücke zu ringen, und es ist ein großes Glück, vom Glücke nicht besiegt zu werden. Lerne die Welt unter deine Füße zu stellen; denke darauf, auf den Herrn zu vertrauen. Und wenn dein Fuß wankt, wenn du zitterst, wenn du etwa nicht zages, wenn du unterzugehen anfängst, da sage: here,

<sup>1)</sup> Enar. in Ps. 50. n. 4.

ich gehe zu Grunde, errette mich. Sage, ich gehe zu Grunde, bamit du nicht zu Grunde geheft. Denn der allein erlöset dich von dem Lode des Fleisches, der gestorben ist im Fleische für dich 1).

Du fliehst den Schiffbruch und greifest nach Blei. Wenn du nicht untergeben willft, greife nach dem Brette, lag dich vom holze tragen, das Kreuz wird bich führen 2).

#### 14.

Nicht wegen zeitlichen Gludes foll man Gott bienen.

Die Güter, die Gott den Gerechten verspricht, und die Uebel, womit er den Bösen droht, behält er sich auf das Ende auf. Die Güter und die Uebel, die verschieden in der Welt vertheilt sind, haben weder allein die Guten, noch die Bösen. Was es Gutes auf dieser Welt gibt, das haben die Guten und Bösen, wie förperliche Gesundheit sowohl die Guten als Bösen haben. Reichtbum sindest du bei Guten und Sösen gemeinsames Geschenk. Lange leben einige Guten und Bösen gemeinsames Geschenk. Lange leben einige Guten und einige Schlechte. Und welche zeitliche Güter du immer aufzählen willst, du sindest sie sowohl bei Guten als Schlechten gemischt. Wiederum ertragen Gute und Böse jegliches Unglück und jede Unterdrückung; Hunger, Krankheit, Schmerz und Verlust, Verheerung und Verwüstung ist für Alle ein gleicher beklagenswerther Gegenstand.

Es ift alfo leicht, dies ju feben, daß die Güter und Leiben biefer Welt fowohl bei den Guten als Schlechten ju finden seven. Und darum manten Sinige auf dem Wege

<sup>1)</sup> Serm. 76.

<sup>2)</sup> Enar. in Ps. 51. n. 11.

Gottes und werden lau. Denn Biele irren ab und geben binmeg, da fie fich vorfetten und vornahmen, darum Gott au bienen, damit fie am Reitlichen Ueberfluß und fein Uebel batten. Denn ba fie fich dies vorgefent und biefen Lobn für ibre Frommigfeit und Tugend begehrten, fo entfagen fie Gott, wenn fie feben, daß fie bedrückt und bie Bofen in Unfeben feven, gleichsam als batten fie ihren Lobn verloren, gleichsam als batte er fie betrogen, ber fie berief, gleichsam als hatte er fie umfouft bedungen, der fie in der Belobnung binterging. Wohin fie fich wenden, die Unglücklichen, fo wenden fie fich von dem ab, von dem fie geschaffen find und bangen dem an, mas geschaffen ift. Wenn bas Geschaffene ju Grunde ju geben aufängt, mo mird ber Liebhaber ber Reit fenn, der die Emigfeit verloren bat? Wegen der Buter, die Gott nur ben Guten gibt, und wegen ber Uebel, Die nur die Bofen treffen, weil am Ende Beides jum Porfcbein fommen wird, fordert (Bott Glauben 1).

Bir find Chriften geworden, nicht megen diefes zeitlichen Lebens. Bieles Unglud findet man bei Chriften, vieles Blud bei den Gottlofen, und vieles Unglud bei den Gott. lofen und vieles Glud bei ben Chriften. Und ebenfo viele Ebren und Berachtung bei Christen und den Gottlofen. Da alfo Glud und Unglud für ben Guten wie den Bofen gemeinsam ift, baben wir wohl, Bruder, als wir Chriften geworden find, megen der Bermeibung des Ungluckes und wegen Erlangung des Glückes den Namen Chrifto bingegeben und unfere Stirne einem folchen Beichen unterworfen? Du bift ein Chrift, auf der Stirne tragit du das Rreus Chriffi. Dies Merfmal weist auf dein Befenntnig bin. Alls er am Rreuze bing, welches du auf ber Stirne trägft-, nicht bas Beichen des Soiges, fonbern des baran Sangenben ift deine Freude, - ale er also am Rreuze bing, ba blicte er auf die Buthenden, ertrug die Sohnenden, betete für feine Reinde: "Bater, verzeib ibnen, denn fie miffen nicht, was fie thun. Luc. 23." Daraus fiebt man, Bruder, von

<sup>1)</sup> Serm. 38.

diesem Zeichen, von diesem Merkmale, das der Ehrift empfängt, daraus sieht man, warum wir Christen sind, nicht wegen der zeitlichen und vergänglichen Güter oder Uebel, sondern wegen der Vermeidung der Uebel, die nicht vergehen werden, und wegen Erlangung der Güter, die nicht zu Ende gehen werden 1).

# 15.

Die Gott wegen des Zeitlichen dienen, hangen ihren Glauben an den geringften Lohn.

"Sieb, felbit die Gunder und die Ueberfluß baben in der Welt, baben Reichthum empfangen. Sabe ich obne Grund mein Berg gerechtfertigt und unter den Schuldigen meine Sande gemaschen, und murde den gangen Tag gegeifelt? Bf. 72." Sch ebre Gott, er läftert Gott; er ift gludlich, ich ungludlich. Wo ift die Gerechtigfeit? Daber mantten die Rufe, daber maren unficher die Schritte, daber ift der Rall nabe. Denn febet, in welche Gefahr er gerathen ift, er fagt dort : "Und ich fagte, wie weiß es Gott und ift wohl eine Wiffenschaft im Bochften?" Gebet, in welche Gefahr er gerathen ift, indem er von Gott für einen aroffen Lobn irdifches Blück fuchte. Lernet alfo, Geliebtefte, bies Bluck, wenn ibr eines babt, verachten, und fagt ja nicht in euerm Bergen: Weil ich den Berrn ebre, darum ergebt es mir mobl Denn du wirft feben, wie ce dir, der bu bich für fromm dunfeft, und denen, die Gott nicht ebren, aut ergebt; und deine Schritte werden unficher. Denn entmeder baft du, der du Gott ehreft, zeitliches Glück und du fiebft, daß auch der, welcher Gott nicht bat, glücklich ift;

<sup>1)</sup> Serm. 302.

daher glaubst du, daß du umsonst Gott ehreft, weil anch der Bofe, der Gott nicht ehrt, Glud genießt; oder du hast teines, um so mehr wirft du Gott anklagen, der es feinen Berspottern gibt und feinen Verehrern verweigert.

Lernet alfo das Erdische verachten', wenn ihr Gott mit treuem Bergen Dienen wollet. Saft du Reichthum, glaube ja nicht, daß bu barum aut bift, fondern mache bich badurch fromm. Sait du feinen, glaube nicht, daß du defimegen bofe feneft, fondern bute dich vor dem Bofen, wodurch bu nicht glüdlich wirft. Denn Gener, der in fich felbit ging und fich tabelte, weil er von Gott bofe gedacht batte, fagt: "Denn was ift für mich im Simmel und was wollte ich von dir auf der Erde?" Rett gebt er in fich und erfennt, wie viel der Dienst Gottes werth ift, den er mit der niedrigften Gefinnung aufgegeben batte, als er bafur geitliches Glud begehrte. Er erfannte, mas den Berebrern Gottes tort für ein Lobn gebührt, mo wir unfer Berg haben follen. Wir befennen, daß wir dort unfer Berg baben, wenn wir nicht lugen, menigftens in der Stunde, in dem Augenblide, gu der Zeit, wo mir dies bekennen. Indem also Jener in fich felbft geht und fich ju Gott wendet, tadelt er fich, daß er je auf der Erbe irdisches Glud gleichsam als Lohn für den Gottesdienft gefucht-babe, und er fagt baber: "Bas babe ich im himmel für einen Lohn?" Bas babe ich bort? Das ewige Leben, die Unfterblichfeit, bas Reich mit Chriftus, die Gesellschaft der Engel, wo es feine Rurcht, feine 11nwiffenbeit, feine Gefahr, feine Berfuchung, fondern mabre, juverläffige und fefte Sicherheit gibt

Sieh, welchen Lohn habe ich im himmel, und was wollte ich von dir auf der Erde? Was wollte ich? Vergänglichen, hinfäligen, flüchtigen Reichthum. Was wollte ich? Geld, einen Klumpen Erde; Silber, eine glänzende Erde und Ehren, den Rauch der Zeit. Sieh, was wollte ich von dir auf der Erde? Weil ich fah, daß dies die Sünder haben, so bewegten sich meine Füße und es wankten meine Knice. O wie gut ergeht es denen, die rechten herzens sind. Was suchft du also, getreuer Prophet? Etwas

Geld, Silber und zeitlichen Reichthum. Gilt also so viel der Glaube einer treuen Frau, als was auch die unteusche hat? Soll so viel werth senn der Glaube des treuen Mannes, als auch der Tänzer, Schlemmer und der Mörder hat? Es sen ferne, Brüder, daß euer Glaube nur so viel Werth habe. Dieses wende Gott von euern Herzen ab Wollet ihr euern Werth fennen? Christus ist dasur gestorben. Warum suchest du also irdischen Lohn in Geld und Schäpen? Du übest ein Unrecht an dem Glauben, wofür Christus gestorben ist.

### 16.

Gott mifcht bem zeitlichen Glude Bitterfeit bei, damit wir ein anderes suchen.

null sein Liegen in seiner Krankhelt wendet er. Pf. 41." Unter bem Liegen auf dem Bette versteht man etwas Irdisches. Jede franke Seele in diesem Leben sucht sich etwas Irdisches zur Rube. Weil sie die Stimmung zur Arbeit und einer auf Gott gerichteten Gesinnung schwerlich lange bewahren kann, so sucht sie auf Erden eine Rube, wo sie gleichsam von der Anstrengung ausruhen kann, gleichwie das ist, was sie lieben. Jest habe ich nicht von den Begierden der Bösen zu reden, denn Viele suchen sich zu erheben im Theater, Viele beim Wettlaufen, Viele beim Kampfspiele, Viele beim Würfeln, Viele in Wollust, Viele in Setrug und Nachstellungen. Darin suchen die Menschen Rube. Was heißt, Ruben? Sie freuen sich darin.

Aber schweigen wir von dem und fommen wir auf den Unschuldigen. Er ruht in feinem Saufe, in feiner Familie,

<sup>1)</sup> Serm. 19.

in seiner Frau, in den Kindern, in Armuth, in seinem Gutchen, in feinem Neubau, den er selbst gemacht, in einem selbst gemachten hause. Darin suchen die Unschuldigen Rube. Aber Gott will, daß wir nur das ewige Leben lieben, und er mischt darum in diese Freuden die gleichsam unschuldig sind, Bitterfeiten, daß wir auch darin Betrübnisse erfahren, und unser ganzes Lager wendet er zu unserer Schwäche.

Man beflage fich also nicht, wenn man dabei Betrutniffe erfährt. Er foll darin durch die Bitterfeit des Micbern Befferes lieben lernen, daß der Wanderer nicht auf bem Bege gur Beimath die Berberge für feine Bobnung balt. All fein Ruben wendereft du in feiner Schwachbeit. Warum diefes? "Weil er jeden Gobn, den er erbatt, guchtiget. Siob 12 " Barum Diefes? Beil jum fündigen Denichen gefagt wurde: "Em Schweife Deines Ungefichtes follft du bein Brod effen. Genefis 3." Wegen den Buchtigungen, wobei unfere gange Rubeftatte gewendet wird ju unferer Schwäche, foll der Mensch erfennen, daß er wegen den Sunden leide und fagen, mas folgt: "Sch rief, herr! erbarme bich meiner, beile meine Geele, weil ich bir gefündiget babe." D Berr, in Trubfalen übe mich, richte ieden Gobn, den bu erhalteft, weil du bes Gingebornen nicht geschont baft. Er wurde ohne Gunde gegeißelt, ich aber fage: Erbarme bich meiner, errette meine Geele, weil ich gegen dich gefündigt babe. Wenn der verftummelt murde. Der nicht frant war, wenn unfere Seilfunft felbft bas Reuer anwendet, follen wir es ungeduldig ertragen, menn unfer Beiland und brennt und ichneidet, oder in allen Trubfalen übt und von der Gunde beilt? Ueberlaffen mir uns völlig der Sand unferes Arates, denn er irrt nicht, daß er etwas Gefundes für etwas Raules hinmegschneibet, er fennt, mas er anficht, er fennt das Lafter, weil er felbit die Natur erschuf. Bas er felbit schuf, scheidet er von dem, mas von unferer Begierlichkeit bingugefommen ift 1).

<sup>1)</sup> Enar. in Ps. 40. n. 5. 6.

Würde und Gott immer mit Glück belohnen, daß wir an Allem Ueberfluß hatten, und in dieser Zeitlichkeit keine Trübsal, keine Bedrückung und keine Angst erduldeten, so würden wir dieß für die größten Güter halten, die Gott seinen Dienern gibt, und wir würden nicht größere von ihm begehren. Darum mischt er unter dieses süße Leben auch die Bitterkeit der Trübsale, damit ein anderes Leben, welches wahrhaft heilsam ist, begehrt werde 1).

#### 17.

Selbst das gludliche zeitliche Leben ift fur eine beständige Betrubniß zu halten.

"Trübfal und Schmerz fand ich und ich rief den Namen des herrn an. Pf. 44." Bas ift es Großes, wenn du Trübfal haft? Wenn du etwas finden fannft, fo finde Trub. fal. Und mer follte, fagit du, Trubfal finden, oter vielmehr, mer follte es nur fuchen? Mitten in der Trubfal bift bu, und weißt es nicht. Diefes Leben ift eine fleine Trub. fal: wenn es dief nicht ift, fo ift es feine Banderschaft. Wenn es aber dieß ift, fo liebft bu entweder wenig bas Baterland oder du baft Betrübnig obne Zweifel. Denn mer follte fich nicht betrüben, daß er nicht bei dem, mas er municht, fen? Aber warum betrübft du dich nicht? Weil Du nicht liebit. Liebe das andere Leben, und bu mirft feben, daß diefes Leben eine Trubfal ift, mag es auch noch fo febr von Bluck glangen, von Bergnugen frogen und überfließen. So lange jene Freude noch nicht genoffen wird, die obne Bersuchung am guverläßigften ift, die und am Ende Gott aufbewahrt, fo gibt es ohne Zweifel Betrübnig 2).

<sup>1)</sup> Enar. in Ps. 43. n. 2.

<sup>2)</sup> Enar. 2. in Ps. 137. n. 12.

Ja, Brüder, die Trübsale sind Allen bekannt. Sie sind beständig im menschlichen Geschlechte; der Eine klagt über einen Verlust, der Andere trauert über Verarmung, der Andere ist in Trauer, weil er vom Vaterlande vertrieben ist und er wünscht zurückzukehren, indem er die Abwesenheit für unerträglich hält; dem Andern hat der Hagel die Weinstöcke verwüstet, er sieht, daß alle seine Mühe umsonst war. Wann kann der Mensch nicht trauern? Er hat einen Feind. Welches Elend ist größer unter den Menschen? Alle betrüben sich darüber, und quälen sich und dieß sind Trübsale. Und in allen diesen rufen sie den Herrn an und sie thun recht. Sie sollen den Herrn antusen, er vermag entweder zu zeigen, daß man leiden muß, oder daß man das Erlittene gutmache. Er läßt uns nicht über unsere Kräfte verssucht werden.

Rufen wir Gott auch in diesen Trübsalen an; aber diese Trübsale finden uns, wie es im Psalm heißt: "Helser in den Trübsalen, die uns im Ueberflusse fanden." Einiges Trübsal müssen wir sinden. Welches ist dieses? Gerade dieses Glück auf dieser Welt, der Ueberfluß an den zeitlichen Gütern; es ist da nicht zwar selbst Betrübniß, sie lindern unsere Trübsale. Nämlich die Trübsale unserer Wanderschaft verringern sie. Denn gerade dieß, daß wir noch nicht bei Gott sind, gerade das, daß wir unter Versuchungen und Nengsten schweben, daß wir ohne Furcht nicht senn können, ist Vetrübniß; denn es ist nicht jene Sicherheit da, die uns versprochen ist. Wer die Trübsal jener Wanderschaft nicht empfunden hat, der denkt nicht an die Rücksehr in das Vaterland. Er hat eine Trübsal, Brüder.

Gemiß verrichten wir gute Werke, wenn wir Brod ben Sungrigen, eine herberge bem Fremdlinge gemähren, auch bieß ift Trübfal. Denn wir finden Unglückliche, denen wir Barmherzigkeit erweisen, und das Elend der Betrübten macht und mitbetrübt. Um wie viel bester wärest du schon dort, wo du keinen Hungrigen findest, den du fättigest, wo du keinen Fremden sindest, den du aufnimmst, keinen Nacten, den du kleidest, keinen Kranken, den du besuchest? Denn

Mues ift bort im bochften Grade, bas Babre, bas Beilige, das Ewige. Unfer Bater ift dort die Berechtigfeit, unfer Trant ift dort die Beisbeit, unfer Rleid ift dort bie Unfterblichfeit, unfer Saus ift ewig im Simmel, unfere Starte ift Unverwestichfeit. Gibt es etwa bort eine Trubfal? ober giebt eine Müdigfeit jum Schlafe bin? fein Tod, fein Streit; dort ift Friede, Rube, Freude und Gerechtigfeit. Es gibt feinen Reind und fein Freund fällt ab. Was ift Dief dort für eine Rube? Wenn wir bedenfen, wo mir find, und wo wir einft fenn werden, wie uns der verfprochen bat, ber nicht lugen fann, fo finden mir gerade aus feiner Berbeifung, in welcher Betrübnif mir find. Diefe Trubfal findet Diemand, außer wer fie fucht. Bift bu acfund, fiebe, ob du ungludlich bift. Denn es ift leicht, daß ber Rrante fich für unglücklich balt Wenn du gefund bift, balte bich für unglücklich, ba bu noch nicht bei Gott biff. "Trübfal und Schmerg fand ich, und den Ramen des herrn babe ich angerufen 1)."

# 18.

Der Chriff muß fich bei jedem Glude fur abgefondert halten.

Aus Liebe zum wahren Leben mußt du dich auf diefer Welt, in welchem Glücke du immer dich befindest, für abgefondert halten. Denn wie jenes Leben das wahre ist, in Bergleich zu dem aber, das man so sehr liebt, wenn es auch angenehm und lange ist, kein Leben genannt werden kann; so ist es auch wahrer Trost, wenn der Herr durch den Propheten das Bersprechen gibt: "Ich will ihm wahren Trost, Frieden über Frieden geben Bi. 17.;" ein Trost, ohne den

<sup>1)</sup> Enar. in Ps. 49, serm. 2, n. 22.

aller irdische Troft mehr eine Vertröftung als eine Tröftung ift. Denn Reichthum und die höchsten Shren und Alles, wodurch sich die Sterblichen für glücklich halten, ohne wahrbaft glücklich zu senn, welchen Troft gewährt es, da in ihren Augen es vorzüglicher ift, hoch als niedrig zu senn, und wo die Furcht vor dem Verluste mehr ängstigt, als die Begierde, sie zu baben?

Durch folche Guter werden die Menfchen nicht aut, fondern, wenn fie auf eine andere Beife aut geworden find, fo fonnen fie durch gute Benützung bewirken, daß fie gut find. Es liegt also nicht in ihnen mabrer Troft, sondern vielmehr da, wo das mabre Leben ift Denn der Menich muß dadurch, daß er gut ift, glücklich werben. En ber Rinfternif Diefes Lebens alfo, worin wir von Gott entfernt find, fo lange wir im Glauben, nicht in ber Anschauung find, muß fich die Scele des Chriften fur abgefondert balten, daß fie nicht zu beten aufbore und auf das Wort der beiligen und gottlichen Schrift gleichsam ale eine Leuchte in einem finftern Orte das Auge des Glaubens richte, bis der Tag anbricht und das Licht in unfern Bergen aufgeht. 2 Betr 1. Denn die unaussprechbare Quelle jener Leuchte ift jenes Licht, das fo in der Finfternif leuchtet, daß es nicht in der Rinfternik erfaßt wird, durch deffen glaubige Unschauung Die Bergen gereiniget werden muffen: "Denn felig, Die reinen Bergens find, denn fie werden Gott anschauen, Matth. 5 :" und "wir wiffen, daß wenn er erscheint, wir ibm abnlich fenn werden, weil wir ibn feben werden, wie er ift, 1 Sef. 3" Dann wird mahred Leben nach dem Tode und mabrer Eroft nach der Entfernung fenn.

Jenes Leben befreit unsere Seele vom Tode und jener Troft unsere Augen von den Thränen. Und weil es dort keine Bersuchung mehr geben wird, damit nennt der folgende Pfalm Füße, die nicht fallen. Wenn es keine Bersuchung gibt, so auch kein Gebet mehr; denn dort gibt es keine Erwartung auf ein versprochenes Gut mehr, sondern nur Anschauung des empfangenen; daher sagt er: "Ich werde dem Herrn gefallen im Neiche der Lebenden, wo wir

dann sein werden, nicht in der Büste der Todten, wo wir jest sind ""Denn ihr send gestorben, sagt der Apostel, und euer Leben ist verborgen mit Ehristus in Gott. Wenn aber Ehristus, euer Leben, erscheinen wird, dann werdet auch ihr mit ihm in herrlichseit erscheinen. Coloss. 3." Denn das ist das wahre Leben, das die Reichen mit guten Werken erwerben sollen, und dort ist der wahre Trost. Dieses Trostes beraubt, sagt der Psalmist: "Es dürstet nach dir meine Seele, und vielfach auch mein Fleisch auf der wüsten, unbetretenen und wasserlosen Erde. Ps. 41" Dies ist dieses sterbliche Leben. Welchen sterblichen Trost es bieten mag, welche Wanderer sie betreten, welchen Ueberstus sie haben mag, so weißt du doch, wie unsicher Alles dieses ist. Und im Vergleich zu jener versprochenen Glückseligkeit, was wäre es, wenn es nicht ungewiß wäre

### 19.

Bie wenig diese wuste Erde die Liebe des Menschen verdiene.

Es sind Uebel, Trübsale und haß auf dieser Welt. Sie ift nicht schon, man soll sie nicht lieben. Sie ist so gestellt und boch wird sie so geliebt. Das haus ist dem Einsturze nabe und doch will man nicht ausziehen. Die Mütter oder Ammen bringen die Kinder dadurch vom Milchtrinken ab, daß sie, wenn sie sehen, daß sie groß werden und es nicht mehr gezieme, sie mit Milch zu nähren, dieselbe mit Bitterkeit vermischen, wobei das Kind nicht mehr weiter nach Milch verlangt. Warum aber genießest du noch so freudig die Welt, wenn sie dir schon bitter geworden ist?

<sup>1)</sup> Epist. 130, n. 3. 5.

Bott erfülte die Welt mit Bitterfeiten und du begehrft, ftrebst und durftest darnach und suchst nur Vergnügen. Bie lange? Wenn sie erst suß wäre, wie sehr wurde sie geliebt werden? Dieses schwerzt dich, wähle ein anderes Leben, liebe Gott, verachte dieses. Verachte das Menschliche, da du es doch verlassen mußt und nicht immer hier senn fannst.

und doch, wie jest die Welt bofe, wie sie bitter und voller Elend ist, wurde dir von Gott gesagt, daß du immer hier bleiben werdest, wurdest du dich nicht freuen, frohlocken und danken? Warum? Weil du mit dem Elende nie zu Ende kämest. Dieß ist selbst eine größere Unseligkeit, die zur Liebe zwingt; geringer ware sie, wenn sie nicht geliebt wurde; desto schlechter ist sie, je mehr sie geliebt wird. Es gibt, Brüder, ein anderes Leben; glaubet es, es gibt nach diesem Leben ein anderes Leben. Dazu bereitet euch vor, verachtet alles gegenwärtige. Wenn ihr Etwas habet, thut wohl daran; habet ihr Nichts, so begehrt es nicht. Wandelt und schiefet es vor euch voran; was ihr jest habet, kam von da ber, wohin ihr gehen wollet.

Höret auf den Rath eures herrn. Sammelt euch nicht Schäpe auf der Erde, wo die Motten sie verzehren, und die Diebe sie wegnehmen, sondern sammelt euch einen Schap im himmel, wo es feinen Dieb gibt und keine Motte sie zerstört. Denn wo dein Schap ist, da ist auch dein herz. Du hörst, o Shrist! alle Tage, erhebet das herz, und gleichsam hörst du das Gegentheil, du richtest auf die Erde dein herz. Wandert. Habet ihr Besisthum, so thut wohl. Habet ihr Nichts, so murret wider Gott nicht. Höret mich, ihr Armen, was geht euch ab, wenn ihr Gott habet 1)?

Man erhebt fich nicht, man geht nicht heraus, außer winn einstimmig von Allen gerufen wird: Webe euch, es fturgt die Welt. Wenn sie zusammenstürzt, warum verlassest du sie nicht? Würde dir der Baumeister sagen, es werde bein haus einstürzen, wurdest du nicht eher es verlassen, als murren darüber? Der Schöpfer der Welt sagt dir,

<sup>3)</sup> Serm. 311.

daß sie einstürzen werde und du glaubst es nicht. Höre die Stimme des Rufenden, höre den Rath des Ermahnenden: "Und himmel und Erde werden vergeben, Matth. 24.;" die Stimme des Ermahnenden ist: "Sammelt euch nicht Schäpe auf der Erde, Matth. 6."

Wenn ihr daher dem Worte Gottes glaubet, wenn ihr nicht seine Ermahnung verachtet, so geschebe, was er sagt. Denn Jener, der dir daher Rath gab, täuschte dich nicht. Du verliereft nicht, was du hingegeben hast, sondern du wirst es erlangen, was du verlassen hast. Ich rathe euch: Gebet den Armen und ihr habet einen Schap im himmel. Du wirst nicht ohne Schap bleiben, sondern was du auf der Erde in Rummer besipest, das hast du ohne Sorge im himmel. Wandere also. Ich gebe den Rath, zu erhalten, nicht zu zerstören. Dieß ist kein Auswand, sondern ein Gewinn 1).

# 20.

Das Leben felbst ruft den Menschen gu, daß die Welt nicht liebenswerth ift.

Brüder, sehen wir darauf, wie dieses zeitliche Leben von seinen Liebhabern geliebt wird, in welch großer Furcht die Menschen schweben, daß fie ja nicht sterben; du siehst den Menschen, wie er sich fürchtet, stiebt, sich versteckt, sich vertheidigt, bittet, sieht, wenn es möglich ist, Alles, was er hat, hingibt, um das Leben zu erhalten, um einige Tage mehr zu leben, daß das unzuverläßige Leben immer weiter hinausgerückt werde. Solches thun die Menschen für das zeitliche, was thun sie für das ewige Leben? Reden wir den Liebhaber des zeitlichen Lebens an, was thust du, warum eilst du,

<sup>1)</sup> Serm. 30.

warum zitterft bu, marum flebst bu, warum suchft bu Schlupfwinkel? Um zu leben, fagt er. Gewiß um zu leben, als ob du ewig lebten? Nein. Alfo suchest bu den Tod nicht zu vertreiben, sondern nur zu verschieben.

Der bu fo viel thuft, um etwas fpater ju fferben, thue Etwas, daß du niemals fterbeft. Bie Biele finden wir, die fagen, es nehme ber Staat meine Sabe, um fpater ju fterben, wie felten finden wir folche, die fagen, es nehme Chriflus meine Sabe, daß ich niemals fterbe. Und doch, o Erub. falen des geitlichen Lebens, wenn der Staat es nimmt, fo beraubt er bich auf Diefer Belt; wenn aber Chriffus es nimmt, fo bewahrt er es dir im Simmel. Begen diefes Lebens wollen die Menschen Lebensmittel baben und fie bingeben, um ju leben Was du bir jum Leben aufbewahreft, Diefes gibft du bin, um ju leben, um vielleicht durch Sunger su Grunde ju geben. Und boch fagit du, man nehme es, mas liegt mir baran? Ich will betteln Dn gibft beine Lebensmittel bin, bereit ju betteln, um ju leben. Du bift bereit, felbit wenn du das Mothwendige bingibft, in diefer Welt ju betteln, und du bift nicht bereitet, bas leberfluffige bingugeben, um mit Chriftus gu regieren?

Ich bitte dich, wäge es ab, wenn ein Maaß von Billigfeit in deinem Herzen gefunden wird, nimm es hervor und
lege beides auf die Wage und wäge es: Betteln in dieser
Welt und herrschen mit Ehristus. Du hast Nichts hinzuzuwägen; denn im Vergleich zu Jenem hat Jenes ein Gewicht.
Wenn ich sagte, Negieren auf dieser Welt und Regieren
mit Ehristus, so hättest du Nichts hinzuzuwägen. Es reuet
mich, gesagt zu haben: Wäge hinzu, es gibt Nichts hinzuzuwägen. "Was nüht es dem Menschen, wenn er die ganze
Welt gewinnt, aber an seiner Seele Schaden leidet? Matth.
16." Wer aber an seiner Seele seinen Schaden erlitten
hat, der wird mit Christus regieren. Wer aber herrscht in
dieser Welt mit Sicherheit? Geseht, er herrsche in Sicherheit, berrscht er auch ewig?

Jenes ftellet euch vor Augen, welche Liebhaber das gegenwärtige Leben bat, das furz und vergänglich ift. Es

wird größtentheils der Mensch wegen dieses Lebens nackt und ein Bettler. Fragst du ihn um den Grund, so fagt er, um zu leben. Was liebtest du und wie weit bist du dazu gesommen? Was willt du sagen, der du verkehrt das Leben liebtest? Was willt du sagen zu diesem deinem schlecht geliebten Leben? Nede es an, schmeichte, wenn du kannst. Was willt du sagen? Zu dieser Blöße führte dich deine Schönheit; sie ruft dir zu: Ich bin entstellt und du liebst? Sie ruft: ich bin flüchtig, und du suchst sie zu verfolgen? Sieh, es antwortet dir deine Geliebte, ich werde bei dir nicht seyn; wenn ich eine Zeit lang bei dir senn werde, so werde ich doch nicht bei dir bleiben Entblößen konnte ich dich, beglücken konnte ich dich nicht.

Weil wir daber Chriften find, fo rufen mir ben Schut unfere Beren Sefu Chrifti gegen die Rallfride des übel gelebten Lebens an und lieben Die Schönbeit jenes Lebens, bas weber ein Auge fab, noch ein Obr davon borte, noch in eines Menschen Berg gefommen ift. Denn biefes bereitete Gott benen por, die ibn lieben; und Gott ift bas Leben. Lieben mir diefes fandbaft. Gott gebe ce. Bergiegen mir vor ibm Thranen, nicht gur Erlangung, fondern auch für die Liebe Diefes Lebens. Bas follen mir fagen, und wozu ermabnen? Gollen wir in ben beiligen Buchern zeigen, wie unftat, wie vergänglich, wie beinabe nichtig es fen und wie mabr es ift, mas geschrieben ftebt: Bas ift denn unser Leben? Es ift ein Dunft, ber ein wenig geschen wird, als. dann aber verschwindet. Er lebte gestern, beute ift er nicht mehr, furz vorber murde er geschen, jest ift er nicht mehr, melder acfeben murde. Er murde jum Grabe geführt: fie febren traurig jurucf und vergeffen ibn bald. Bie fo Michts ift der Menich und dief fagt er felbit, der Menich und er beffert fich nicht, daß er Nichts, fonbern Etwas fen.

<sup>1)</sup> Serm. 302.

### 21.

Unter den Trubfalen und Uebeln dieser Welt foll der Mensch fromm leben.

Brüder, betet, so viel ihr könnet. Es giebt Uebel genug und Gott wollte es. Wenn es jedoch der Bösen nicht im Neberflusse gäbe, so gäbe es auch kein Uebel im Neberflusse. Schlechte, beschwerliche Zeiten, dieß sagen die Menschen; leben wir gut, und die Zeiten sind gut. Wir machen die Zeit aus: wie wir sind, so die Zeiten. Was thun wir? Die Menschenmenge können wir nicht jum guten Leben bringen. Wenige, die hören, leben gut; Wenige, die gut leben, werden viele Schlechtlebende ertragen. Es sind jest Körner, sie sind in der Scheuer, die Umbüllung können sie da nicht mehr haben. Sie mögen das, was sie nicht wollen, ertragen, um zu dem zu kommen, wozu sie wollen. Warum betrüben wir uns und klagen Gott an? Es gibt in der Welt der Uebel in Fülle, damit man die Welt nicht liebe.

Es gibt heilige, große Männer, die die prächtige Welt verachteten: können wir nicht einmal die mißgestaltete verachten? Sich, die Welt ist böse und doch wird sie so geliebt, als wäre sie gut. Was in aber die böse Welt? Denn nicht böse ist der Himmel, die Erde, das Wasser, noch das, was darin ist, Fische, Bögel, Bäume. Alles dieses ist gut, aber die schlechte Welt machen die schlechten Menschen. Aber weil wir, so lange wir leben, schlechte Menschen haben, so seusten wir, wie ich sagte, zu Gott, unserm Herrn, und ertragen das Uebel, um zum Guten zu kommen. Tadeln wir den Hausvater nicht, denn er ift liebevoll; er erträgt uns, nicht wir ihn Er weiß wohl das zu seiten, was er schus; thue, was er befahl und hoffe auf das, was er verhieß 1).

<sup>1)</sup> Serm, 80.

Ihr redet von schweren, beschwerlichen, harten Zeiten. Lebet gut und ihr ändert dadurch die Zeiten; und alsdann habet ihr euch nicht mehr zu beflagen. Denn was sind die Zeiten, Brüder? Es geht die Sonne auf nach zwölf Stunden und geht auf einer andern Seite unter; sie geht auf und unter. Zahle die Zahl, das sind die Zeiten. Wen quält wohl der Aufgang oder Untergang der Sonne? Also beleidiget Niemanden die Zeit. Die beleidigen und beleidiget werden, das sind die Menschen. D großer Schmerz! die Menschen werden beleidigt, beraubt, unterdrückt. Von Bem? Nicht von Löwen, nicht von Schlangen, nicht von Storpionen, sondern von Menschen 1).

Bober entitebt bas Bofe, außer vom Menichen? "Erlofe mich, o herr von allem Uebel, Pf 139." Du bedenteft es nicht, wenn du es boreft, du denfit nur an den Reind, ber bir benachbart, mächtig, dein Genoffe und Mitburger ift. Bielleicht denfeft du an den Räuber, wenn du boreft: "Erlofe mich von allem Uebel," und fo bitteft du, wenn du beteft, daß dich Gott von jenem Bofen, oder von deinem Reinde befreien moge. Gen dir nicht felbft jum Reinde, bore mich : Gott erlofe bich von dir. Denn wenn bich Gott burch feine Gnade und feine Erbarmung aus einem Bofen aut macht, wovon macht er dich gut oder wovon befreit er Dich, außer von dir felbit, als einem bofen Menfchen? -Durch men, meine Bruder, ift diefes mabr und gewiß und bestimmt; wenn Gott dich felbft von dir befreit bat, fo schadet dir Nichts, wer fonft anders bofe ift. "Wer wird euch ichaden, wenn ibr das Gute liebet? 1 Bet. 3." Betrachtet, mas es beife, vom bofen Menschen, das beift von fich erlöfet au werden 2).

<sup>1)</sup> Serm. 311.

<sup>2)</sup> Serm. 297.

### 22.

Der Mensch muß die Reize diefer Welt flieben

So gewiß das in, daß du leben, eben fo gewiß foll es bir fenn durch den heilfamen Unterricht, daß diefes Leben, das in zeitlichen Vergnügungen geführt wird, im Vergleich zum ewigen Leben, das und durch Christus und in Christus verheißen wird, nicht für ein Leben, sondern für den Tod

au balten fen 1).

Die Reize dieser Welt enthalten mabre Bitterkeit und eine falsche Freude, einen gewissen Schmerz, aber ein unsicheres Vergnügen, eine harte Mühe, aber eine mit Furcht gebundene Ruhe; sie sind voll von Elend, aber leer von der hoffnung auf Seligkeit. Verstrickt du nicht darin sowohl deinen Hals, als Hände und Fuße, wenn du dich in solche Shren verstricken willst und auf keine andere Weise für deine Handlungen belohnt werden zu können glaubst, und daher dich dem hingibit, wohin du nicht nur nicht eingeladen, sondern selbst nicht dazu getrieben hättest gehen sollen 2)?

Was du auf der Erde liebst, ift ein hinderniß, eine hemmkette für die geistige Erhebung, oder für die Tugenden, wodurch man zu Gott emporsteigt. Liebe nicht das hinderniß, wenn du keine Qual empfinden willst. Du willst nicht gefangen werden, und du liebst die Leimruthe? Wirst du etwa nicht gefangen, wenn du auf eine füße Weise gefangen wirst? Je mehr es ergöst, desto niehr peiniget es 3).

"Freuct euch in dem herrn und froblocket, ihr Gerechten, Bf. 31 " Wenn die Gerechten fich in Gott freuen, so fonnen fich die Ungerechten nur in der Welt freuen. Aber den erften Ungriff soll man juruchschlagen, aufänglich die

<sup>1)</sup> Epist. 56 n. 2.

<sup>2)</sup> Epist. 26 n. 2.

<sup>3)</sup> Serm, 311.

Reize und Lockungen überwinden und nachber die Schmerzen. Wer fann die Stürme der Welt besiegen, der nicht einmal ihre Reize besiegen fann? Es schmeichelt diese Welt, sie verspricht Ehren, Reichthum, Vergnügen; sie droht mit Schmerzen, mit Entbehrungen, mit Erniedrigung. Wer ihre Versprechungen nicht verachtet, wie fann er ihre Drohungen überwinden 1)?

Jede Geele ift unglücklich, die von der Liebe ju den irdischen Dingen gefesselt ift, sie wird zerriffen, wenn sie die Schäpe verliert und fühlt nun Qualen, selbst ebe fie

diese verliert 2).

Dbwohl unfinnige Freuden nicht Freuden find, fo gerfioren fie doch, welcher Urt fie immer find, mag der Sochmuth des Reichthums ergoben, oder der Dunkel auf die Ehren, oder Schwelgerei und die Theaterfampfe, oder schmunige Wolluft : ein einziges Rieberchen und es nimmt ibnen felbit, da fie noch leben, ihre gange falfche Geligfeit. Aber das Gemiffen bleibt leer und verwundet, es fühlt das Bericht Gottes, da es feinen Beiftand verschmäbte, und es wird einen barten Seren finden, ba es ihn als liebenden Bater nicht fuchen wollte. Beil bu aber mabre Rube, die nach diefem Leben den Chriften versprochen wird, fucheff, fo wirft bu auch bier, unter den Bitterfeiten diefed Lebens, ibre Gufigfeit und Anmuth foften, wenn du die Bebete teffen erfülleft, den fie verbeißen bat. Denn alsbald wirft bu fühlen, bag die Fruchte ter Gerechtigfeit füßer find als Die der Ungerechtigkeit und daß der Mensch eine mabrere und innigere Freude bei einem guten Gewiffen unter ben Trubfalen genieße, als bei einem ichlechten unter Bergnuaungen 3).

Zwischen Zeitlichem und Ewigem herrscht der Unterschied, daß man das Zeitliche vor dem Befite mehr liebt, daß es aber gleichgültig wird, wenn man es hat; denn es

<sup>1)</sup> Serm. 335.

<sup>2)</sup> Lib. 4 Conf. c. 6.

<sup>3)</sup> Lib. de Catech, Rud. c. 16.

fättiget die Seele nicht, für die die Ewigkeit der wahre und sichere Wohnplat ift, während das Ewige, wenn man es hat, mehr als wenn man es begehrt, geliebt wird. Jedermann hat von dem, was er wünicht, eine größere Meinung, als von sich selbit. Wenn er also zum Ziele seines Hoffend kommt, und es unter seiner Erwartung findet, so wird er gleichgültig; aber so groß Jemand die Meinung und Erwartung hat, so würde er doch, wenn er dahin gelangt, noch mehr finden 1).

#### 23.

Der Reichthum biefer Belt tann ben Menfchen nicht gludlich machen.

Der irdische Reichthum macht uns nicht glücklich; wir verlieren ihn entweder im Leben, oder es besihen ihn nach unserm Tode solche, die wir nicht kennen oder die wir nicht wollen. Gott allein macht uns glücklich, er ift der wahre Schap der Seele 2).

Jener Reichthum, den ihr für so angenehm haltet, enthält viel mehr Gefahren. Er war arm und er schlief sorgloser; der Schlaf fam leichter zur harten Erde, als zum goldenen Bette. Betrachtet die Sorgen der Reichen und vergleichet damit die Sorglosigkeit der Armen 3).

Es läßt sich das Gefühl des Bedürfnisses nicht befriedigen, wohl aber die Sorgen einschläfern. Wenn du auf Bermehrung des Reichthumes dentst, sieh ju, ob du gut schlafest. Wenn ich mich nicht täusche, so ift die Rube ge-

<sup>1)</sup> L. 1. de Doct. Chr. c. 38.

<sup>2)</sup> L. 5. de Civ. Dei. c. 18.

<sup>3)</sup> Serm. 11.

nommen, wo Reichthum ift. Wenn du macheft, fo bentst du an die Vermehrung des Reichthumes, wenn du schläft, träumst du von Räubern. Um Tage bist du beforgt, jur Nacht in Furcht und so immer ein Bettler 1).

Die Reichen bedürfen um fo mehr, je mehr fie haben. Bon Begierden und Bunfchen werden fie bin und ber getrieben, von Furcht gequalt, von Traurigfeit geängstigt, was

baben fie für einen Ueberfinf 2)?

"Den Reichen dieser Belt befehle, nicht folg zu benfen. 1 Eim 6." Man fürchtet nicht ben Reichthum, fondern eine Rrantheit Aber Die Krantheit des Reichtbums ift ein großer hochmuth. Denn es ift eine große Seele, Die bei dem Reichthume von diefer Krantheit nicht versucht wird; bober ftebt die Seele, als der Reichthum, wenn fie ibn befiegt nicht burch Begierbe, fondern durch Berachtung. Groß ift alfo der Reiche, ber fich defiwegen nicht für reich balt, weil er reich ift; wer fich aber defibalb nicht für reich balt, ift folg und arm. Im Fleische flappert er, im Bergen bettelt er, ift aufgeblasen, und nicht voll. Wenn du nämlich amei Schlauche haft, einen vollen und einen aufgeblafenen, fo ift zwar in beiden diefelbe Grofe, aber nicht diefelbe Rulle. Benn bu fie anfichit, fo wirft bu getäuscht; wenn bu fie berührft, findeft du es; welcher voll ift, läft fich leicht bewegen, welcher aufgeblasen ift, läßt fich leicht nehmen.

Befehle also," sagte er, "den Reichen dieser Welt." Er würde nicht beisesen: dieser Welt, wenn es nicht auch Reiche nicht von dieser Welt gabe. Wer sind die Neichen, die nicht von dieser Welt sind? Fene, deren Haupt und Vorsteher jener ift, von dem geschrieben steht: "Er ist arm geworden für uns, da er reich war, damit wir durch seine Armuth bereichert würden. 2 Cor. 8." Alle Reiche sind gute Gläubige, Niemand verachte sich, arm in der Zelle, reich im Gewissen. Denn der Reiche in der Zelle schläft ruhiger auf der Erde, als der Reiche auf dem Purpur. Dort er-

<sup>1)</sup> Serm. 345.

<sup>2)</sup> Enar, 2. in Ps. 29. n. 17.

regt die bose Begierde nicht diejenigen auf, die verdorbenen Bergens sind. Bewahre den Reichthum in deinem Herzen, den dir die Armuth bes herrn deines Gottes erworben hat. Ja, rufe felbst seinen Beistand an, damit nitt das, was er gab, vom herzen verschwinde, sondern der Geber es bewahre.

Alle Reichen sind also gute Glaubige, aber nicht die von dieser Welt. Jener Reiche, der sich im Purpur groß schien, starb und kam in die Hölle. Und was fand er? Ewigen Durft, unauslöschliches Feuer. Das Fruer folgte auf den Purpur; jener Mantel brannte, dessen er sich nicht berauben konnte; statt der Gastmähler Trockenheit, und Sehnsucht nach einem Wassertropfen von der Hand des Armen, wie jener eine Sehnsucht trug nach den Brosamen vom Tische des Neichen. Aber jene Armuth verging, diese Strafe aber dauert beständig. Dieses sollen die Neichen dieser Welt bedenken und nicht stolz senn. Erwähle. was du im herzen haben mußt. Innerlich sen voll, wo deine Schäpe Gott, aber nicht der Mensch sieht. Denn die wahrhaft Neichen sind im Herzen reich, voller Kraft, stuchtbar an Frömmigkeit, überströmend von Liebe 1).

### 24.

Die Schape dieser Welt sattigen nicht, sondern entflammen.

Die Gerechtigfeit kennt anderen Reichthum, der den innerlichen Menfchen schmuckt, wie der beilige Petrus fagt, "der vor Gott reich ift. 1 Pet. 3." Jener Reichthum beift ein gerechter, weil er wahrem Verdienste und den Gerechten

<sup>1)</sup> Serm. 36.

gegeben wird. Er beift reich, weil ber, welcher ibn bat, niemals Mangel leidet. Ungerecht aber beift ber Reichthum, nicht weil das Gold, das Gilber ungerecht ift, fondern weil es ungerecht ift, es fur Reichthum zu balten, ba er bie Dürftigfeit nicht fillt Denn um fo mehr wird Sider von Dürftiafeit gequalt, je befriger er ibn liebt und je mehr er bat. Bie fann alfo dies ein Reichthum feyn, mit beffen Bermehrung auch die Dürftigfeit machet und ber feinen Befigern, je größer er ift, feine Gattigung gemabrt, fondern noch mehr entflammt? Sattft du den für reich, ber meniger bedürfte, wenn er weniger batte? Denn mir feben, baf Biele, welche wenig Geld batten, über einen geringen Bewinn fich erfreuten, baf fie nachber, wenn fie Heberfluß baben, zwar an einer wahren Maffe von Gold und Gilber, iedoch an falfchen Reichthumern, über einen geringen Bewinn feine Freude mehr empfanden. Glaubft bu, fie find fcon fatt? Sie find es nicht. Denn ein großer Reichthum schließt nicht den Schlund der Sabsucht, fondern debnt ibn noch mehr aus, befruchtet ibn nicht, fondern entgundet itn. Sie wollen feinen Becher, weil fie nach einem Rluffe burften 1).

"Die reich werden wollen, fallen in Bersuchungen und Falstricke, in viele und schädliche Begierlichkeiten. 1 Tim. 6." Indem er reich werden will, schnaubt, dürstet und brennt er; und gleich dem Wassersüchtigen dürstet er um so mehr, je mehr er trinkt. Bemerkenswerth ist die Nehnlichkeit der körperlichen und der geistigen Krankheit; der Geizige ist im Herzen ein Wassersüchtiger. Denn der Wassersüchtige leidet im Fleische, an der Feuchtigkeit; und wird davon nicht gesättigt; dieser Wassersüchtige, dem Herzen nach, ist um so dürstiger, je mehr er hat. Als er Weniger hatte, wollte er Weniger, hatte an Geringerem seine Freude, und er ergößte sich über den kleinen Zuwachs. Täglich trinkt er, kommt wiederholt und dürstet. Wenn ich dieses habe, kann ich Jenes; ich kann Weniges, weil ich wenig habe. Wenn du

<sup>1)</sup> Serm. 50

auch dieses haft, fo haft du eine größere Begierde; beine Durftigfeit, nicht beine Macht, vermehrte fich 1).

Du haft Gold und Silber, und begehrft Gold und Gilber. Du baft und begebrit, bift voll und durfteft. Es ift eine Rranfbeit, feine Rraft. Gind Die Menichen frant, fo find fie voll von Rluffiafeit und durften immer. Benn bu alfo ein maffersüchtiges Berlangen bait, wie erfreut bich bein Reichthum? Saft du alfo Gold, fo ift es aut; bu baft Mittel, Gutes zu thun. Was foll ich, fagft bu, Gutes thun mit dem Golde? Rennft du den Pfalm nicht? "Er theilte mit und aab den Armen, feine Gerechtiafeit bleibt in Emigfeit. Bf. 111." Dies ift ein Gut, modurch bu aut bift, Die Gerechtigkeit. Wenn du ein Gut baft, wodurch bu aut bift, wirfet Gutes mit dem Guten, modurch du nicht aut bift. Saft du Gold, aib es bin. Wenn du das Gold bingibft, vermebrit bu die Berechtigfeit Denn er theilte mit und gab ben Armen, feine Gerechtigfeit bleibt in Emigfeit Sieb, mas vermehrt und mas vermindert wird. Es wird vermindert das Gold, vermehrt aber die Gerechtigfeit: bas wird verringert, was bu entlaffen mußteft Genes wird vermindert, mas du verlieren follteit. Jenes wird vermehrt, was du in Emigfeit bengen wirft 2).

# 25.

Der zeitliche Reichthum weist nicht auf Macht, sondern auf Unmacht hin.

"Bicle werden von Aufgang und Niedergang fommen und mit Abraham, mit Ffaaf und Jakob im himmelreiche zu Tische figen. Matth. 8." Sie werden zu Tische figen

<sup>1)</sup> Serm. 177.

<sup>2)</sup> Serm. 61.

ober ruben und liegen. Denn wir durfen bier nicht an gluctliche Bergnugungen benfen und etwas Aebuliches im Simmelreiche erwarten, baf wir nicht Lafter mit Tugenden vertauschen, fondern fie ablegen. Denn etwas Underes ift es, Berlangen ju tragen nach dem Simmelreiche megen ber Beisbeit und bes emigen Lebend, etwas Anderes wegen irdifder Beranugen, gleich als batten wir dort ein grofferes und reicheres Bergnugen. Wenn bu glaubft, baf bu jenfeits reich fenn wirft, fo schneidest bu nicht die Begierlichkeit binmeg, fondern anderft fie nur. Und doch wirft du reich fenn und du wirft tort nun reich fenn. Deine Armuth auf Diefer Erbe ermirbt bir einen großen Schat. Daber mirb es viele Riche geben, weil fie bier arm maren Ge größer Die Armuth, befto größeren Reichtbum ermirbt fie; Die Armuth felbft wird fterben. Dann wirft bu reich feun, wenn bu nichts mehr bedarfft. Denn du bift nicht reich und der Engel arm, der feine Ochfen, feinen Bagen und feine Rinder bat. Barum? Beil er nichts Solches bedarf: meil er je bober, defto weniger bedarf. Daber gibt es bort einen Reichthum, und zwar einen mahren Reichthum 1).

Warum rühmft du dich? Weil du frant bift, darum bedarfft du Rieles. Du bedarfft vieler Kleider, weil du die Kälte nicht ertragen fannst; du hast einen Wagen, weil du nicht zu Fuß geben fannst. Diese Stüßen verrathen die Schwächen, und sind nicht Zeichen der Macht. Was haben die Engel für einen Reichtbum? Sie haben ein Feuerkleid, das niemals abgerieben und beschmußt wird. Da gibt es wahren Reichthum, wo kein Mangel und kein Bedürfniß ist 2).

Wir werden den Engeln Gottes gleich fenn. Sind wohl jene unglücklich, die nicht speisen? Sind sie nicht um so glücklicher, weil sie dieses nicht bedürfen? Wird jeder Reiche den Engeln gleich senn? Die Engel aber sind reich. Was heißt Reichthum? Schäpe. Die Engel haben große Schäpe, weil sie viele Kräfte haben. Wenn Jemand

<sup>1)</sup> Serm. 77.

<sup>2)</sup> Serm. 37.

reich genannt wird, fo beift es: er ift groß, ein Serr, reich und fraftig. Er ift groß, baf er, wohin er will, geht: es find Bagen, Die Summen, Die Diener und Die Unterftupung in Bereitschaft. Der Engel ift überall, wo er fenn will: und er fagt nicht, fpanne ein, noch fagt er, balte. Diefes fagen die Reichen in Soffart und wollen dabei fich bruften, meil fie Undern fagen fonnen: Spanne ein und balte. D Unglüdlicher! Diefe Berfe verratben beine Schmäche, nicht dein Bermogen, beine Rraft. Wir werden alfo nichts bedürfen und darum felig fenn. Wir werden gefättigt fenn, aber von unferm Gott, und er wird uns Alles, mas wir bier für groß balten, erfeten. Du balft bier Speife für etwas Großes; Gott wird teine Epeife fenn. Du fuchft bier Umarmung und Freundschaft; mir aber ift es aut, Gott angubangen. Du fuchft bier Reichthum; wie wird dir Alles fehlen, wenn du Jenen baft, ter Alles gemacht bat? Und Damit ich dies mit den Worten des Apostels versichere, fo faat er dies : "daß Gott fen Alles in Allem. 1 Cor. 15" 1).

### 26.

Wegen zeitlichen Reichthums darf man nicht ftolz fenn.

Den Reichen dieser Welt fage, nicht hochmuthig zu denken. 1 Tim. 6." Wer hat Reichthum und liebt ihn nicht fehr? Es wird ein Nest für die Hoffart gemacht, wo er ernährt und auferzogen wird, was um so schlimmer ist, weil er nicht hinwegstiegt, wie die Bögel, sondern zurückleibt. Daher soll man vor Allem nicht hochmuthig denken; sondern einsehen, erkennen und sich bier sterblich halten und daß alle Sterblichen gleich seyen Denn beide kamen nacht zur Welt,

<sup>1)</sup> Serm. 285.

beibe erwartet der Tod und verschont des Reichen nicht Der Arme hat es auf einem harten Lager, aber den Reichen schreckt es nicht durch ein goldenes Bett zurück. Daher sage den Reichen dieser Belt, sie sollen nicht hoch müthige Gedanken haben Sie sollen erkennen, daß sie arm seinen. Sie sind arme Menschen und Menschen, verschieden ift das Alcid, aber die Sorge gleich Und wenn ein Reicher stirbt und einbalsamirt wird, soll es da keinen Moder, sondern ein Schloß dagegen geben; er modert später, modert er etwa nicht? Sage den Reichen, sie sollen keine hoch müthigen Gedanken haben. Sie sollen nicht stolz denken und sie werden in der That solche senn, als welche sie angesehen werden wollen; sie werden eher Liebe besigen und nicht besessen werden 1).

"Gie follen nicht boffen auf ungewiffen Reichthum." Denn darum ift ber Reiche folg, weil er auf ben guverläffigen Reichthum feine Soffnung fest. Denn wenn er bas Ungewiffe des Reichthumes bedachtfam durchdenten wollte, fo murbe er nie foly, fontern immer in Furcht fenn; je reicher er mare, besto beforgter murbe er fenn und gmar gemäß biefem Leben, nicht nur nach i nem. Denn viele Urme find in den Sturmen diefer Belt forglofer gemefen : Diele aber wurden wegen ibred Reichtbumes ergriffen. Biele bedauern befeffen ju baben, was fie feineswegs immerbennen fonnten. Biele trauern darüber, den Rath ibres herrn nicht befolgt ju baben, ber fagte: "Cammelt euch nicht Schape auf Diefer Erde, welche die Motten verzehren, und die Diebe fteblen, fondern fammelt euch einen Schat im himmel Matth. 6." 3ch fage euch nicht, ihr follet ibn vernichten, fondern cuch fur Bilger balten. Denn Biele wollten diefes nicht thun und fie bereuten es, nicht gehorcht ju baben, ale fie nicht nur das Ibrige verloren, fondern darum auch felbst ju Grunde gingen, "Sage alfo ben Reichen biefer Welt, nicht ftolg ju benfen," und es wird in ibnen mabr, mas wir in ten Spruchen bes Salomon lefen :

i) Serm. 177.

"Sie erniedrigen fich, da fie reich find " Und nach diesem zeitlichen Reichthum kann es geschehen; er sen demüthig, er freue sich mehr darüber, daß er Ehrift, als daß er reich ift. Er sen nicht aufgeblasen und erhebe sich nicht; er schaue auf den armen Mitbruder und sch ue sich nicht, sein Mitbruder zu beißen. Denn mag er auch noch so reich senn, Ehristus ist doch reicher, der wollte, daß dies seine Brüder senen, wofür er sein Blut vergoß 1).

Dein Bruder ift jener Arme, ihr hattet dieselben Eltern, Adam und Eva; sieh nicht auf deinen Stand, auf die Auszeichnung, die du bestest. Obschon du eine Familie haft, vieles Gold und Silber, ein marmornes haus mit einem getäselten Dache, so bedeckt euch doch und den Armen das Dach der Blt, der himmel; du unterscheidest dich von dem Armen nicht durch deine habe, die nur äußerliche Zuthat ist; schaue dich in Jenem, nicht Jenes in dir. Betrachte dich selbst, wie du dich gegen den Armen verhältst, nicht aber in Bezug auf die Habe. Denn warum verachtest du den Bruder? In den Sidgeweiden eurer Mutter waret ihr Beide nacht, und gewiß, wenn ihr von diesem Leben schenschet, und diese Fleischmasse, wenn sie die Seele verlassen hat, verfault ist, soll man jest die Gebeine des Armen und Reichen erkennen?

Ich rede vom gemeinsamen Loose, von der Bestimmung des menschlichen Geschlechtes, worin alle Menschen geboren werden. Der Eine wird hier reich, der Andere nicht, und wie der Reiche nicht reich sommt, so geht er auch nicht reich von dannen. Gleich ift der Sintritt und Austritt aus dieser Welt. Ich füge hinzu, ihr ändert euer Loos. Denn überall wird das Evangelium geprediget, du nährst einen mit Geschwüren bedeckten Armen, der vor der Thüre des Reichen lag und gesättigt werden wollte von den Brosamen, die vom Tische des Reichen sielen. Sieh, auch Jener ist dir gleich, der sich in Purpur und seine Leinwand kleidete, und täglich prächtig speiste. Beide starben; der Arme wurde von den

<sup>1)</sup> Serm. 36.

Engeln in den Schoof Abrahams getragen, auch Jener starb und wurde begraben (vielleicht fümmerte man sich um sein Grab nicht mehr), und als jener Reiche in der hölle Qualen litt, erhob er da nicht seine Augen und sah er nicht in unendlicher Freude den, welchen er vor seiner Thüre verachtete, und er begehrte von seinem Finger einen Tropfen Wasser von dem, der die vom Tische des Reichen fallenden Brosamen begehrt hatte? Brüder, wie groß war die Mühe des Armen? Wie lange dauerten die Freuden des Neichen? Was sich aber an ihnen geändert hat, das dauert ewig 1).

### 27.

Damit zeitlicher Reichthum nutt, muß man ihn in den himmel vorausschicken.

In Vetreff deines Reichthumes, den du besten wills, gebe ich dir einen Rath, was du thuck. Wenn du ihn liebst, vernichte ihn nicht. Wenn du ihn hier liebst, so geht er mit dir zu Gründe. Wenn du ihn liebst, so schiede ihn voran, wohin du nachfolgen wirst, damit du ihn nicht, wenn du ihn hier liebst, entweder im Leben oder mit dem Tode verlierest. Ich gab dir nur den Rath, ich sagte nicht, vernichte, sondern bewahre ihn. Du willst reich werden; gut, ich sage dir nicht, wolle es nicht, sondern ich sage dir: Wo? Es sieht geschrieben: "Erwerbet euch Schäpe im Himmel, die feine Motte verzehrt, fein Dieb siehlt. Matth. 6."

Aber vielleicht fagst du: Ich sebe den Ort im himmel nicht, wöhin ich ibn lege. Welche Leiter, welche Maschine soll ich suchen, die bis zum himmel reicht, damit ich den Ort sebe, wohln ich mein Geld legen soll? Was sagst du? Siehst du

<sup>1)</sup> Enarr. in Ps. 72. n. 13,

auf der Erde den Drt, wo bu ibn vergrabil? Ich iche ibn: nun aut. Wenn du gewiß weißt, ibn in der Erde ju vergraben, warum bif du beforgt wegen Gott, der Simmel und Erde ichuf? Gieb mit Bertrauen Gott, ibm empfiehl dich, der dir das Geld im Simmel aufbewahrt, weil er dich auch auf der Erde, fo lange du lebeft, leitet. Du willft bein Geld bemabren; bemabre es, wie du willit. Wenn du einen befferen Bächter als Chriftus findeft, fo vertraue ibm bein Beid an Ich vertraue es, fagt er, meinem Anechte an. But, wie viel beffer aber beinem herrn? D des Chriften! bein Anecht nimmt es vielleicht und fliebt; wird wohl Chriftus diefes thun? Biele Anechte wurden plöglich Feinde ibrer Serren und fie übergeben fie mit ibren Schäten den Reinten. Wem alfo vertrauft du es an? Meinem Diener. Sch fenne feine Treue und darum vertraue ich ihm bas Geld an. Mun, bu gicheft beinen Diener vor, bein Geld vertraueft du beinem Diener an; wem aber beine Geele? Meine Seele, faat er, vertraue ich Gott an. Um wie viel beffer, o Mensch, vertrauft du auch dein Geld dem an, dem du deine Seele anvertraueft?

Oder ist er etwa treu in der Bewachung deiner Seele und untreu in der Bewachung deines Geldes? Der bewahrt es dir, der auch dich bewahrt. Du lobst die Treue deines Dieners; doch seine ganze Sorge erstreckt sich nicht weiter, als daß er es nicht sliehlt; fann er es wohl vom Verluste bewahren? Sieh er versteckte es und es mar nicht verborgen, ein Anderer sommt und nimmt es. Kann wohl dieß bei Christus stattsinden?

Berbanne deine Trägbeit und nimm den Rath an. Gib Ebristus, da er hungrig ift und bereichere dich im himmel. Rostet es Mühe, im himmel sich zu bereichern? Wenn es Mühe kosten würde, so müßte man das Geld in einen festen Ort bringen, wo es Niemand nehmen fönnte. Wenn daher Ebristus sagt: Im himmel bereichere dich, so sagt er dir nicht: Suche Leitern, bringe Maschinen herbei. Dieses sagt er: Gib mir auf der Erde und ich bewahre es dir im himmel. Daher kam ich auf die Erde, um dort arm und

burftig zu fenn, damit du reich sevest im himmel. Mache daher die Uebergabe. Bielleicht fürchtest du einen Betrug, so daß du ce verlierest und suchest daher Jemanden, der es trägt. Christus unterstüpt dich in Beiden; er burdet dir Nichts auf, sondern er nimmt dir die Last ab.

In Betreff des Reichthums also, sagt dir bein herr: Ich gab dir ben Rath, was du thun soust. Du liebst den Reichthum? Ich liebe ibn, sagst du. Daber schiese ibn woran, und wenn du es gethan hast, so solge einstweilen mit dem herzen nach, denn: "Wo dein Schap ist, da wird auch dein herz senn." Wenn du aber hier dein herz vergräbst, erröthe, daß du lügest, indem du antwortest, wenn du hörst: Erhebet euer herz! Denn es wird gesagt: Erhebet das herz, und sogleich wird geantwortet: Wir haben es beim herrn. Gott belügest du. In einer Stunde in der Kirche sagst du nicht die Wahrheit, du lügest Gott vor, was du immer den Menschen thuest. Du sagst: Wir haben das herz zum herrn erhoben, und auf der Erde hast du dein herz vergraben, weil da, wo dein Schap ist, auch dein herz senn muß 1).

### 28.

Der Mensch muß vom Irdischen sein Berg emporheben.

Das herz muß man erheben, emporrichten, nicht damit bier verweilen. hier ift eine schlimme Lage, weil wir bier noch im Fleische senn muffen. Was überflüffig ift, geschehe nicht. "Es genüge jedem Tage seine Plage, Matth 6;" wir sollen unser herz emporheben. "Send ihr auferstanden mit Ehriftus," sagt er zu den Gläubigen, die den Leib und das

<sup>1)</sup> Serm. 345.

Blut des Herrn empfangen, "fend ihr aufgestanden mit Ehristus, so denket an das, was Oben ift, wo Christus sist zur Rechten Gottes; suchet, was Oben ift, nicht was auf der Erde ist. Denn ihr send gestorben und euer Leben ist verborgen mit Christus in Gott, Col. 3." Es erscheint noch nicht, was und verheißen ist; es ist zwar schon bereitet, aber ihr sehet es noch nicht.)

Wenn also die Christen das thun wollen, wovon sie wissen, daß sie es bekennen, — und daß doch die nicht umsonst es wüsten, die es wissen! — Wer also sein Herz erheben will, der lege dorthin das, was er liebt und er wohne zwar dem Leibe nach auf der Erde, aber dem Herzen nach mit Ehristus; und wie das Haupt der Kirche vorangegangen ist, so gehe auch dem Christen das Herz voran. Wie die Glieder dahin gehen, wohin das Haupt Christus vorangegangen ist, so geht er wieder in der Auserschung dahin, wohin jest das Herz vorangegangen ist. Geben wir von hier, wo immer wir wollen, so folgt von uns Alles dahin, wohin von uns ein Theil vorangegangen ist. Das trolsche Haus fürzt ein, das himmlische dauert ewig. Wohin wir sommen wollen, dahin schiesen wir unser Vermögen voran 2).

"Erfreue die Seele deines Dieners, weil ich zu dir, o herr, meine Seele erhob. Pf. 85." Erfreue sie, weil ich sie zu dir erhoben habe. Denn sie war auf der Erde und fühlte Bitterkeit. Um nicht in Bitterkeit zu erstarren und nicht jede Süßigkeit deiner Gnade zu verlieren, erhob ich meine Seele zu dir, erfreue sie bei dir. Gewiß ermahnt Christus mit Necht seine Glieder, ihr herz zu erheben. Sie sollen ihn daher hören und handeln, zu ihm erbeben, was auf der Erde schlecht ist. Denn dort erstarrt das herz nicht, wenn es zu Gott erhoben wird. Hättest du Getreide unten, so würdest du es, um es dem Moder zu entreißen, erhöhen. Für das Getreide suchtest du einen Ort und dein

<sup>1)</sup> Enarr. in Ps. 39. n. 28.

<sup>2)</sup> Serm. 56.

herz läft du auf der Erde ersticken? Das Getreide würdest du an einen höheren Ort bringen, erhebe dein herz in den himmel. Wober, sagst du, fann ich es? Welche Stricke, welche Maschinen, welche Leitern sind erforderlich? Die Stufen sind die Neigungen; dein Weg ist dein Wille. Wenn du liebst, erhebest du dich; wenn du erkaltest, steigst du abwärts. Auf der Erde stehend bist du im himmel, wenn du Gott liebst. Denn nicht auf die Weise, wie der Körper, wird die Seele erhoben.

Benn der Leib erhoben werden foll, fo andert er ben Ort: wenn das Berg erhoben werden foll, fo verandert man ben Willen. "Denn ju dir, o Berr! habe ich meine Geele erhoben, denn du, o Berr! bift fuß und fanft." Daber erfreue fie Bleichsam von Tragbeit gebunden, wollte fie aus ber Bitterfeit beg Grdifchen die Gußigfeit und fie fuchte ben fußen Quell, fand ibn aber nicht auf der Erde. Denn wohin fie fich wendete, fand fie Mergerniffe, Rurcht, Betrub. niffe und Bersuchungen. Bei welchem Menschen ift Sicherbeit? Oder bei Wem fichere Freude? Richt in fich felbft, um fo meniger bei einem Undern. Entweder find fie bofe und fie muffen leiden und auf Befferung boffen; oder fie find aut und dann muß man fie lieben, fo daß wir dabei in Rurcht find, fie fonnten bofe merden, mas möglich ift. Dort bewirft ihre Bosbeit die Bitterfeit der Geele, bier die Corge und gurcht, es mochte der fallen, welcher gut mantelt. Bobin man fich alfo wendet, findet man im Grdifchen Bitterfeit; will man Gufigfeit, fo muß man fich ju (Bott erheben 1).

HE STATE OF STATE OF

<sup>2)</sup> Enarr. in Ps. 85, p. 6, 7.

29. Julian stos da fins

Man muß das herz vom Frdischen entleeren und mit der Liebe Gottes anfüllen.

3wei Arten von Liebe befampfen fich in Diefem Leben in jeder Berfuchung, die Liebe gur Belt und die Liebe gu Bott. Belche von beiden fiegt, die giebt den Liebenden aleich= fam mit einem Bewichte an fich. Denn nicht durch Rlugel, oder Rufe, fondern durch die Willensneigungen fommen wir ju Gott; und ebenfo hangen wir nicht durch forperliches Bewicht, oder Reffeln, fondern durch die entgegengefesten Willendneigungen der Erde an. Es fam Chriftus, um die Liebe ju andern und von einem irdischen einen Liebhaber des himmlischen Lebens zu machen; er wurde Mensch um unsertwillen, der und Menschen erschuf, und Gott nabm den Menichen auf, daß er die Menichen ju Gottern machte. Diefer Rampf ift und vorgefest, diefer Rampf mit dem Rleifche, diefer Rampf mit dem Teufel, diefer Rampf mit ber Belt. Doch vertrauen wir, weil Jener, ber diefen Rampf begann, nicht, ohne felbit ju belfen, jufieht, und uns ermabnt, und auf unfere Rrafte nicht allein zu verlaffen 1).

"Liebet die Welt nicht, noch das, mas in der Welt ift. Wenn Jemand die Welt liebt, so ift die Liebe des Vaters nicht in ihm. 1 Joh. 7." Es gibt zwei Arten von Liebe.

<sup>1)</sup> Serm. 344.

Benn die Liebe jur Welt im Bergen wohnt, fo fann die Liebe Gottes nicht einfehren. Eritt die Liebe gur Belt jurud, und mobnt die Liebe Gottes barin, fo berricht die beffere Liebe. Der bu die Welt liebteft, liebe fie jest nicht mehr. Wenn du dein Berg von der irdischen Liebe entleereft, so wirft du die himmlische Liebe erlangen und es fängt die bobere Liebe da ju wohnen an, von der nichts Bofes hervorgeben fann. Soret nur auf die Worte der jest reinigenden Liebe; fie findet an den Bergen gleichsam einen Acter ; aber wie findet fie ibn ? Wenn fie einen Bald findet, rottet fie ibn aus, wenn fie ben Acter gereinigt findet, fo bepflangt fie ibn. Gie will bort einen Baum pflangen, Die Liebe. Und welchen Wald will fie ausrotten? Die Liebe gur Belt. Bore barum : "Liebet nicht die Belt, noch badjenige, mas in der Welt ift. Wenn jemand die Welt liebt, fo ift die Liebe des Baters nicht in ibm."

Sabet ihr gebort, wenn Jemand die Welt liebt, fo ift Die Liebe Des Batere nicht in ibm? Niemand fage in feinem Bergen, es fen biefes falfch. Bruder, Gott redet, burch den Apostel hat der beilige Geift geredet. Nichts ift mabrer. Billft du die Liebe des Baters baben, daß du der Miterbe des Sobnes bift, fo liebe die Welt nicht. Schliefe die schlechte Liebe jur Welt aus, baf du erfüllt werdeft von der Liebe Gottes. Du bift ein Gefäß, aber bu bift noch voll. Biege aus, mas du baft, damit bu erlangft, mas bu nicht baft. Es ift und gut, daß wir bie Welt nicht lieben, damit die Saframente nicht zur Berdammung fenen, fondern Mittel gur Geligfeit. Es ift ein Grund des Seiles, die Burgel der Liebe, die Kraft der Tugend, aber nicht die blofe Form ju baben. Die gute Form ift eine beilige Form; aber mogu Dient die Form, wenn fie feine Burgeln fast? Wird nicht das abgeschnittene Reis in das Feuer geworfen? Sabe eine Form, aber mit der Burgel. Wie aber murgelt ibr, um nicht entwurgelt ju werden? Indem ihr die Liebe habet, wie der Apostel Paulus fagt: "In der Liebe gewurzelt und gefestet. Eph. 3" Wie aber wird die Liebe Burgel faffen unter foldem Gefträuch ber weltlichen Liebe? Rottet es

aus. Leget einen guten Samen, doch geschehe es nicht auf einem Boden, der den Samen erstickt. Dieß sind die Worte, die ausrotten sollen: "Liebet die Welt nicht, noch das, was in der Welt ift. Wenn Jemand die Welt liebt, so ist die Liebe des Vaters nicht in ihm" 1).

Legisley, road in the 18-fit it. Styrms (small) old Back linker,

<sup>1)</sup> Tract. 2. in Epist. Joan.

# Mt är z.

die Cart gran gitten Sauen, bert geschie er nicht auf bann sauss ber den Sauen erfliche Ares jud bie Mannete und der Ster jud bie Mannete und der Ster geschie der Ster untige aus das und der Vertragen Geschie Geschieden der Leife feibe, de 10 bie der Franklingen und der der Sterken und der Geschieden der Geschieden und der Geschieden der Geschieden und der Geschieden und

of Francis In H. Linds, Const.

of y is see

# 

Richard fich der Children wer and der berteinen

Bon der Sünde.

Abrille, Dear die Gunte bet mide der Welle,

Beider und bargm feller er eine bofe-Walfe ab, mell in

Die Sunde ist Sinwegwendung vom hochsten zum niedrigsten Gut.

Die Sünde wird begangen, wenn durch jene unmäßige hinneigung ju den niedern und äußern Gütern das Befte und höchste verlaffen wird, nämlich du, herr, unser Gott, deine Wahrheit und dein Geses 1).

Schlecht zu handeln ift nichts Anderes, als das Ewige verlaffen, das die Seele um ihrer felbst willen genießt und empfängt, und das sie nicht verlieren kann, und das Zeitliche, welches durch den Körper dem geringsten Theile nach genossen wird und niemals zuverlässig seyn kann, als etwas Großes und Bewunderungswürdiges anstreben. Denn in diese eine Gattung glaube ich alle bösen Thaten, das heißt Sünden, einzuschließen. Alle Sünden bestehen in der einzigen Art, daß Jemand sich vom Göttlichen und wahrhaft Bleibenden hinweg zu dem Beränderlichen und Ungewissen

<sup>1)</sup> L. 2 Conf. c. 5.

wendet. Obschon bieses in seiner Art recht geordnet ift, und feine eigene Schönheit hat, so zeigt es doch ein verkehrtes und ungeordnetes Gemuth an, sich ihm unterzuordnen, da doch der Geist vielmehr nach göttlicher Ordnung und nach göttlichem Rechte das Vorrecht hat, es nach seinem Willen zu leiten 1).

Wenn fich der Wille vom Obern weg und jum Riedern wendet, wird er bofe, nicht als ob das bofe ware, wozu er fich binmendet, fondern weil die Sinwendung felbit bofe ift. Denn das Riedere macht ben Willen nicht bofe, fondern wenn er felbit, der geschaffen ift, das Niedere verfehrt und ungeordnet anftrebt. Denn er fallt nicht jum Bofen ab, fondern auf eine bofe Beife, bas beift, nicht ju schlechtem Befen, und barum fällt er auf eine bofe Beife ab, weil er wider die Ordnung der Natur vom Sochsten jum Riedern abfällt. Denn die Gunde des Beldes ift nicht der Beit, fondern bie verkehrte Liebe des Menichen jum Gelde, mobei er die rechte Ordnung verließ, die obne Bergleich dem Gelde vorgezogen werden follte. Und Ueppiafeit ift nicht die Gunde ber fchonen und angenehmen Korper, fondern ber Seele, Die auf verfehrte Beife Die forverlichen Bergnugungen liebt und der Mäßigfeit nicht pflegt, wodurch wir geiftig schönern und unvergänglich füßeren Dingen anbangen. Und bie Soffart ift nicht die Gunde des menschlichen Lobes, sondern der Seele, die auf verkehrte Weise von den Menschen gelobt werden will wiber das Zeugnif des Gewiffens. Und ber Stolz ift nicht die Gunde des Machthabers, oder der Macht felbft, fondern der Geele, die auf verfehrte Beife ihre Macht liebt und auf ben boberen Richter nicht achtet. Und gerade dadurch, daß Semand das Gut einer Ratur verfehrt liebt, obichon er es erlangt, wird er in dem Guten bofe und unglücklich, weil er des Beffern beraubt ift 2).

Die förperliche Schönheit, obschon sie ein von Gott geschaffenes, aber zeitliches, fleischliches und niedriges Gut

<sup>4)</sup> L. 1 de lib. arb. c. 16.

<sup>2)</sup> L. 12. de Civ. D. o. 6. S.

iff, wird verkehrt geliebt, indem dadurch Gott zurückgefest wird, das ewige, innerliche, unvergängliche Gut, wie die Gerechtigkeit verlassen wird, indem die Geizigen das Geld lieben, und dieß feine Sünde des Geldes, sondern des Menschen ift. So verhält es sich mit jeder Ereatur, daß sie, obschon sie an sich gut ist, auf eine gute und böse Weise geliebt werden kann, auf eine gute nämlich, wenn man die Ordnung bewahrt, auf eine schlechte und böse, wenn man sie stört. Dieses habe ich in einem Lobliede auf den Schöpfer so ausgedrückt:

Was nur von dir kommt, Alles ift gut, weil es der Gute geschaffen, Und nichts stammt von uns als die Sünde; verkehrend die Ordnung, Liebten wir thöricht, o Gott! was deine Hande geschaffen 1).

#### 2.

### Die Gunde ift der Tod der Seele.

Die Seele kann sterben und ift doch unsterblich. Wie ift sie also unsterblich? Weil in ihr innen ein Leben ift, das niemals erlischt. Wie stirbt sie? Nicht als ob sie kein Leben wäre, sondern durch den Verlust des Lebens. Denn Seele und Leben sommt einer Sache zu, und diese hat selbst ihr eigenes Leben. Sieh auf die Ordnung der Creaturen. Das Leben des Körpers ist die Seele, das Leben der Seele ist Gott. Wie das Leben, d. h. die Seele, dem Körper beischehen muß, daß er nicht stirbt, so muß das Leben der Seele, d. h. Gott, gegenwärtig seyn, daß die Seele nicht stirbt. Wie stirbt der Leib? Indem ihn die Seele verläßt. Ich sage, wenn ihn die Seele verläßt, so stirbt der Leib und ist

<sup>1)</sup> L. 15 de Civ. D. c. 12.

entseelt, furz vorher begehrenswerth, jest häßlich. Es befinden fich daran die Glieder, die Augen, die Ohren, aber dieß find die Fenster des Hauses; der Bewohner hat es verlassen.

Mer einen Todten beflagt, der ruft zu den Renftern der Mohnung vergebend; ed ift Niemand Darinnen, ber es bort. Was fagt der Trauernde, was jablt er auf, mas ermabnt er, und durch welche Berfehrtheit von Schmera, um es gu fagen, redet er gleichsam wie mit einem Rublenden, ba er doch mit dem Abmesenden redet? Er ergabit sein Berhalten, seine Freundschaft gegen ihn. Du bift ce, der du mir Diefes gegeben baft, Diefes und Jenes geschenft baft; du bift es, der du mich fo und fo geliebt haft. Wenn du es erfennft und auf den verfehrten Schmerz fiebft, fo ift ja der binmeagegangen, ber bich liebte; umfonft flopfeft bu an bas Saus, worin du feinen Bewohner finden fannft. Der Rorper ift todt. Barum? Beil fein Leben, das beift die Geele, fich entfernt bat. Es lebt der Leib; er ift gottlos und unaläubig und bart jum Glauben, eifern gegen die Befferung: menn der Korper lebt, ift die Geele todt, durch die der Leib lebt. Denn die Seele ift fo machtig, baf fie felbit dann, wenn fie todt ift, bem Rorper das Leben geben fann. groß, fage ich, ift die Geele, daß fie auch todt im Stande ift, bas Rleifch ju beleben. Denn die Geele des Gottlofen, Die Geele des Ungläubigen und Bofen ift todt und doch lebt durch die todte Geele der Leib. Warum ift der Leib todt? Weil fein Leben, die Geele, entfloben ift. Barum ift die Geele todt? Beil ihr Leben, nämlich Gott, fie verlaffen bat.

Wisset also und haltet es für gewiß, daß der Leib ohne Seele todt ift, daß die Seele todt ist ohne Gott. Jeder Mensch hat ohne Gott eine todte Seele. Du beklagst den Todten, beklage mehr den Sünder, den Gottlosen, beklage den Ungläubigen. Es steht geschrieben "Die Alage über den Todten dauert sieben Tage, über den Thoren und Gottlosen alle Tage ihres Lebens Pred. 22." Oder gibt es bei dir keine christische Erbarmung, daß du zwar den Leib,

den die Seele verlassen hat, beklagest, aber nicht die Seele, von der Gott sich getrennt hat? Es fürchte also die Seele ihren Tod, aber nicht den körperlichen Tod. Denn wenn sie ihren Tod fürchtet und in ihrem Gott lebt, ihn nicht beleidigt und nicht von sich stoft, so verdient sie ohne Ende ihren Leib zu empfangen, nicht zur Strafe, wie die Günder, sondern zum ewigen Leben, wie die Gerechten 1).

management and management 3. The last

THE REAL PROPERTY OF THE PARTY OF THE PARTY

Die Gunder werden durch die drei von Chriftus
Erwedten bezeichnet.

Sehen wir, was Christus uns sagen wollte in den drei Todten, die er erwedte. Er erwedte die Tochter des Synagogenvorstebers, zu welcher er in ihrer Krantheit geholt wurde, um sie davon zu beilen. Er erweckte auch den Jüngling, den Sohn einer Wittwe. Es näherte sich der herr einer Stadt, und siehe, es wurde ein Todter schon außerhalb des Thores herausgetragen. Er erweckte auch den Lazarus vom Grabe.

Diese drei Arten von Todten sind drei Arten von Sündern, die auch Christus heute erweckt. Es gibt Sünder, welche die Sünde innerlich im Herzen, sie aber noch nicht ausgeübt baben; Ich weiß nicht, wer von einer Begierlichfeit bewegt ist. Denn Christus selbst fagt: "Wer ein Weib ansieht, sie zu begehren, hat schon die She im Herzen gebrochen. Matth. 5." Der Sebruch ist nicht äußerlich vollzogen, er stimmte im Herzen bei; er hat den Todten innerlich, er hat ihn noch nicht hinausgetragen. Und was

three Orbanica genenüberüelt, fo vertreiben, our ge teine

<sup>1)</sup> Serm. 65.

die Menschen täglich in fich erfahren, so boren fie einmal Die Stimme Gottes, gleichsam den Beren, rufen: Stebe auf. Es wird die Ginwilligung jur Gunde verdammt, und jum Deile und jur Gerechtigfeit auferwacht. Es feht ber Todte im Sause auf, ed lebt das Berg in der Berborgenbeit bes Gedantens auf. Diese Auferstehung geht vor fich bei ber todten Seele innerhalb der Berborgenheit des Bemiffens, gleichfam innerhalb ber bauslichen Bande.

Undere aber geben nach der Ginwilligung gur That über, und tragen gleichsam ben Todten beraus, bag bas, mas im Berborgenen mar, offentlich erscheint. Sind mobl icon Sene, die die That vollzogen haben, in einem verzweifelten Ruftande? Wurde nicht auch jenem Junglinge gefagt: 3ch fage dir, ftebe auf! Wurde nicht auch er feiner Mutter gurückgegeben? Go gelangt auch der wieder jum Leben, welcher bie Gunde vollführt bat, wenn er, gerade ermabnt und vom Borte der Babrbeit getroffen, auf die Stimme Christi auferfieht. Er fonnte fich verirren, in Emigfeit fonnte er nicht ju Grunde geben.

Wenn gur außern That des Bofen auch noch die Ge wohnbeit bingufommt, fo daß die Gewohnheit der Gunde es felbit nicht feben läßt, daß fie bofe ift, fo merden die Menfchen ibre fcblechten Sandlungen vertheidigen und gurnen, wenn fie getabelt werden. Die von einer folden bofen Bewohnheit unterdrückt find, find gleichfam begraben. Aber was fage ich, Bruder? Sie find fo begraben, wie es von Lazarus beift, er riecht ichon. Jener Stein, der auf dem Grabe liegt, ift felbit die barte Gewalt der Gewobnbeit, weil er die Seele druckt, fie nicht auffteben und athmen laft. Es murde aber gefant: Er liegt ichon vier Tage im Grabe. In der That fommt ju jener Gewohnheit, wovon ich rede, in einem vierten Grade die Seele. Denn der erfte ift gleich. fam der Ribel des Boblgefallens an der Geele, der zweite Die Einwilligung, der dritte die That, der vierte die Bewohnheit. Denn es gibt Leute, die das Unerlaubte, das fich ibren Bedanken gegenüberftellt, fo vertreiben, daß fie feine Freude baran baben. Es gibt Andere, Die fich freuen und

nicht einwilligen; es ift der Tod noch nicht vollfommen, sondern nur angefangen. Bur Freude kommt die Einwilligung; dieß ist schon die Verdammung. Hierauf kommt es zur That, von der That geht es zur Gewohnheit, und es entsteht eine Art von Verzweiflung, so daß es heißt: Er liegt schon vier Tage, er riecht schon.

Es tommt also der herr felbft, dem Alles viel leichter mar, und zeigt dort die Schwierigkeit. Er knirschte im Geifle und zeigte so, daß es vieler Beschwörungen bedürfe bet denen, die in der Gewohnheit verhärtet find. Doch zersprangen auf den Ruf des herrn die Fesseln der Nothwendigkeit. Es erzitterte die Gewalt der hölle, Lazarus wurde wieder dem Leben gegeben. Denn es befreit der herr selbst von einer bösen Gewohnheit die viertägig im Grabe Liegenden; denn der Todte, den Christus erwecken wollte, lag vier Tage im Grabe.

Dieg, Theuerfte, follen wir fo anboren, daß die, welche leben, leben, und die todt find, wieder aufleben. Mag bie Gunde ichon im Bergen empfangen, aber noch nicht volljogen fenn, fo bereue man es; man beffere die Bedanten, es ftebe auf der Todte in dem Saufe des Bewissens. Oder er bat, was er schon dachte, verübt; aber auch fo verzweifle er nicht. Der Todte ftand nicht innen im Saufe auf, fondern als er binausgetragen murde. Es reue ibn die That und er ficht fogleich auf. Er gebe nicht in die Tiefe des Grabes und werde von Dben mit bem Steine der Gewohnheit beschwert Aber vielleicht rede ich jest ju dem, ber schon mit dem barten Steine der Bewohnheit erdrückt mird, der vier Tage liegt und riecht. Auch er verzweifle nicht; ber Tobte liegt tief, aber in der Sobe fleht Chriftus. Er weiß burch feinen Ruf die irdischen Reffeln zu gerbrechen, weiß innerlich durch fich felbft ju beleben und gebunden den Jungern ju übergeben. Much diefe thuen Buffe. Denn als Lazarus auferweckt war, fo blieb ibm nicht mehr der Geruch. Daber follen leben, die leben, die aber geftorben find und in bie= fen drei Todesarten fich befinden, follen fchnell aufersteben 1).

<sup>1)</sup> Serm. 98.

4.

Die Seele hort durch die Sunde auf, ein Tempel Gottes zu fenn und wird ein Tempel des Teufels.

Wer gegen die Menschen nicht ftoly ift, darf um so meniger gegen Gott vermeffen fenn; benn wenn Temand bem Undern das nicht thun darf, wovon er will, daß es ibm nicht geschebe und Niemand einen Untergebenen, ber nicht geborfam ift, dulden will, um wie viel mehr bat man fich zu buten, daß Temand fich gegen Gott nicht fo verhalte, wie man es gegen den Menfchen nicht will? Es taufchen daber ibre Seele jene, welche es für binreichend balten, wenn fie bas, was fie nicht wollen, auch feinem Andern thun, und fich durch ein ausschweifendes Leben fo verderben, daß fie gegen Gott das ju thun magen, mas fie nicht wollen, daß es ihnen von Menschen geschebe. Denn fie wollen fich nicht von Semanden das Saus gerfforen laffen, und doch gerfforen fie in fich felbit das Saus Gottes durch eine bedaurenswürdige Blindbeit, indem fie taub find gegen die Worte des Apoftels: "Wiffet ihr nicht, daß ihr ein Tempel Gottes fend und der beilige Beift in euch wohne! Wenn aber Jemand ben Temvel Gottes gerffort, fo vernichtet ibn Gott. Denn der Temvel Gottes ift beilig, ber ihr fend. 1 Cor. 3." Es betrüge fich Niemand. Die alfo fonnen fie glauben, gegen andere Menfchen fich schuldtos ju verhalten, daß fie fich fo schaden, daß fie der Innewohnung Gottes entbehren und von feinem Borne gestraft werden? Denn dadurch fommt es, daß fie, durch schädliche Bergnügungen gerfiort und gerfallen, nicht nur Tempel Gottes gu fenn aufboren, fondern auch Ruinen werden, worin viele Teufel mobnen 1).

Es gibt zwei Arten von Gundern; denn entweder fun-

<sup>1)</sup> Serm. 353.

bigt man gegen Gott, ober gegen ben Nachften. Gegen Gott fündigt man aber auch, wenn man feinen Tempel in fich gerftort; benn Gott bat ibn erlofet durch fein Blut. Weffen Diener marft du, auch ebe du erlöst murbeit, als der Diener beffen, ber Alles fchuf! Auf eine besondere Weise mollte er bich gleichsam erwerben, als er dich durch das Blut feines Gobnes erlöste. "Ihr geboret nicht euch an," fagt ber Apoftel, "denn ibr fend gefauft um einen großen Breis; verberrlichet und traget Gott in eurem Leibe!" Alfo machte bich ber, welcher dich erlöste, ju feinem Tempel. Willft bu mobl bein Saus einstürzen laffen? Go will auch Gott nicht fein Saus. bas beift bich, gerfforen laffen. Wenn du beiner nicht schoneft um beinerwegen, fo icone beinetwegen Gott, ber bich ju feinem Tempel gemacht bat. "Denn der Tempel Gottes ift beilig, der ibr fend. Ber den Tempel Gottes gerftort, ber gerftort Gott "

Benn die Menichen fo fündigen, glauben fie feine Gunde zu begeben, weil fie feinem Menschen ichaben. Dief wollte ich euch alfo einpragen, welche Gunde Diejenigen begeben, Die fich felbst gerftoren burch Frag und Trunfenbeit und Bolluft, und benen, Die fie gurechtweisen, fagen: ich babe es gethan in meinem Gebiete, in meiner Befigung; Wem habe ich Etwas geraubt oder genommen, gegen Wen babe ich gebandelt? Ich will es mir wohlergeben laffen durch das, mas mir Gott gegeben bat. Doch febe diefer Unschuldige zu, ob er gleichsam Memanden schade. Aber wie ift er unschuldig, da er feiner nicht schont? Denn der ift unschuldig, ber Niemanden schadet; benn die Regel der Nächstenliebe gebt von ibm aus. Denn fo fprach Gott : Liebe ben Rach. ften, wie dich felbft. Wie ift also die Rachstenliebe in dir eine vollfommene, wenn die Liebe ju dir durch Unmäßigfeit gerftort wird? Aledann fpricht Gott gu bir: Wenn du durch Trunfenbeit dich gerftoren willft, fo gernichteft du nicht irgend ein Saus, fondern mein Saus. Wo foll ich mobnen? In Diefen Ruinen? in Diefem Schmute? Wenn du irgend einen meiner Diener ins Saus aufnabmeft, fo murbeft du es ausbessern und reinigen; du reinigft aber das Berg nicht,

11 \*

wo ich wohnen will. "Wer den Tempel Gottes zerflört, den wird auch Gott zerflören." Der Urtheilsspruch ift gesprochen: du bist schuldig. Was willst du sagen in deinen Gebeten, wenn du Gott bittest, den du in seinem Tempel beleidigest und von seinem Tempel vertreibest? Wie wirst du wiederum in dir das Haus Gottes reinigen? Wie ihn wieder zurückführen? Wie anders, als wenn du sagst aus wahrem Herzen, in Wort und That: "Vergib uns unsere Schulden, wie auch wir vergeben unsern Schuldigern 1)!"

Man 2 114 1125 . 5. 18

# Die harte Anechtschaft der Gunde.

"Bahrlich, wahrlich sage ich euch, daß Jeder, der Sünde thut, ein Stlave der Sünde ift. Joh. 8." Beklagenswerthe Anechtschaft! Es ist sehr oft der Fall, daß wenn die Menschen schlechte Herrn haben, sie sich loszukaufen suchen, indem sie zwar nicht ohne einen Herrn senn, aber ihn doch verändern wollen. Bas thut aber der Stlave der Sünde? Wen soll er ansiehen und bei Wem Fürbitte suchen, bei Wem sich andieten? Alsdann wird der Stlave des Menschen einmal der harten Herrschaft des Herrn mude und er entslieht. Wohin slicht aber der Stlave der Sünde? Er zieht überall sich selbst mit, wohin er flieht. Es flieht ihn nicht das böse Gewissen, wohin er immer geht; es verfolgt ihn sogar, anstatt zu fliehen; denn die Sünde, um irgend ein zeitzliches Vergnügen zu haben. Das Vergnügen vergeht, die

<sup>1)</sup> Serm. 278.

Gunde bleibt; die Luft ging vorüber, der Stachel blieb gu-rud. Gine barte Rnechtschaft 1)!

Dbichon ber Gute dient, ift er doch frei; ber Bofe aber ift, obaleich er berricht, ein Stlave: nicht eines Denschen, sondern was um fo schlechter ift, fo vieler Serrn als Sünden. Alls die beilige Schrift von den Gunden bandelte, da fagte fie, "wovon er befiegt wurde, dem murde er auch jum Anechte jugewiesen. 2 Betr. 2" Ift Diefe Strafe gering ju balten, daß die Luft die Geele beberricht, fie bes Reichtbumes der Tugend beraubt und in Allem arm und Dürftig macht, fo daß fie bald den Berthum für Babrbeit balt, bald vertheidigt, bald verwünscht, was fie vorber acbilligt batte und nichts defto weniger in andere Errtbumer verfällt; daß fie bald ibre Buftimmung gurudbalt und gewohnlich flare Grunde fürchtet, bald an ber gangen Erfindung der Wahrheit verzweifelt und der Kinffernif der Thorbeit fich völlig preifgibt, indem fie bald jum Lichte ber Er. fenntnif ftrebt, bald wiederum aus Mudiafeit abfallt, ba indefien das gange Reich der Begierden gyrannisch mutbet und durch verschiedene und entgegengefente Sturme die gange Seele des Menichen und ibr Leben verwirrt, bier burch Rurcht, dort burch Begierde, bier burch Mengflichkeit, bort durch leere und faliche Freude, bier durch Qual über einen Berluft beffen, mas man liebte, bort burch Begierlichfeit nach bem, was man nicht befaß, bier burch Schmerz über die Beleidigung, bort durch Aufregung jur Rache wie immer der Beig einengen, die Wolluft gerftoren, Die Schmeichelei bintergeben, der Stolk aufblasen, der Reid martern, der Zwift begraben, der Sochmuth aufregen, beffürmen fann, und was fonft des Ungablichen bas Reich iener Luft mit fich au führen vermag; fonnen wir endlich diese Strafe für nichtig balten, die nothwendig Alle, welche der Weisbeit nicht anbangen, erdulden 2)?

Fürchte nicht, wenn du ein Chrift bift, deinen außerlichen

<sup>1)</sup> Tract. 41. in Joan.

<sup>2)</sup> L. 1, de lib. arb. c. 11.

Herrn; den herrn deinen Gott fürchte immer. Das Bose fürchte in dir, das heißt, die Begierlichkeit, nicht was in dir Gott gethan hat, sondern was du dir selbst gethan haft. Dich hat der herr zu einem guten Diener gemacht, du hast dir in deinem herzen einen schlimmen herrn geschaffen. Mit Recht unterliegst du der Sünde, mit Necht unterliegst du dem herrn, den du dir selbst geschaffen hast, weil du dem, der dich geschaffen, nicht gehorchen wolltest. Sie wollen ihr haupt nicht unter das Joch Ehrist legen, und begeben sich um so enger unter das Joch der Sünden. Indem sie nicht dienen wollen, so thun sie nichts, als daß sie dem guten herrn nicht dienen, weil der, welcher der Liebe nicht dienen will, nothwendig der Sünde dient 1).

Flehen wir Alle zu Christus und bitten wir Gott gegen die Sünde zum Beistand; bieten wir uns Gott zum Kaufe an, daß wir durch sein Blut erlöset werden. Denn der Herr sagt: "Umsonst send ihr verkauft worden, ohne Lösegeld werdet ihr wieder gekauft werden. Jsaias 51." Ohne Preis, aber um den euern, weil den meinen. Dieses sagt der Herr; benn er gab den Preis nicht mit Gold, sondern sein Blut 2).

G

Von der Qual des bofen Gewiffens.

Das bofe Gemissen des Menschen übertrifft an furchtbarer und strästicher Finsternif nicht nur jeden Kerker, sondern felbst die Holle 3).

"Selfer in den Trubfalen, die und gar febr beimfuchten.

<sup>1)</sup> Enarr. 2. in Ps. 18, n. 14. 15,

<sup>2)</sup> Tract. 41, in Joan.

<sup>3)</sup> Epist. 151. n. 10.

Bi. 45." Unter allen Trubfalen der menschlichen Scele gibt es teine größere, ale bas Gewiffen bes Gunders. Denn wenn dort die Wunde nicht ift und innerlich Gefundbeit berricht, nämlich im fogenannten Gemiffen, und wenn er anderswo eine Betrübnig bat, fo fann er in fein Inneres flichen und er findet dort Gott Wenn aber bort megen der vielen Gunden feine Rube ift, weil auch dort Gott nicht ift, was will der Menfch thun? Wobin foll er flichen, menn er anfängt, Schmergen gu leiden? Rlicht er vom Lande in die Stadt, von der Strafe in das Saus, vom Saufe in das Schlafzimmer, fo verfolgt ibn überall bie Angft. Beiter als bis jum Schlafzimmer fann er nicht flichen, außer in fein inneres Gemach. Wenn aber bort Aufruhr, ber Rauch der Gunde, die Rlamme des Lafters berricht, fo fann er dabin nicht flieben; er wird guruckgetrieben, und wenn er von da guruckaetrieben wird, fo geschieht dief an ibm felbit. Und fiebe, dort findet er feinen Reind, wohin er gefioben war; wie fann er vor fich flieben? Wohin er fliebt, giebt er fich felbit nach, und wobin er fich begibt, anaftigt er fich felbit.

Es find feibit die Trübfale, die ben Menschen heimsuchen; denn bitterere gibt es nicht, sie sind um so bitterer, je innerlicher sie sind. Im Menschen gibt es nichts Inneres als das Gewissen; was nüht es also, wenn etwas Neußeres gesund und der Kern des Gewissens in Fäulniß ist? Es sind harte und beftige, und, wie der Psalm sagt, gewaltige Trübsale. Doch auch in diesen ift der Herr zu Hülfe gesommen, indem er die Sünden nachließ. Denn die Gewissen der Gottlosen heilt nur die Nachlassung 1).

"Trete ein in dein Gemach, verschließe deine Thure und bete im Berborgenen und dein Bater, der im Berborgenen fieht, wird es dir vergelten. Matth. 6." Wenn du in dein Gemach eintrittst, so fommst du in dein herz. Selig, die sich freuen, wenn sie in ihr herz eintreten und dort nichts Bose finden. Sehet, es verhalt sich dabei so, wie mit

<sup>1)</sup> Enarr. in Ps. 45, n. 3.

denen, die bose Weiber haben, und nicht in ihr haus gehen wollen, sondern es verlassen und sich hier freuen, kommt aber die Stunde, wo sie nach Hause mussen, traurig sind; denn sie kommen zum Verdrusse, zum Murren, zur Bitterkeit, zu Feindseligkeiten, weil da tas Haus nicht wohlbebestellt ist, wenn zwischen Mann und Weib kein Friede ist und es für ihn besser ist, außen herumzugehen. Wenn sie also unglücklich sind, wenn sie nach Hause kommen, fürchten, sie möchten den Trübseligkeiten erliegen, um wie viel unglücklicher sind die, welche in ihr Gewissen nicht zurückehren wollen, daß sie dort nicht den Kämpsen der Sünden erliegen?

Damit du also freudig in dein Berg eintreten fannft, reinige ed "Gelig, die ein reines Berg baben, benn fie werden Gott anschauen." Nimm bort binmeg ben Schmun der Begierden, nimm binweg die Laft des Beizes und des BoBendienstes, nimm binweg bie bofen Gedanken, ben Saf, ich will nicht fagen gegen den Freund, fondern gegen den Reind, nimm alles Diefes binmeg, tritt in dein Berg ein und bu wirft bich erfreuen. Wenn bu bich bort ju freuen anfanaft, fo freut dich gerade die Reinheit beines Bergens und fie macht bich beten. Bie, wenn bu an einen Ort fommit, berricht dort Stille und tiefe Rube, ift der Ort rein, laft uns beten, fagft du und es erfreut dich bie Ginrichtung des Ortes und du glaubft, daß dich bort Gott erbort. Wenn alfo die Reinheit eines fichtbaren Ortes bich erfreut, warum beleidigt bich nicht ber Schmus beines Sergens 1)?

<sup>1)</sup> Enarr. 2. in Ps. 33. n. &.

7.

Die Gunde ift ber großte Berluft ber geiftigen Guter.

Benn bu die Gunde nicht fiehft, ebe du fie begebeft, fo betrachte fie doch jett, nachdem du fie begangen. Die Luft Diefer Welt macht den Mund nach der Zeitlichkeit burften, aber nachber wird fie in große Bitterfeit vermandelt. Gich, bu bait gefündigt und einen Bortbeil errungen; welchen baft bu errungen? Um Gewinn ju machen, baft du Gott beleibigt: um Geld angubäufen, verminderte fich ber Blaube, aber das Geld wuchs. Was baft bu verloren und mas gewonnen? Was du gewonnen baft, beift Gold: mas du ver-Toren baft, beift Glaube. Erwirbit du dir um Geld den Glau. ben? Wenn er auf den Jahrmärften feilgeboten wurde, batte er feinen Werth. Un beinen Gewinn bentft bu, aber nicht an beinen Schaden? Heber ben Gelbfaften freuft du bich, über das Berg trauerft du nicht. Es ftront ber Raften, ich weiß nicht, wovon, aber fieb, mas in deinem Bergen verschwunden ift. Wenn du den Raften öffneft, findeft du Beldflücke, die nicht ba waren; du fannst dich wohl über den Gewinn freuen. Sieh dein Berg; dort war der Glaube und ift jest nicht mehr bort Wenn du dich über das Gine freuft, warum flagft du nicht über bas andere?

Du haft mehr verloren, als gewonnen. Willst du seben, was du verloren has? Es könnte dir selbst der Schiffbruch es nicht rauben. Denn einmal gebt Alles im Wasser zu Grunde, der Mensch entkommt nur nacht. Biele haben Schiffbruch gelitten mit Paulus, die Liebhaber dieser Welt haben einen Schiffbruch gehabt, und Alle entfamen nacht. Jene haben auch ihre äußerliche habe verloren und das haus ihres herzens fanden sie leer. Paulus aber trug in seinem herzen das Erbtheil seines Glaubens; durch keine Fluthen,

durch keinen Sturm konnte es genommen werden; er entkam packt, aber reich. Solchen Reichthum muffen wir erwerben. Was haft du also gewonnen? Nimm das in die Hölle mit, was du gewonnen haft. Was willst du thun? Du hast Geld gewonnen und den Glauben verloren; nach wenigen Tagen verlässest du dieses Leben. Das Geld, das du mit Verlust deines Glaubens verloren hast, kannst du nicht mit dir nehmen; dein glaubenloses herz geht zur Strafe, ein glaubenvolles herz käme zur Bekehrung. Sieh, du hast Nichts gethan und wegen Nichts hast du Gott beleidigt 1).

Man will Geld haben und verliert die Unschuld. Was gewinnt man, was verliert man? Man gewinnt Geld und verliert die Unschuld. Gibt es wohl etwas Konbareres, als die Unschuld? Wenn ich aber die Unschuld bewahre, spricht er, so bleibe ich arm. Ift denn die Unschuld ein geringer Reichthum? Wenn du deinen Kasten voll Geld hast, bist du dennoch arm, wenn du aber das herz voller Unschuld bast, sollt du arm senn? Aber sieh, wenn du nach Gütern strebest, sest in Kummer und Dürftigkeit, in Bedrückungen, in Versuchungen, so bewahre nur deine Unschuld. Denn was du verlangst, wird auch nachher dein Gut senn, nämlich Rube, Ewiskeit, Unsterblichkeit, Leidlosigkeit; das sind die Güter, die Gott den Gerechten ausbewahrt

Denn wenn du die Güter für groß hältst, wofür du schuldig und nicht unschuldig senn willt, betrachte jene, die sie haben und in Ueberfluß haben. Du siehst Reichthum bei Räubern, bei Gottlosen und Verrusenen, bei Schwelgern, Zügellosen und bei Auswieglern. Gott gibt ihnen diesen wegen der Gemeinschaft des Menschengeschlechtes, wegen seiner überreichen Güte, die die Sonne aufgehen läßt über Gute und Vöse, und regnen läßt über Gerechte und Ungerechte. Solches gibt er auch den Bösen und enthält es dir nicht vor. Ift es Lüge, was er dir versprochen hat? Er bewahrt es dir, sen unbefümmert. Der sich deiner erbarmte, als du gottlos warest, soll er dich verlassen, da du fromm

<sup>2)</sup> Enarr. in Ps. 123. n. 9.

bift? Der für den Gunder seinen Sohn dem Tode preis. gab, was bewahrt er für den auf, der durch den Tod seines Sohnes erlöset ist? Sen also unbefümmert; bleibe bei dem Schuldner, weil du an seine Versprechung geglaubt hast 1).

was bem enge lor Bebeet 238 cangola meble fages ebe ed

Die Luft der Gunde ift furg, aber die Strafe ewig.

"Jeder wird versucht, von seiner Begierlichkeit ergriffen und angereizt; wenn die Begierlichkeit empfangen hat, so gebärt sie die Sünde, wenn aber die Sünde vollendet ist, so erzeugt sie den Tod. Jak. 1." Damit du also von der Begierde nicht ergriffen werdest, so willige nicht in deine Begierlichkeit ein. Sie kann nur von dir empfangen werden. Hast du eingestimmt, so hast du gleichsam in deinem Herzen gezeugt. Es entsteht die Begierlichkeit, verläugne dich ihr und folge ihr nicht. Sie ist unerlaubt, ausgelassen, häslich, entsremdet von Gott. Willige nicht in die Zeugung ein, daß du dich nicht über die Geburt beklagest; denn wenn du eingewilligt hast, so empfängt sie.

Wenn die Begierlichfeit empfangen hat, so gebiert sie die Günde. Fürchtest du bich noch nicht? Die Günde erzeugt den Tod, fürchte doch den Tod. Wenn du die Günde nicht fürchtest, fürchte doch, wohin sie dich führt. Angenehm ist die Günde, aber herbe der Tod. Er ist die Unseligkeit der Menschen; weswegen sie sündigen, das lassen sie hier mit dem Tode zurück, nehmen aber gerabe ihre Günden mit sich. Sündigst du wegen des Geldes? du mußt es hier zurücklassen; sündigst du wegen des Landgutes? du mußt es hier zurücklassen; fündigst du wegen des Landgutes? du mußt es hier zurücklassen; fündigst du wegen des Landgutes? du mußt es hier zurücklassen; fündigst du wegen des Landgutes? du mußt es

<sup>1)</sup> Enarr. in Ps. 83. n. 17.

hier zurücklassen, und wegwegen du immer fündigeft, wenn du die Augen mit dem Tode schließest, so vertäßt du es hier, die Sunde aber nimmst du mit dir fort 1)

Wo find eure Bergnügungen, wegen welcher ibr fcblimme Bege mandelt? Wir fagen nicht, wo fie fenn werden, wenn Dieses Leben vergebt, fondern mo fie jest find. Wenn ben gestrigen Tag ber beutige verbannt, und den beutigen ber moraige verbrangt, was veracht nicht und verfliegt nicht von dem, mas ibr liebet? Was entfliebt nicht, faum ebe es genommen wird, und gerade von dem beutigen Zag feine Stunde gurudachalten werden fann? Denn fo wird bie aweite von der dritten Stunde ausgeschloffen, wie es bie erfte von der zweiten wurde. Sa felbst von einer Stunde, die gegenwärtig icheint, ift nichts gegenwärtig; denn alle ibre Theile und alle Momente flieben. Begwegen fündigt ber Menich, wenn er nicht verblendet ift, wenn er fündigt, oder, wenn er fündigt, nicht bei fich ift? Er fonnte feben, daß das vergängliche Bergnügen obne Alugheit begehrt wird, oder wenn es vergangen ift, mit Reue daran gedacht mird 2).

Bas jest für angenehm gehalten wird in der Kürze der Zeit, wie bitter wird es seyn im ewigen Feuer, wie schwer und ewig wird die kurze Lust gestraft werden? Das Vergnügen tödtete und ist vorüber; es verwundete und verging; es machte unglücklich und verlief; machte unselig und verließ dich 3).

Der Beg ber Sünder gefällt dir, weil er breit ift und Viele auf ihm wandeln; du siehst seine Breite, aber nicht sein Ende. Sieh da, wo er endet, ift ein Absturg; wo er endet ift der Abgrund; die sich freuen und auf jenen Beg binausgeben, fallen zuleht herunter. Aber du kannst die Augen nicht ausdehnen, daß du das Ende selbst siehst: glaube dem, der es sieht; und welcher Mensch sieht es? Vielleicht kein Mensch; aber dein herr kam zu dir, damit du Gott glau-

<sup>1)</sup> Serm. 58.

<sup>2)</sup> Serm. 157.

<sup>3)</sup>S crm. 117. in Append.

best. Oder willst du Gott, deinem herrn, nicht glauben, der da sagt: "Weit und geräumig ift der Weg, der zum Berderben führt, und Biele gibt ce, die auf ihm wandeln?" Diesen Weg wird der herr zerftören, weil er der Weg der Sünder ist, und was bleibt uns, wenn dieser Weg ausgerottet ist? "Kommet, Gesegnete meines Baters, nehmet das Reich, das euch bereitet ist vom Ursprunge der Welt. Matth, 25." 1).

Taronh anti 200 250 05 11 9.

Die Ruhnheit bes Menschen, ber im Angesichte Gottes sich nicht zu sundigen fürchtet.

Menschenhert, warum baft du ju dir gefagt: Ber fiebt

mich, da dich Jener fieht, der dich schuf 2)?

Er ist im Verborgenen und Geheimen zu fürchten. Du trittst hervor und wirst gesehen; du gehit hinein und du wirst gesehen, das Licht leuchtet, er sieht dich; das Licht ist ausgelöscht, er sieht dich; du verweilst im herzen, er sieht dich. Ihn fürchte, ihn, der dich sehen will; ja selbst aus Furcht sen rein. Oder wenn du sündigen willst, suche einen Plat, wo er dich nicht sieht und thue, was du willst.

Richtet der auf dich nicht sein Auge, der dich schuf? Du warest nicht und er schuf dich, daß du warst; sollte er sich, da du jest bist, sich nicht mehr kümmern, er, der das ruft, was nicht ist, gleichsam als sen es? Versprich dir also dieses nicht. Du magst wollen oder nicht, er sieht dich und seinen Augen entgeht es nicht, wohin du dich verbirgst 4).

<sup>1)</sup> Enarr. in Ps. 145. n. 19.

<sup>2)</sup> Enarr. in Ps. 63, n. 10.

<sup>3)</sup> Serm. 132.

<sup>4)</sup> Serm, 69.

Glaube nicht, Gott sen an einen Ort eingeschränkt; er ift bei dir, so wie du bift. Was will das sagen? Er ift gut, wenn du gut bift, und er wird dir bose scheinen, wenn du bose bift, ein Beschüßer, wenn du gut, ein Richter, wenn du bose bift. Dort hast du deinen Richter in deinem Berborgenen. Wenn du etwas Boses thun willst, so ziehst du dich von der Gasse in dein Haus zurück, wo dich fein Feind sieht, von den Orten in deinem Hause, die hervorstehen und gesehen werden, in dein Schlafgemach; fürchtest du auch hier einen Mitwisser, so gehst du in dein Herz zurück; dort denkst du nach. Er ist innerer, als bein Herz. Wohin du also sliehst, überall ift er. Wie kannst du vor dir selbst sliehen? Wenn er aber selbst mehr in deinem Janern ist, als du selbst, so kannst du von dem zürnenden Gott nur zu dem versöhnten siehen.

Es gibt durchaus Richts, wohin du flieben fonnteft. Willft du flieben vor ibm? fliebe ju ibm. "Denfet nicht Bofes gegen Gott." Er fab Biele Diefes im Bergen thun und fügte bingu: "Weder vom Aufgang, noch vom Miedergang, noch von den muften Bergen, weil Gott ber Richter ift. Bf. 74." Gott ift der Richter Deiner Gunden. Benn Gott ift, fo ift er überall gegenwärtig. Bobin fannft bu bich jurudieben und mo Etwas reden, was er nicht boren follte? Wenn vom Aufgange, fo urtheilt Gott, gebe in den Untergang, und fage, mas du willst gegen Gott: vom Untergange gebe in den Aufgang und rede dort: wenn er auf den wuften Bergen urtheilt, gebe mitten unter die Bolfer, mo bu bir gurufeft : Un feinem Orte urtheilt Gott, der überall verborgen und überall gegenwärtig ift, den Riemand, mie er ift, erfennen fann. Daber redet nicht Bofes gegen Gott, noch auch dort, wo ihr redet. "Bojes bachte er in feinem Schlafgemach. Er gablet es in euern Bergen, in euern Gemächern bufet er " Go viele Qualen über Bergeben du dort baft, fo viele Gelbstanschuldigungen babe dort.

Bo du alfo Bofes wider Gott redeft, dort urtheilt er bich, er verschiebt nicht das Urtheil, sondern die Strafe. Schon urtheilt er, schon fennt er es, schon fieht er es; die

Strafe ift übrig. Du wirft auch diefe haben, wenn das Angesicht jenes Menschen erscheinen wird, der hier verspottet wurde, der verurtheilt, der gefreuzigt wurde, der vor dem Richter stand. Wenn er als Richter gegenwärtig senn wird, alsdann wirst du die Strafe haben, wenn du dich nicht gebessert haft. Was also sollen wir thun? "Laft und zuvortommen seinem Angesichte im Bekenntnisse." Er wird fanft seyn, den du zornig gemacht hattest 1).

Fliebe zum gegenwärtigen Gott, daß du ihn nicht bei seiner Antunft zu fürchten hast. Nimm dir vor, ihn zu sehen durch einen guten Wandel, da du von ihm auch in einem schlechten gesehen wirst. Denn durch einen schlechten Wandel fannst du zwar geschen werden, aber nicht selbst schauen; aber durch einen guten wirst du gesehen und schauest selbst. Um wie viel freundlicher wird dich der erblicken, der den Würdigen frönt, der dich mitleidig ansah, um dich Unwürdigen zu rusen 2)?

## my motion his my and armed 10. If the talk things

Saints on the Court Diction of and in solar or decided being bless on being Courts and Diction Courts bed

Der Sunder thut gegen Gott das, was er von einem Andern nicht ertragen will.

Der Sat, Theurer, was du nicht willt, das dir geschehe, das füge auch keinem Andern zu, bezieht sich auf zwei Gebote. Wie so? Wenn du dem Menschen nicht thun solls, was du nicht willt, das dir geschehe, so gehört er zum zweiten Gebote, zur Liebe des Nächsten; wenn du aber das, was du von Andern nicht dulden willt, Gott zufügen willt, was ist dieses? Du thust es keinem

And referred to be the desired Decreed: grant to men

<sup>1)</sup> Enarr. in Ps. 74. n. 9.

<sup>2)</sup> Serm. 69.

Andern, mas du nicht dulden willft. Theurer ift dir ber Mensch als Gott. Aber wie, fagt er, bandle ich gegen Gott felbit? Du vernichteft dich felbit. Und wie thue ich gegen Gott Unrecht, weil ich mich felbft vernichte? Warum beleidigt dich ber, welcher etwa ein Gemalde fteinigen will, worauf bein Bild ift und in deiner Wohnung obne Rugen, au leeren Ebren, ohne Befühl und ohne Mugen und Bungen aufacftellt ift ? Wenn Gemand Diefes gerftort, beleidiget er bich nicht? Wenn bu aber bas Bild Gottes, bas bu bift, in dir gerftorft, fiebit du nicht, weffen Bild du verlett baft?

Alle Gunden der Menschen beziehen fich auf Berbrechen, ober auf Sandlungen ju ichaben. Weil du Gott in Thaten nicht ichaden fanuft, fo beleidigft bu ibn durch Berbrechen : barin beleidigeft bu ibn, benn du beleidigeft feine Gnade und feine Bobnung. Dein Saus willft bu bir nicht gerftoren laffen; warum gerfforft du das Saus Gottes? Gewiß alfo begebst du gegen Jemanden, mas du felbst nicht erfabren willft.

Batteft du einen Diener, so wolltest du, daß er dir diente: Diene du deinem befferen Berrn, Gott. Deinen Diener baft nicht du geschaffen; dich und beinen Diener bat Bener geschaffen. Willft du, daß dir der diene, von dem du geschaffen murbeft und nicht du vielmehr dem dienen, von dem du gefcaffen bift? Da du alfo willft, daß dir bein Diener, ber Menfch, biene und du Gott deinem Berrn nicht dienen willft, fo begebeft du gegen Gott Etwas, mas du von Andern nicht erdulden willft. Warum lobst du die Treue, wenn du fie von beinem Diener forderft? Welch schöne Sache ift es um Die Treue! aber dann ift fie fcbon, wenn fie vom Diener gefordert wird; dann wird fie gefeben, wenn fie von Andern begebrt wird; wann fie von dir gefordert wird, scheint fie dir nicht schon ju fenn. Das Geld fiehft du, die Treue fiebst du nicht; wie das Geld leuchtet vor ben Hugen bes Rorpers, fo leuchtet die Treue vor den Augen des Bergens. Du richteft darauf die Augen deines Bergens: wenn du willit, daß fie dein Diener gegen dich beweife, fo lobft du ibn, und faaft: 3ch babe einen vortrefflichen, treuen Diener.

Was du an beinem Diener lobest, das erweisest du Gott nicht; und um so schlimmer, weil du willst, daß du einen bessern Diener habest, als Gott an dir. Gott besiehtt deinem Diener, daß er gegen dich sich gut verhalte; er besiehlt deinem Diener, dir zu gehorchen, obschon du Gott nicht dienest. Aber sieh, daß alles dieses zu deiner Ermahnung, nicht zu deinem Verderben beitrage. Denn jener Diener, der dir, der du böse bist, würdig oder gut und treu dient, und dich doch liebet, ist es Gott, nicht dir schuldig. Es ist also gerecht, daß auch du auf den schauest, auf welchen auch Jener sieht, wenn er dir dient. Erfülle also, was gesagt wurde: Was du nicht willst, das dir geschehe, das füge auch keinem Undern zu 1).

#### 11.

### Der Gunder erneuert das Leiden Chrifti.

Ehrifus wurde am Kreuze hängend verspottet, aber thronend im himmel wird er geehrt. Wird er vielleicht noch verhöhnt, und muß man jest nicht mehr über Juden zürnen, die zwar den Sterbenden, nicht aber den herrschenden verspotteten? Und Wer soll Christum noch verspotten? Wäre es Einer, wären es Zwei, oder könnte man sie zählen! Jede Spreu seiner Tenne verhöhnt ihn, während der Weizen seufzt, daß Gott verspottet werde. Und Wer von uns ist im Stande, Thränen zu vergießen nach der Würde eines solchen Schmerzes? "Wer gibt meinem Haupte Wasser und meinen Augen den Bach der Thränen? Jer. 9." Wenn in der That einen Thränenbach in unsern Augen wäre, so würde selbst dieser nicht zureichen 2).

12

<sup>1)</sup> Serm. 9.

<sup>2)</sup> Enarr. 2, in Ps. 21, n, 1.

Es haben fich zusammengefunden, sagt er, in mir die Geißelhiebe. Er wurde gegeißelt mit den Geißeln der Juden, er wird gegeißelt von den Lästerungen falscher Christen; sie vermehren die Geißelhiebe ihrem herrn 1).

"Es werde vollendet die Bosheit der Sünder. Pf 7." Es werde vollendet, spricht er, es werde vollzogen, nach dem, was in der geheimen Offenbarung steht: "Der Gerechte werde gerechter und der Schmuhige sen noch im Schmuhe. 22." Denn die Bosheit der Menschen schien vollendet zu senn, als sie den Sohn Gottes freuzigten; aber die Bosheit derer ift größer, die nicht recht leben wollen und die Gebote der Wahrheit hassen, wofür der Sohn Gottes gekreuzigt wurde. Es werde sich vollenden, spricht er, die Bosheit der Menschen, das beißt, sie komme zur höchsten Verruchtheit, daß das gerechte Urtheil alsdann erfolgen fann 2).

Die Juden tödteten den, welchen fie auf der Erde fanben; diese verspotten ihn, der im himmel thronet. Welche sind gottloser, die, welche ihn verachteten, weil sie ihn für einen Menschen hielten, oder die, welche seine Sakramente verhöhnen, und ihn für Gott erkennen? Fromme und mitleidige Menschen trauern sehr darüber, daß Chrisus getödtet worden sen und tödten Christus in den Menschen 3).

Weniger fündigten die Juden, welche den auf der Erde lebenden Erlöser tödteten, als jene, die den im himmel thronenden verachten 4).

Wenn er zum Gerichte kommt, so werden ihn sowohl die Guten als die Bösen sehen, die Guten, um ihren Lohn zu erhalten, weil sie ihm gefolgt sind, die Bösen, um ihre Strafen zu erhalten, weil sie ihn gekreuzigt haben. Sollen also alle Jene verdammt werden, die ihn gekreuzigt haben? Ich wage es zu sagen, sie allein; also sind wir, sagen die Sünder der Welt, sicher. Wenn Gott nicht auf die Seele

<sup>1)</sup> Tract. 10.

<sup>2)</sup> Enarr. in Ps. 7. n. 9.

<sup>3)</sup> Tract. 2. in Epist. Joan.

<sup>4)</sup> Enarr. in Ps. 68. Serm. 2. n. 6.

und das Berg sieht, seud ihr sicher. Was sagte ich? Ihr sollet es wissen, daß sie sich am Gerichtstage nicht damit entichuldigen, daß sie es nicht verstanden. Weil die Juden Ehristum sahen, so freuzigten sie ihn; du aber widerstehst darum seinem Worte, weil du ihn nicht siehst. Der du seinem Worte widerstehst, würdest du ihn nicht freuzigen, wenn du ihn sähest? Der Jude verachtete ihn, als er am Kreuze bing, du verachtest ihn, da er im Simmel siet 1).

Er hing am Rreuze, und mahrend er am Rreuze hing, hauchte er seinen Geist aus, und es kamen die, die ihn aufhingen und fanden ihn gestorben und brachen seine Beine nicht; den aber noch am Rreuze lebenden Berbrechern brachen sie diese, damit sie durch das Maaß des Schmerzes von der Pein befreit würden, wie es bei den Gefreuzigten gewöhnlich war. Es kam also der Henkerstnecht und brach nicht Ehrist Gebeine. Der ganze Leib Ehrist war am Rreuze unter den Handen der Peiniger; aber unter den Handen der Beinden der Kirche nicht unversehrt 2).

Indem er auf die Menge der schlechten Christen in der Rirche hinwies, sagte er: "Für alle meine Feinde wurde ich jum hohn. Pf. 30 " Schlechter, sagt er, leben die Bösen in meinen Saframenten, als Jene, die nie dazu gefommen sind. Bon Solchen spricht der Apostel Betrus: "Ihre letten Thaten sind schlimmer als die ersten; denn es war für sie besser, den Weg der Gerechtigkeit nicht zu kennen, als wieder zurückzutreten von dem ihnen ertheilten helligen Gebote 3).

action, ober es he been not time position and attention

<sup>1)</sup> Enarr. in Ps. 48 Serm. 1. n. 6.

<sup>2)</sup> Enarr. 2. in Ps. 33. n. 7.

<sup>3)</sup> Enarr. 3. in Ps. 30. n. 6.

#### 12.

Von der Gefahr, in der Gunde zu verharren.

Vor allem muß man sich hüten, nicht zu fündigen, damit wir feine Gemeinschaft und Freundschaft mit der Sünde, gleichsam mit der Schlange, machen. Denn mit tödtlichem Bisse tödtet sie den Sünder, so daß man keine Freundschaft schließen kann; sondern, wenn sie etwa einen Schwachen unterdrückt oder ihn unvorsichtig hintergangen, oder im Frethume gefangen genommen und in Sünden verwickelt hat, so gebe er sich die Mühe, zu bekennen und er suche sich nicht zu entschuldigen, sondern zu beschuldigen. Denn darum betet man im Psalme: "Lege, o Herr! eine Wache an meinen Mund und eine Thür der Enthaltsamkeit um meine Lippen, und lenke nicht ab mein Herz zu den Worten der Bosheit, um die Sünden zu entschuldigen. Ps. 140." Feder räth dir zur Sünde; vor Allem werde sie verlassen. Man halte fest, entschuldige sich nicht nicht, sondern schuldige sich an 1).

Werdet nicht gleichgültig, o Brüder, gegen die Sünden, worin ihr vielleicht euch schon eine Gewohnheit zugezogen habt. Denn jede Sünde wird durch die Gewohnheit dem Menschen gleichgültig und wird ihm, als wäre sie keine Sünde. Er verhärtet, und verliert den Schmerz. Was sehr faul ist und nicht schmerzt, muß man nicht für gesund, sondern für todt halten. Wer sollte hinwegsehen über die Sünde der Trunfenheit? Diese Sünde tommt häusig vor und wird für nichtig gehalten. Das betrunkene herz hat schon das Gefühl verloren; es hat keinen Schmerz und auch keine Errettung Wenn Etwas sicht und schmerzt, so ist es entweder gesund, oder es ist daran noch eine hoffnung zur Nettung;

<sup>1)</sup> Serm. 20.

wenn es aber berührt, gestochen und geschlagen wird und nicht schmerzt, muß man es für todt halten und vom Körper hinwegnehmen.

Obicon deraleichen Gunder in der Secle ichon geftorben find, fo find fie doch, weil unfer Argt allmächtig ift, nicht aufzugeben : fondern man muß mit allen Gräften bitten, daß Gott die Obren ibres Bergens, Die fie verschloffen baben, öffnen moge. "Deinem Erbarmen und Bericht will ich lobfingen, o Berr. Pf. 100 " Es ift die Zeit der Erbarmung, daß wir und beffern; es ift die Zeit des Berichtes noch nicht gefommen. Es ift Ort und Beit da; wir haben gefündiget, beffern wir und. Aber Diefes ift febr fchwer; die Beilung felbft balten die Menschen für so gleichgültig, daß fie nicht nur nicht verzeihen, wenn gegen fie gefündigt wird, sondern auch nicht um Bergeibung bitten, wenn fie felbft fündigen. Es fam die Berfuchung und damit der Born; der Born übermältigte fie fo febr, daß' das Berg nicht nur nicht fürmte, fondern auch die Bunge Scheltworte und Klüche ausstief. Siebft du nicht, wohin es dich führt, wobin es dich fturgt? Beffere dich endlich, fage, ich babe Bofes gethan, ich babe gefündigt 1).

Es gibt Viele, die sich nicht zu fündigen, aber Bufe zu thun schämen. D unglaublicher Wahnsinn! Ueber die Wunde selbst erröthest du nicht, aber über die Verbindung der Wunde erröthest du? Ist denn nicht das Nacte häßlicher und eckelhafter? Fliebe also zum Arzte, thue Buse und sage: "Meine Unthat erfenne ich und meine Sünde ist immer vor mir. Pf. 59." 2).

<sup>1)</sup> Serm. 17.

<sup>2)</sup> Enarr. in Ps. n. 8.

13.

Das Unglud des Sunders, der fich selbst nicht für unglücklich halt.

Es zeigt von einer großen Erbarmung, die Sünde nicht ungestraft zu lassen. Damit Gott nicht zulest gezwungen werde, in der Hölle zu strafen, will er jest mit der Ruthe züchtigen. Denn willst du wissen, welche große Strafe keine Strafe sen, daß nicht zwar den Gerechten, aber den Sünder, der eine zeitliche Strafe zu besteben hat, keine ewige tresse; — willst du also wissen, welche große Strafe keine Strafe sen, so frage den Pfalmisten: "Der Sünder reizte den Herrn. Ps. 9." Er rief heftig auf, er wird ausmerksam und überlegte und rief auf: "Es reizte den Herrn der Sünder!" Warum, was hast du gesehen? Wer so ausrief, sah den Sünder ungestraft schwelgen, Böses thun und an Gütern lebersluß haben und er rief aus: Es reizte den Herrn der Sünder. Warum sagtest du dieses? "Wegen der Menge seines Jornes wird er nicht strassen."

Erfennet, o Christen, die Erbarmung Gotted. Wenn er die Welt straft, will er die Welt nicht verdammen. Daber straft er nicht, weil er febr gurnt; sein Zorn ift groß. Er verschont und gurnt, aber mit Recht ift er zornig; denn das ift seine Strenge. Wenn er also einmal im Zorne schont, so ift es und gut, daß er durch Strafen zu hülfe fommt 1).

Wenn die Gelegenheit zur Gunde genommen wird, wird fie auch leicht besiegt, weil es nichts unseligeres gibt als das Glud der Gunder, wodurch die sträfliche Ungestraftheit genährt und der bose Wille, wie ein innerer Feind, bestärft wird. Aber die verkehrten und abgekehrten Herzen der Sterb.

<sup>1)</sup> Serm. 177.

lichen halten felten das Vergängliche für glücklich, wenn auf den Glanz der Dächer, aber auf das Vergeben der Seele nicht geachtet wird, wenn die Mauern der Theater aufgerichtet und die Grundsteine der Tugenden ausgegraben werden, wenn die Wuth der Verschwendung für ehrenvoll, aber die Werke der Barmberzigkeit für lächerlich gehalten werden, wenn vom Ueberslusse der Neichen die Schauspieler schwelgen und die Armen kaum das Nothwendige haben, wenn Gott, der durch die öffentlichen Stimmen seiner Lehrer gegen dieses öffentliche Uebel ruft, von den gottlosen Völkern verhöhnt wird. Wenn dieses Gott gestattet, so zürnt er heftig; wenn er dieses ungestraft läßt, dann straft er empfindlicher. Wenn er aber die Unterstühung des Lasters wegnimmt und die reichen Vergnügungen arm macht, so straft er mitleidig 1).

Riemand schmeichte einem Menschen, ber auf feinem Bege glücklich ift, deffen Gunden nicht gerächt, fondern gelobt werden. Dieg ift der größte Born bes Beren. Denn es reigte der Gunder den herrn, daß er diefes erdulbe, das beift, daß er die Beifel der Zuchtigung nicht empfinde. Er gurnt febr, wenn er nicht ftraft, da er es gleichsam vergift und die Gunder nicht abndet, und man burch Betrug und Lafter ju Gbren und Reichtbum gelangt, was vorzüglich bei jenem Biderchriften der Rall fenn wird, der so glücklich den Menschen erscheinen wird, daß er sogar für Gott gehalten wirb. Aber wie groß Diefer Born Gottes ift, lebrt das Folgende: "Gott ift nicht in seinem Ungenichte, es werden beflect feine Bege ju jeder Zeit." Ber da meif, worüber fich bie Geele erfreut, der weiß, welch großes lebel es ift, vom Lichte der Babrbeit verlaffen gu merden, da die Menschen die Blindheit der forperlichen Hugen für ein fo großes Uebel balten.

Welch große Strafe also erduldet der, der im Sochgenusse seiner Sünden so weit fommt, daß Gott nicht in seinem Angesichte ift und seine Wege jederzeit besteckt, das heißt, seine Gedanken und seine Anschläge unrein sind? "Es

<sup>1)</sup> Epist. 138. n. 14.

werden beine Gerichte von ihm weggenommen." Denn die auf sich selbst vertrauende Seele glaubt, wenn sie keine Strafe zu dulden scheint, daß Gott nicht richtet und so werden die Gerichte Gottes von ihr genommen, da dieses selbst eine große Strafe ift. "Er sagte in seinem Horzen, Gott hat vergessen, er wendet sein Angesicht hinweg, daß er es nicht sehe bis zu Ende." Das ist ein Uebel und der unglücklichte Fall, wenn die menschliche Seele in ihren Sünden gleichsam glücklich ist und glaubt, daß sie verschont werde, und sie so verblendet und zum lesten Gerichte aufbewahrt wird 1).

#### 14

## Der Rudfall in die Gunde ift gefahrlich.

Als Loth von Sodoma gerettet wurde und ein feuriger Regen vom himmel fam, so wurde jene ganze Gegend der gottlosen Stadt in Staub verwandelt. Und diese ihre Strafe war ein Beispiel vom göttlichen einstigen Gerichte. Denn warum wurden Jene, die von den Engeln befreit wurden, gehindert, zurückzuschauen? Weil man nicht zum alten Leben zurücksehren soll, das durch die Gnade der Wiedergeburt ausgezogen wird, wenn wir dem lesten Gerichte zu entsommen gedenken. Die Frau des Loth blieb da, wo sie zurücksah, und in Salz verwandelt bietet sie den Christgläubigen eine Würze dar, wodurch sie klug werden sollen, jenes Beispiel nicht nachzuahmen 2).

"Die Feinde Gottes haben gegen ihn gelogen. Pf. 80." Widerrufft du? Ich widerrufe. Und er wendet um, was er widerrufen. Was widerrufft du anders, als die bosen

<sup>1)</sup> Enarr. in Ps. 9 22, 23, 29,

<sup>2)</sup> L. de Civ. c. 30.

teuflischen Thaten, die von Gott verabscheuten handlungen, Diebstahl, Raub, Meineid, Todtschlag, Seberuch, Gottestraub, Gottesverwünschungen? Diesem Allem entsagst du, und doch läßt du dich wiederum hineinziehen und überwinden? Die letten Thaten sind schlimmer als die ersten; der hund fehrt zum Gespieenen zurück und das Schwein wälzt sich in dem Sumpfe des Morastes. "Die Feinde Gottes haben ihn belogen. 2 Petr. 2.4

Und wie groß ift die Geduld des herrn! Warum werben fie nicht vernichtet und getödtet? Warum nicht von ber gabnenden Erde verschlungen? Warum nicht vom bligenben himmel verbrannt? Weil die Erbarmung Gottes groß ift. Werden fie ungeftraft fenn? Das fen ferne, Gie follen fich nicht auf die Barmbergigfeit Gottes verlaffen, daß fie fich beffen Ungerechtigfeit verfprechen. "Weißt du nicht, daß Dich das Erbarmen Gottes jur Bufe antreibt? Aber gemäß Deiner Bergensbärtigfeit und beines unbuffertigen Bergens sammelft du dir Born am Tage des Bornes und der Offenbarung des gerechten Urtheiles Gottes, der einem Geden nach feinen Werfen vergelten wird." Wenn er jest nicht vergilt, fo wird er einft vergelten. Denn wenn er jest vergilt, fo vergilt er zeitlich; wenn man fich aber nicht befehrt, fo verailt er in Emigfeit. Siebe alfo, daß fie nicht ungeftraft fenn werden; merte auf das Rolgende: "Und ibre Reit wird in Emigfeit fenn."

Brüder, ich will sehr furchtsam senn; denn es ist besser, uns keiner großen Sicherheit hinzugeben. Ich werde nicht geben, was ich nicht empfange, in Furcht zittere ich; ich würde euch sicher machen, wenn ich sicher würde. Ich fürchte das ewige Feuer. "Und ihre Zeit wird in Ewigkeit senn;" ich empfange Nichts, als das ewige Feuer, wovon anderswo die heilige Schrift sagt: "Ihr Feuer wird nicht erlöschen und ihr Wurm nicht sterben. Ps. 66" Aber, sagt Jemand, er spricht von den Gottlosen, nicht von mir. Obwohl ich ein Sünder, ein Ehebrecher, ein Betrüger, ein Räuber, ein Meineidiger bin, so habe ich doch im Grunde Ehrisus, ich bin ein Ehrist, bin getaust. Daher werde ich durch das

Feuer gereinigt und gehe wegen des Grundes nicht verloren. Sage mir wiederum: Wer bist du? Ein Christ, ist
die Antwort; gehe es wiederum durch. Was sonst? Ein
Räuber, ein Shebrecher, wovon der Apostel sagt: "Die Solches thun, werden das Reich Gottes nicht besiten. Gal. 5."
Wenn du dich also nicht besseift und für solche Sünde nicht
genugthuest, fannst du wohl mit Sicherheit das himmelreich
erwarten? Ich glaube nicht. Denn "die Solches thun,
werden das Reich Gottes nicht besitzen" 1).

#### 15.

Die Gerechtigkeitsliebe wird an Lazarus vorgestellt.

Die größte Art des Todes heift schlechte Gewohnheit. Denn etwas Anderes ift fündigen, etwas Anderes, eine Gewohnheit daraus machen. Wer sündigt und sogleich sich bessert, steht sogleich wieder auf, weil er in die Gewohnheit noch nicht verwickelt, noch nicht begraben ist. Wer aber zu sündigen pflegt, ist begraben und mit Necht kann man von ihm sagen: er richt; denn er fängt an, den schlechtesten Auf, gleichsam den eckelhaftesten Geruch zu haben. So sind alle Gewohnheitssünder, die ihre Sittlichkeit versoren haben. Du sagst ibm: thue es nicht. Wenn er dich hört! Wen drückt die Erde so und Wer ist so gottvergessen, und wird so sehr von der Schwere der Gewohnheit darniedergedrückt 2)?

Der Sünder ift todt, vorzüglich jener, den die Schwere der Gewohnheit niederdrückt, er ift gleichsam mit Lazarus begraben. Es war nicht etwas Geringes, gestorben zu senn; er ift schon begraben. Wer daher von der Last einer bösen Gewohnheit, eines schlechten Lebens, nämlich von den irdi-

<sup>1)</sup> Enarr, in Ps. 80. n. 1. 20.

<sup>2)</sup> Tract. 49, in Joan.

ichen Luften niedergedrückt wird, fo bag an ibm fchon gefcbeben ift, wie es in einem Pfalme beift: "Es fpricht der Thor in feinem Bergen, es ift fein Gott. Bf. 13;" Diefer wird ein folcher, von dem gefagt ift: "Bom Todten, gleichfam der nicht ift, gebt die Befenntnif verloren." Denn mer fann ibn erweden, ale ber, welcher ben Grabftein binmegmält und ruft: Lazarus gebe beraus 1)?

Er hat icon über fich die Laft der Gewohnheit; eine irdische Laft drückt ibn schwer. Denn er ift febr geubt in Schandthaten, er wird von feiner Gemobnbeit zu ftarf gedrudt. Es ruft auch Chriffus: Lazarus, gebe beraus! Denn ein Mensch von der schlechteffen Gewohnheit riecht. Mit Recht rief dort Chriftus; er bat nicht blos gerufen, fondern laut gerufen. Denn auf den Ruf Chrift fieben auch Solche, obichon todt und begraben und riechend, auf, und fie merden ibm auferfteben. Denn an feinem Gunder ift ju verzweifeln, da wir einen folchen Erweder haben 2).

Es rief der Berr jum Grabe des Lazarus, und ber viertagia Geftorbene fand auf. Der roch, ging in die Luft beraus, er mar begraben, der Stein lag barüber. Auch bein Berg ift fo bart, daß jene gottliche Stimme es nicht mehr öffnet. Stebe auf in beinem Bergen, gebe aus beinem Grabe bervor. Was beift das, fiebe auf und gebe bervor? Glaube und befenne. Denn Ber glaubt, fteht auf, Ber befennt, geht bervor. Warum fagen wir von dem Befennenden, er fen bervorgegangen? Weil er vor dem Befenntniffe verborgen mar; wenn er aber befennt, tritt er aus ber Finsternif and Licht bervor. Und wenn er befennt bat, mas wird den Dienern befohlen? Bas bei der Leiche des Lagarus gefagt murde: "Lofet ibn und laffet ibn geben. Sob. 11." Bic? Es murde den Dienern, den Aposteln, befohlen: "Bas ihr immer lofet auf Erden, wird gelofet fenn auch im Simmel. Matth. 18 3)."

<sup>1)</sup> Serm. 67.

<sup>2)</sup> Serm, 128.

<sup>3)</sup> Tract. 22, in Joan. 3. PUBLISHED MORES, OF Frank teams

#### 16.

## Bom Mifbrauch der gottlichen Langmuth.

Gott, unfer herr, ift mitleidig, nachsichtig, langmuthig, barmbergig und mabrhaft; fo baufig er im gegenwärtigen Leben feine Barmbergigfeit verlängert, fo ftrenge brobt er im fünftigen Leben. Die Borte, Die ich gesprochen babe, fteben in der beiligen Schrift geschrieben : "Mitteldig und barmbergig ift der herr, langmuthig, und febr gutig und mabrhaft. Bf. 144." Alle Gunder und Liebhaber Diefer Belt freut es febr, daß Gott mitleidig, barmbergig und von vieler Gute ift. Aber wenn du das viele Schonende liebft, fen besorgt für dich in Betreff des Lepten, wo es beift: und mabrhaft. Denn wenn er nichts Underes fagte, als Gott ift barmbergig, nachfichtig und von großer Gute, fo würdest du dich schon auf die Sicherheit und Ungestrafibeit ber Gunder verlaffen, murdeft thun, mas du wollteft, murbest die Welt benüßen, entweder fo viel fie dir gestattete, oder Dir beine Luft befähle, und wenn bich Jemand fconungsvoll ermabnen, beschwören und erschrecken wollte, daß du dich vom zügellofen Leben enthielteft, indem du deinen Begierden frobneft und beinen Gott verlaffeft, fo murdeft du mitten unter den Bitten und Beschwörungen widersteben, gwar mit unverschämter Stirne, gleich als borteft du die gottliche Machtvollfommenbeit, und murdeft vom Evangelium beraus-Icfen: Warum erschreckeft du mich wegen unseres Gottes? Er ift mitleidig und barmbergig und von vieler Bute.

Damit die Menschen sich nicht darauf verließen, so septe er am Ende ein Wort bei, nämlicht Und wahrhaftig; und er vertrieb die Freude der vermessen Vertrauenden und er bewirfte dadurch die Furcht der Traurigen. Freuen wir uns über die Erbarmung Gottes, aber fürchten wir die Gerechtigkeit Gottes. Er schont, wenn er schweigt. Er schweigt,

aber er wird nicht immer schweigen. Sore, da er nicht in Worten schweigt, damit du ihn nicht hören mußt, wenn er im Gerichte nicht schweigen wird 1).

Groß ift seine Schonung, groß seine Erbarmung, groß seine Nachsicht, wenn wir seine Geduld nicht zu unserer Sünde mißbrauchen. Er trägt unsere Sünden und wir häusen, gleichsam um seine Last zu vermehren, Sünden auf Sünden, gleich als ob Jener mehr trüge, welcher nicht müde wird, wenn er trägt. Unsere Sünden, die er noch verschont, weil er noch innehält, zeigen seine Geduld, erschweren aber unsere Bürde. Weil er gut und langmüthig ist, weil er zusieht und schweigt, glaubst du, daß er ungerecht sen?

Und in der That denken Viele so, wenn sie viel gethan und kein Unglück erlitten haben; nicht nur gefallen ihnen ihre bose Thaten, sondern sie glauben auch, daß sie Gott gefallen; so weit geht die Verworsenheit, daß der gottlose Verächter wähnt, daß Gott ihm ähnlich sen. Und da ihn Gott an sich zu ziehen sucht durch Ermahnung, Belehrung, Warnung, so folgt er nicht nur nicht der Gottähnlichkeit, sondern er will Gott zu seinem Bilde herabziehen. Diese Vosheit ist größer, als die Sünden selbst, von denen er sich nicht bekehrt. "Du hast den gottlosen Gedanken gehabt, als sen ich dir gleich. Ps. 49" 2).

Bekehret euch, Brüder, bekehret euch. Wer hindert cd? Geduldig ift der Herr; du fündigst und er schont. Du sündigst noch und er schont noch, und du gehst auf deinem Wege noch immer fort. Wie lange ist Gott nachsichtig? Du wirst auch den gerechten Gott fühlen. Oder ist nicht Zeit und Ort da, die Gesinnung zu verbessern, das schlechte Leben in ein gutes zu verwandeln? Wenn du willst, geschieht es nicht heute oder sogleich? Was willst du einkaufen und thun? welche Pflichten willst du suchen, zu welchen Indiern schiffen? Sieh, jest da ich rede, ändere dein Herz, und es ist

<sup>1)</sup> Serm. 9.

<sup>2)</sup> Serm. 47.

vollzogen, mas schon so oft, so lange gerufen wird, daß es geschehe; was die ewige Strafe erzeugt, das geschehe nicht 1).

#### 17.

Gott ist gerecht und barmherzig gegen die Sunder.

Rene, welche an Gott die Sanftmuth lieben, follen feine Babrbeit fürchten. "Denn ber Berr ift fuß und gerecht. Bf. 24." Du liebst ibn, weil er fuß ift, fürchte ibn, weil er gerecht ift. Als fanftmuthig fagte er: Sch babe geschwiegen, aber als gerecht: Goll ich immer schweigen? "Mitleidig und voll Erbarmung ift der Berr. Bf. 42." Füge bingu: "Langmuthig;" und dazu fuge noch: "Und von vieler Nachsicht," aber fürchte, mas gulett fieht: "Und mabrhaft " Denn diejenigen, welche er jest in ihren Gunben verschont, wird er megen ihrer Gleichgültigkeit verurtheilen. "Der verachtet ihr die Schäte feiner Langmuth und Nachsicht; weißt du nicht, daß die Barmbergigfeit Gotted dich jur Buffe antreibt? Du aber fammelft bir, gemäß beiner Sartbergiateit und beines unbuffertigen Bergens, Born am Tage des Bornes und der Offenbarung des gerechten Gerichtes Gottes, ber Redem nach feinen Werfen vergelten wird. Rom. 2."

Der herr ift nachsichtig, langmuthig, barmberzig, aber auch gerecht und wahrhaft. Er gibt dir Zeit zur Besserung, aber du liebst mehr die Verlängerung, als die Besserung. Gestern bist du böse gewesen; heute sollst du gut seyn. Und den heutigen Tag hast du in Bosheit zugebracht, aber morgen ändere dich. Immer erwartest du und verspricht dir von der Erbarmung Gottes sehr viel, gleich als hätte dir der, welcher dir durch seine Nachsicht Gnade und Verzeihung

<sup>1)</sup> Enarr, in Ps. 63, n. 19.

versprach, auch ein längeres Leben versprochen. Woher weißt du, was der morgige Tag erzeugt? Mit Necht fagst du in deinem herzen, wenn ich mich bestere, so wird mir Gott alle Sünden nachlassen. Denn bei dem Propheten, bei dem du liebst, daß Gott dem Bußfertigen verzeiht, liebst du nicht, daß Gott ein langes Leben versprochen hat.

Auf beiden Seiten ichmeben die Menschen in Gefahr, burch Soffnung und durch Bergweiffung, durch entgegenge. fette Begierden. Durch Soffnung täuscht fich der, welcher fagt, Gott ift aut und barmbergia, ich fann nach Willen und Boblaefallen bandeln, meinen Begierden die Zügel ichiefen laffen, und ich fann die Buniche meiner Geele erfullen. Warum diefes? Weil Gott mitleidig, gut und nachsichtig ift. Durch Soffnung tauschen fich diese. Durch Bergweiffung aber verfündigen fich Jene, welche in schwere Gunden fallen, und glauben, ihnen fonne schon nicht mehr vergieben werden und daß fie obne Zweifel gur Berdammnis bestimmt fenen, daber bei fich fagen, wir find schon verdammt, warum thun wir nicht, mas wir wollen? Daber ift es eine schwere Sache um die Bergweifelten; denn fie baben nicht, mas fie fürchten und fie find febr ju beflagen. Diefe todtet die Bergweiffung, jene die Soffnung.

Zwischen Hoffnung und Berzweiflung schwebt die Seele. Es ift zu fürchten, daß die Hoffnung dich nicht tödte und, wenn du auf die Erbarmung viel hoffest, dem Gerichte anbeimfallest; alsdann ift zu fürchten, es möchte dich die Berzweiflung tödten und, wenn du glaubst, daß dir deine schweren Bergehungen nicht mehr verziehen werden, keine Buße ihun
und dem Urtheilsspruche verfallen, der lautet: "Und ich
werde über euern Untergang lachen. Sprichw. 1." Was
thut also der Herr mit denen, welche an der doppelten
Krankheit darniederliegen? Jenen, die durch die Hoffnung
in Gefahr sind, sagt sie dieses: "Berschiebe es nicht, dich
zu Gott zu bekehren, noch verschiebe es von einem Tag zum
andern, denn plöstich kommt sein Jorn und zur Zeit der
Rache wird er dich vernichten. Pred. 5." Was sagt er zu
jenen, die an der Berzweistung leiden? "An welchem Tag

immer der Gottlose sich bekehrt, will ich alle seine Miffethaten vergessen. Ezech. 18." Wegen jenen also, die wegen Berzweiflung in Gefahr sind, errichtete er den hafen der Erbarnung; wegen jenen, die wegen der Hoffnung in Gefahr sind und ihre Buße hinausschieben, machte er den Todestag ungewiß. Wann der letzte Tag senn wird, weißt du nicht. Du bist undankbar, weil du den heutigen haft, an dem du dich bekehren kannst 1).

#### 18.

Vermessenheit und Verzweiflung hat der Gunder

Zweierlei tödtet die Seelen, entweder Verzweiflung oder verkehrte Hoffnung Denn wie die gute Hoffnung und das rechte Vertrauen befreit, so täuscht die verkehrte Hoffnung. Sehet zuerst darauf, wie die Verzweislung täusche. Es gibt Leute, welche, wenn sie an das Böse denken, das sie gethan haben, glauben, ihnen könne nicht mehr verziehen werden, und so durch Verzweislung zu Grunde geben, indem sie in ihren Gedanken sagen: Für und gibt es keine Hoffnung mehr, denn unsere großen Missethaten können und nicht verziehen und vergeben werden, warum also geben wir und nicht unsern Vegierden hin? Genießen wir wenigstens das Verzusiehen der gegenwärtigen Zeit, weil wir in der Zukunst keinen Lohn zu erwarten haben. Thun wir nach Gefallen, obsichon es nicht recht ist, zeitliche Lust zu haben, weil wir die ewige nicht erhalten können.

Indem fie Solches fagen, geben fie durch Verzweiflung zu Grunde. Es kommt zu ihnen der herr des Weinberges

<sup>1)</sup> Tract. 33. in Joan.

und weil fie obne Muth find und vor feinem Rufe entflichen, vertreibt er fie; er ruft durch ben Propheten Ezechiel: "Un meldem Tage immer ber Gunder von feinem ichlimmen Lebenswandel fich befehrt bat, will ich alle feine Unthaten vergeffen. Exech. 18." Wenn fie diefe Stimme boren und glauben, fo erbeben fie fich von ibrer Bergweiffung und tauchen aus jenem fo tiefen Abgrunde, in den fie verfcblungen find, bervor. Aber tiefe baben zu fürchten, baf fie nicht in einen andern Birbel bineinfturgen und durch vermeffene Soffnung ju Grunde geben, da fie durch Bergweiflung nicht dem Tode erlegen find. Denn fie andern ihre Bedanten an Die entgegengefesten und eben fo gefährlichen, und fagen wiederum in ihren Bergen: Wenn ich mich, wann immer, von meinem bofen Lebensmandel befehrt babe, fo mird der barmbergige Gott alle meine Miffethaten vergeffen, marum foll ich mich beute befehren und nicht morgen? Es vergebe der beutige Tag, wie der gestrige, nach der schlechten Lebens. weife, morgen werde ich mich befehren und es ift ein Ende.

Fragt man dich: Wovon foll das Ende fenn? fo faaf bu, von deinen Miffethaten. Freue dich febr, daß morgen beine Bergeben ju Ende fenn werden. Wie aber, wenn por dem morgigen Tage ein Ende fich naben follte? Daber freuft du dich gwar mit Recht, daß dir, wenn du dich von beinen Gunden befehreft, Gott Bergeibung versprochen bat, aber den morgigen Tag bat dir Niemand versprochen. Wie der Sausvater ju jenen ging, die bostich verzweifelten und fo gu Grunde gingen, und fie gur Soffnung ermuthigte, fo fommt er auch ju jenen, die durch eine verfehrte Soffnung zu Grunde geben wollen und fagt ihnen in einem andern Buche: "Zögere nicht, dich jum herrn ju befehren, noch verschiebe es von Tag zu Tag, denn vlöplich fommt sein Born und gur Beit ber Rache wird er dich vernichten." Daber verschiebe es nicht, noch verschliefe, mas miber bich ift. Sieb, ber welcher dir Nachficht gewährt, öffnet dir die Thure; marum gogerft du? Du dürfteft dich freuen, wenn er fie einmal dem Rlopfenden öffnete; du haft nicht geflopft und er öffnet und du bleibft braufen? Berfcbiebe es alfo nicht.

Bon den Werken der Barmberzigkeit sagt die Schrift irgendwo: "Sage nicht, gebe und kehre um, morgen werde ich es geben, dasern du sogleich wohlthun kannft, denn du weißt nicht, was am folgenden Tage geschieht. Sprichw. 3." Hast du gehört das Gebot, Nichts zu verschieben, daß du gegen den Andern barmberzig und in dem Verschube gegen dich strenge seven? Du mußt sogleich das Brod geben, und du zögerst, wenn du noch auf Nachsicht rechnest? Wenn du ohne Verzug gegen den Nächsten mildthätig senn mußt, so erbarme dich auch ohne Verzug deiner Seele Reiche auch deiner Seele Almosen. Wir sagen nicht, daß du es ihr gibst, sondern weise nicht die Hand des Gebers zurück 1).

#### 19.

Der Gunder hute fich vor der Blindheit ber Seele.

Wenn sich die Seele von Gott abwendet, so straft er sie zuerst mit Blindheit. Denn wer sich vom wahren Lichte, das beist von Gott abwendet, der ift schon blind. Er fühlt die Strafe nicht erft, er hat sie schon 2).

Eine fünftige Strafe besteht in dem Feuer der holle, dem ewigen Feuer. Denn die fünftige Strafe hat zwei Arten; entweder sindet sie da statt, wo jener Reiche litt, welcher nur einen Tropfen Wassers genießen wollte vom Finger des Armen, den er vor seiner Thüre verachtet hatte, indem er jest sagt: "Ich werde gepeinigt in dieser Flamme. Luc. 16." Die zweite tritt ein, indem diejenigen, die zur Linken gestellt werden, hören werden: "Gehet in das ewige Feuer, das dem Teufel und seinen Engeln bereitet wird. Matth. 25."

<sup>1)</sup> Serm. 87.

<sup>2)</sup> Serm. 117.

Jene Strafen werden dann offenbar werden, wenn der Untergang dieser Welt eintritt, oder wenn nach Beendigung der Welt die Auferstehung der Todten kommt. Ift also jest keine Strafe und läßt Gott die Sünder völlig ungestraft bis zu jenem Tag? Ja, es gibt auch hier eine verborgene Strafe. Darauf will der heilige Geist hinweisen; diese sollen wir erkennen, davor uns hüten, und diese meiden, um in jene so schrecklichen Strafen nicht zu sallen. Vielleicht sagt mir Jemand, es sind auch dier Strafen, Gefängnisse, Verbannung, Marter, Tod, verschiedene Arten von Schmerz und Betrübniss. Allerdings sind auch dies Strafen und werden von Gott angeordnet, aber Vielen zur Prüfung, Vielen zur Verdammung. Wir sehen aber, daß diese Strafen oft die Gerechten leiden und die Vösen nicht erdulden.

Der beilige Beift weißt alfo nicht bin auf die Strafen vor ober nach ber Auferstehung im ewigen Reuer, nicht auf iene Strafen, die noch in diefer Welt für Gerechte und Ungerechte gemischt find, und oft die Berechten mehr als die Bofen treffen; aber ich weiß nicht, welche Strafe er an. beutet. Sore die Worte bes Apoftels: "Indem fie fagten, fie fenen weise, wurden fie ju Thoren, und es wurde ibr thorichtes Berg verblendet. Rom. 1." Ift diefe Strafe gering? Um von diefer Strafe allein ju reden, ift die Berblendung bes Bergens, die Blindheit des Beiftes eine geringe Strafe? Wenn Jemand einen Diebftabl beginge und bas Augenlicht verlieren murbe, fo murden Alle fagen, der gegenwärtige Gott nehme Rache. Das Auge ber Geele bat er verloren, und man glaubt, daß Gott ibn verfcont babe? Es fiel Reuer berab und fie faben die Conne nicht. Gebet, wie er eine Strafe der Blindbeit andeutet. Es fiel Reuer, das Feuer des Stolzes, des Sochmuthes und der Begierlichfeit und des Bornes. Wie groß ift das Feuer? Der fiebt Die Sonne nicht, über ben das Reuer herabfiel. Daber beift es: "Es gebe nicht unter die Sonne über euerm Born. Evb. 4."

Alfo, Bruder, fürchtet das Feuer der bofen Begierlich- feit, wenn ihr nicht gerschmelgen wollet wie Wachs und gu

Grunde gehen vor dem Angesicht Gottes. Denn es fällt jenes Feuer herab und ihr sehet die Sonne nicht. Welche Sonne? Nicht jene, welche mit dir auch das Vieh, die Guten und Vösen sehen, weil er die Sonne ausgehen läßt über Gute und Vöse; sondern es ist eine andere Sonne, wovon jene reden. Und diese Sonne ist und nicht aufgegangen. Es verging alles dieses wie Schatten. "So irrten wir ab vom Wege der Wahrheit und das Licht der Gerechtigseit leuchtete und nicht, und die Sonne ging und nicht auf. Weis. 5." Warum? Weil Feuer herabstel und sie Sonne nicht sahen. Fürchte also nicht nur jene künftigen, sondern auch diese gegenwärtigen Strafen 1).

#### 20.

Der Stolz der Gunder, die ihre Gunden entschuldigen, ift selbst die größte Strafe.

Schlechter und verdammungswürdiger ift der Stolz, mo felbst in den offenbaren Sünden eine Ausstucht zur Entschuldigung gesucht wird, wie die ersten Menschen, wovon das Weib sagte: Die Schlange verführte mich und ich aß; der Mann sprach: Das Weib, das du mir gegeben haßt, diese gab mir vom Baume und ich aß. Man sieht hier feine Bitte um Berzeihung, nirgends eine Bitte um Erlösung. Denn obgleich jene nicht, so wie Kain, ihr Vergehen läugneten, so suchte doch der Stolz das eigene Vergehen auf das Andere hinüberzutragen; der Stolz des Weibes auf die Schlange, der Stolz des Mannes auf das Weib. Aber viel mehr ist die Anklage als die Entschuldigung an rechter Stelle, wo die Uebertretung des göttlichen Gebotes offen daliegt. Denn sie haben dieses nicht darum gethan, weil das Weib

<sup>1)</sup> Enarr. in Ps. 57. n. 17. 18.

auf die Ueberredung der Schlange, ber Mann auf die Mittheilung des Weibes gegessen hatte, gleich als mare Gott, dem man entweder glauben oder vor dem man zurückweichen sollte, etwas vorzuziehen gewesen 1).

"Wie der Rauch vergebt, fo follen fie vergeben, Bi. 67." Wer find bie, welche wie der Rauch verschwinden? Gind es nicht die Soffarigen, die ibre Gunden nicht befennen. fondern vertheidigen? Barum murden fie mit bem Rauche verglichen? Weil ber Rauch fich erhebt und gegen ben Simmel emporiteiat; aber je bober er ift, besto leichter verschwindet und gergebt. Betrachtet wiederum, mas ich fagte. Starfer ift der Rauch, je naber er dem Reuer und der Erbe ift, er ift noch nicht fo verschwunden und in die Binde verweht; wenn er aber verdünnt wird, verschwindet er und gergebt, wenn er fich erhoben hat Weil fich alfo ber Stolze fo gegen Gott erhebt, wie der Rauch gegen ben Simmel. fo folgt, daß er ebenfo vergeben und, gleichsam in die Winde feiner Eitelfeit erhoben, ju Grunde gebt, wie der Rauch. menn er fich erhebt, weil er von dunner, nicht von fefter Natur ift, und verschwindet. Denn so ift der Rauch; bu haft eine große Laft vor dir; du haft gleichsam nur etwas jum feben und nicht jum balten.

Eine solche Strafe, Brüder, müßt ihr vor Allem verwünschen und eure Sünden nicht vertheidigen. Unterwerfet euch Gott und schlaget so an eure Bruft, daß auch das, was noch zurückgeblieben ift, nicht geschieht. Waget es, nicht zu fündigen und, wenn möglich, gar keine Sünden zu begehen; wenn aber dieses nicht möglich seyn sollte, so bleibe doch jenes fromme Bekenntniß. Denn seine Larmberzigkeit wird darauf sehen, daß, wenn du Alles vermeiden willst und, so weit er dir hilft, auch vermeidest, er dann das lebrige, was du auf deiner Wanderschaft und deinem Kampfe noch zu thun hast, dir leicht verzeiht, da du entschlossen bist, so viel wie möglich vorwärts zu schreiten und nicht nachzulassen. Wenn auch der lebte Tag dich nicht als Sieger findet, so

<sup>1)</sup> L. 14. de Civ. Dci. c. 14.

finde er dich doch im Rampfe und nicht gefangen oder gefesselt 1).

Wenn der Satan reden und Gott schweigen würde, so bättest du eine Entschuldigung; jest aber sind deine Ohren zwischen den Ermahnungen Gottes und den Einfüsterungen des Satans. Daber sollen sie sich von hier ab und dorthin wenden. Der Teufel läßt nicht nach, zum Bösen zu reizen, aber auch Gott hört nicht auf, zum Guten zu ermahnen. Aber der Satan zwingt dich nicht wider deinen Willen, in deiner Macht steht es, einzuwilligen und nicht einzuwilligen. Wenn du auf die Einflüsterung des Satans Böses gethan hast, so entlasse den Satan und erwirb dir durch Selbstantlage die Barmberzigseit Gottes. Du sucht jenen anzustagen, der nicht nachtassen fann; klage dich an, und du erlangst Verzeihung<sup>2</sup>).

#### 21.

## Der Gunder verharte fein Berg nicht.

"Wenn ihr heute seine Stimme höret, verhärtet eure Bergen nicht. Pf. 94." Denn einmal habt ihr seine Stimme durch Moses gehört und eure herzen verhärtet. Er redete durch einen Dollmetscher, als ihr eure herzen verhärtetet; er redet nun selbst, eure herzen sollen sich erweichen. Der seine Boten vor sich her sandte, der wollte nun selbst kommen; er redet jeht felbst, der früher durch den Mund der Propheten geredet hatte. "heute, wenn ihr seine Stimme höret, verhärtet eure herzen nicht 3)."

Unfere Sorge, die uns obliegt, ift nur eine einzige: die Stimme des hirten ju boren. Und jest ift diefe Zeit, ju

<sup>1)</sup> Serm. 22.

<sup>2)</sup> Enarr. in Ps. 91. n. 3.

<sup>3)</sup> Enarr. in Ps. 94, n 12,

boren, weil er noch nicht die Welt richten will. Wer redet, der schweigt jest. Denn er redet im Gebete und schweigt im Berichte Daber fagt er irgendwo: "Ch fcmieg, werde ich immer schweigen? If. 42." Wie schwieg er, ba er ja diefes fagte? Wer fagt: 3ch schweige, schweigt nicht; weil gerade Diefes ju fagen: Sch fcweige, nicht Schweigen ift. Ich bore dich reden in fo vielen Beboten, in fo vielen Saframenten, auf fo vielen Blättern und in fo vielen Büchern, ich bore endlich darin gerade den Ausspruch: Sch schwieg, foll ich immer schweigen? Wie also baft bu geschwiegen? Weil ich noch nicht fage: "Kommet, ibr Gefeanete meines Baters, nehmet bas Reich. Matth. 15 " Und ich fage ju den Andern noch nicht: "Gebet ihr Berfluchten in das emige Reuer, das dem Teufel und feinen Engeln bereitet ift." Und Diefes fage ich jest nicht in der Beife, baf ich es ichon ausrufe.

Den letten Urtheilsspruch, den der Richter auf eine Tafel eigenhändig schreiben und selbst aussprechen wird, hören die beiden Theile noch nicht. Beide Theile sind erstaunt und in Erwartung, für oder gegen welchen Urtheilsspruch die Entscheidung erfolgt. Groß ist das Geheimuiß des Richters, groß die Furcht derer, die vor Gericht stehen. Jener unser Gott aber, da er unser Schöpfer, wir seine Geschöpfe sind, jener Unsterbliche, gegen den wir sterblich sind, wollte, daß uns verborgen sey in diesem Leben, welches Endurtheil er fällen wird. Niemand, der verurtheilen will, sagt voraus: Ich verurtheile; und Niemand, der schlagen will, sagt voraus: Ich schlage 1).

Bei dem Worte der Schrift empfinde Reue. Denn beim Worte des gegenwärtigen Richters wirst du gewiß Reue haben. Dann wird Jener sein Urtheil sprechen und du wirst Nichts zu entgegnen haben, wenn er das Urtheil sprechen wird. Denn er schwieg nicht vor dem Urtheile und er that dieses, auf daß du dich bekehrtest; hat er doch ja dem am Kreuze hängenden Räuber Besterung angedeihen

<sup>1)</sup> Serm. 47.

laffen! Denn der Räuber, der mit dem Herrn am Areuze hing, glaubte an Christus, als seinetwegen seine Jünger wantten. Die Juden verachteten ihn, als er die Todten erweckte; der Räuber verachtete ihn nicht, als er mit ihm am Areuze hing.

Daher kann man am Ende nicht zum herrn sagen, du hast mir nicht angedeiben lassen, fromm zu leben, oder du hast mir feine Zeit zur Besserung gegeben, oder du hast mir nicht gezeigt, was ich begehren oder meiden sollte. Sehet, daß er nicht schweigt, sehet, daß er Berzug gibt, sehet, daß er zu gewinnen sucht, daß er erwachet und droht. Er stellte sein Wort in die höbe; durch den ganzen Erdreis wird es dem ganzen Menschengeschlechte verfündigt. Jeht sagt er noch nicht: Ich fenne nicht, ich höre nicht. Es werde erstült, was im Psalm sicht: "Und es gibt Niemand, der sich verberge vor seiner Wärme. Ps. 18." Jeht ist also seine Wärme in seinem Worte. Aendere dich jeht in seiner Wärme und du wirst nicht zersließen: "wie Wachs vor seinem Feuer. Ps. 67 1)."

#### 22.

Der Gunder habe ein Miffallen an der Gunde.

Dieß foll euch mißfallen, was auch Gott mißfällt. Ihm mißfällt dein schlechtes Leben; wenn es dir gefällt, so trennst du dich von ihm. Wenn es dir durch das Bekenntniß mißfällt, so vereinigst du dich mit ihm. Sieh, wie sehr du ihm unähnlich bist, wenn du gerade wegen der Unähnlichkeit mißfallest. Denn du bist gebildet, o Mensch! nach dem Bilde Gottes, aber durch ein gottloses und schlechtes Leben hast du in dir verunstaltet und entzweit das Bild deines Schöpfers. Du wurdest Gott unähnlich, du siehst dich an und du miß-

<sup>1)</sup> Serm. 22.

fällft dir, und damit haft du schon angefangen, Gott abnlich zu werden, weil dir daffelbe, mas Gott, miffalt 1).

Gott haßt deine Werke, aber er liebt dich. Was will das fagen? Er haßt, was du gemacht haft, er liebt, was er gemacht hat. Denn was kommt von dir, als die Sünde? Und was bist du, als das, wozu Gott den Menschen gemacht hat, zu seinem Bilde und Gleichnisse? Du vernachtässigest das, als was du geschaffen wurdest, du liebst, was du gemacht hast. Du liebst außer dir deine Werke, vernachtässigest in dir das Werk Gottes. Mit Recht zergehst du, mit Necht fürzest du in dir selbst, mit Recht fagt man von dir: "Sin Geist, der geht und nicht wiederkehrt. Ps. 17" Höre vielmehr auf den, der ruft und sagt: "Bekehret euch zu mir, und ich werde mich zu euch kehren. Zach. 1."

Gott wendet sich nicht hinweg und hinzu, er bleibt derselbe, wenn er ftraft. Er febrte sich ab, weil du dich absehrtest. Du bist von ihm abgefallen, nicht er von dir. Höre daher auf ihn, der zu dir sagt: "Wendet euch zu mir und ich will mich zu euch wenden." Das will sagen, ich wende mich zu euch, weil ihr euch zu mir wendet. Er verfolgt den Rücken des Fliehenden und erleuchtet das Angesicht des Zurücksehrenden. Denn wohin sliehst du, wenn du vor Gott sliehst? Wohin willst du vor ihm fliehen, der an keinem Orte eingeschränkt und nirgends abwesend ist? Er befreit den, welcher sich zu ihm wendet, und straft den, der sich von ihm abwendet. Du hast einen Richter, wenn du sliehst, einen Vater, wenn du zurücksehrst 2).

"Ein Stab der Gerechtigkeit ift der Stab delnes Reiches. Du liebst Gerechtigkeit und haffest das Unrecht. Pf. 44." Sieh den Stab der Gerechtigkeit: du liebst Gerechtigkeit und haffest Unrecht. Trete hin zu jenem Stabe, er sen dir der König Christus; es regiere dich jener Stab, und er zerschlage dich nicht. Denn jener Stab ift eisern und unbiegsam. Und wie heißt es? "Du wirst sie regieren mit eisernem

<sup>1)</sup> Enarr. in Ps. 75. n. 3.

<sup>2)</sup> Serm. 142.

Stabe und wie Topfergefäß sie zerbrechen. Pf 2." Die Einen weidet er, die Andern zerbricht er; er regiert die Geistigen, zerbricht die Fleischlichen. Daher nahe dich jenem Stabe. Was fürchtest du daran? Dieses ift der ganze Stab: Du liebst das Recht und hasselt das Unrecht. Was fürchtest du? Aber vielleicht warst du gottlos; denn du hörst von deinem Könige, er hasse das Unrecht, und du fürchtest ihn. Was sollst du thun, was haßt er? Das Unrecht; vielleicht dich? Aber an dir ist das Unrecht. Gott haßt dieses, hasse sauch du, daß ihr beide eine Sache hasset. Denn du wirst ein Freund Gottes senn, wenn du hasses, was er haßt. So wirst du auch lieben, was er liebt

Es miffalle dir an dir beine Gottlofigfeit und es gefalle dir fein Geschöpf. Denn als Mensch bift du bofe. Sch fpreche von zweien Namen, von Strafe und Bofe. Bon diefen zwei Ramen bezieht fich der eine auf die Ratur, der anbere auf die Schuld. Das Gine bat dir Gott gemacht, das Undere baft du dir gemacht. Liebe, was Gott gemacht bat, und baffe, was bu gemacht baft, weil auch er biefes baft. Sieh, wie bu dich schon mit ibm vereinigeft, wenn du baffeft, was er baft. Er wird die Gunde ftrafen, weil ber Stab der Gerechtigfeit der Stab feiner Regierung ift. Aber foll er die Gunde nicht frafen? Er fann dief, wenn er will. Die Sunde muß geftraft werden; denn fonft ware fie nicht Gunde. Romme ibm juvor; du willft nicht, daß er ftrafe, ftrafe bu. Denn darum verschont er noch, er verschiebt, balt die Sand noch jurud; den Bogen bat er gefpannt, d. b. gedrobt. Soll er fagen, daß er dich ftrafen werde, wenn er dich ftrafen wollte? Er balt alfo die Sand von deinen Gunden gurud; verschiebe du nicht. Lege Sand an, beine Gunden ju ftrafen, weil die Gunden nicht ungeftraft fenn fonnen. Alfo muß entweder er oder du ftrafen; richte dich darnach, daß er bich nicht richte 1).

<sup>1)</sup> Enarr. in Ps. 44, n. 18.

#### 23.

## Von der Beherrschung der Gunde.

"Es berriche die Gunde nicht in euerm fterblichen Leibe, um feinen Begierden zu bienen, noch gebrauchet eure Glieder au Baffen der Gottlofigfeit. Rom. 6." Er fagt nicht , die Sunde fen nicht, fondern fie berriche nicht. Go lange die Gunde in Deinen Gliedern fenn muß, foll ihr wenigftens die herrschaft genommen werden; es foll nicht geschehen, was fie befiehlt. Entfteht ein Born; gib ihm nicht beine Bunge jur Lafterung; gib ibm nicht die Sand oder den Ruf, um au schlagen. Dieser unvernünftige Born wurde nicht ent. fteben, wenn die Gunde nicht in den Gliedern marc; aber nimm ibr die Berrichaft, fie babe feine Baffen, um gegen Dich ju fampfen ; fie fann auch nicht entsteben, wenn fie feine Waffen gefunden bat. "Gebet nicht eure Glieder ju Baffen ber Gottlofiafeit bin; benn fonft werbet ibr gang gefangen fenn und man wird nicht fagen fonnen: "Ich diene im Beifte dem Gefete Gotted. Rom, 7." Denn wenn die Seele Die Waffen balt, werden die Glieber nicht bewegt jum Dienfte der mutbenden Gunde.

Es schüpe die Burg der innere Gebieter, weil er von einem größern herrn unterfüht wird; er zügle den Zorn, bezähme die Begierlichkeit. Es ift doch im Innern Etwas, was bezähmt, beherrscht und eingeschränkt werden soll. Was wollte aber jener Gerechte, der im Geiste dem Gesete Gottes diente, als daß es überhaupt Nichts zu bezähmen geben möchte? Und dieß muß Jeder, der nach Vollkommenheit strebt, versuchen, daß die Begierlichkeit seibst, der keine Glieder zum Dienste gegeben werden, täglich immer mehr vermindert werde. "Das Wollen, sagt er, liegt mir nahe, aber nicht das Gute zu vollenden." Sagte er, es liegt mir nicht nahe, das Gute zu thun? hätte er dieses gesagt, so gäbe

es feine Hoffnung. Er sagt nicht, es liegt in meiner Bewalt zu thun, sondern zu vollenden. Denn was ift die Bollendung des Guten als die Vernichtung und das Ende des Bösen? Was ift aber die Vernichtung, außer was das Geset sagt: "Du sollft nicht begehren. Erod. 20."

Ueberhaupt, nicht zu begebren, ift die Bollendung bes Guten, weil die Bernichtung des Bofen. Dief fagte Gener: bas Gute ju vollenden, liegt nicht bei mir, weil er nicht machen fonnte, daß er nicht begebrte; er machte nun, daß er begehrte, er machte nun, daß er die Begierlichkeit fühlte und feine Glieder ber Begierlichfeit nicht jum Dienfte übergab. Alfo fagte er: bas Gute ju vollenden, liegt nicht bet mir: ich fann nicht erfüllen, was gefagt ift: Begebre nicht. Bas ift alfo zu thun? Erfülle diefes : "Gebe nicht nach beis nen Luften. Bred. 18." Dief thue indef, fo lange unerlaubte Begierden in beinem Rleische find : Gebe nicht nach beinen Buften. Bleibe im Dienfte Gottes, in der Freiheit Chrifti, im Beifte Diene bem Befete beines Gottes. Bib bich nicht deinen Luften bin. Indem du ihnen folgit, verftärtft du fie; gibft bu ihnen Zuwachs, wie willft du fiegen, wenn bu acgen bich mit beinen Rräften Reinde nabreft 1)?

#### 24.

Bom Rampfe gegen die Gunde.

Es wird Arieg angefündigt nicht nur gegen die Einflüsterungen des Teufels, gegen den Fürsten der Macht dieser Luft, der wirft in den Söhnen des Unglaubens, gegen den Teufel und seinen Anhang, gegen die Geister der Bosbeit; nicht nur gegen diese wird dir der Arieg angefündigt, son-

<sup>1)</sup> Tract. 41. in Joan.

dern auch gegen dich felbst. Wie gegen dich selbst? Gegen beine bose Gewohnheit, gegen dein eingewurzeltes schlechtes Leben, das dich beständig von der Bekehrung zurückzieht. Denn es wird dir ein gewisses neues Leben angekündigt, du aber bleibst alt 1). Durch die Freude des neuen Lebens wirst du emporgezogen, durch die Last des alten hinabgedrückt; es fängt in dir der Kampf gegen dich an. Aber auf welcher Seite du dir missallest, verbindest du dich mit Gott, und auf der Selte, da du schon mit ihm verbunden bist, wirst du im Stande senn, dich zu besiegen, weil der mit dir ist, der Alles überwindet. Siehe auf das, was der Apostel sagt: "Im Beiste diene ich dem Gesetze Gottes, im Fleische aber dem Gesetze der Sünde. Röm 7." Warum im Geiste? Weil dir dein schlechtes Leben missallt. Warum im Fleische?

Beil du aber im Geifte mit Gott verbunden bift, befiegest du das, was an fich nicht folgen will. Denn gum Theile bift bu voran, jum Theile jurud. Biebe bich ju Renem, der dich erbobt. Durch das Gewicht des alten Lebens wirft du niedergedrückt, rufe und fage: "D ich ungludlicher Menfch, wer wird mich befreien von diefem fterblichen Leibe?" Wer wird mich von dem, movon ich beschwert bin, befreien? "Denn der Leib, welcher verdorben wird, beläftigt die Seele. Beish, 9" Wer mird alfo befreien? "Die Gnade Gottes durch Gefum Chriftum unfern Berrn." Warum aber läßt er bich fo lange fampfen, bis alle bofen Begierden verschlungen werden? Damit bu in dir deine Strafe erfenneft. In dir und von dir ift beine Strafe; dein Streit ift mit dir felbft. Diese Strafe trifft den, der fich gegen Gott emport, daß ber mit fich felbft im Rriege fen, ber mit Gott nicht Frieden haben wollte.

Aber fcupe deine Glieder gegen deine bofen Begierlich- teiten. Es erhebt fich der Born, halte deine Sand verbun-

<sup>1)</sup> Enarr. in Ps. 75, v. 4.

den mit Gott. Er fonnte entstehen, aber er fand keine Waffen. Bei deinem Zorne ift der Angriff, bei dir find die Waffen; es bleibe der Angriff ohne Waffen, und er weiß nun nicht mehr zu entstehen, da er fruchtlos entstanden ift.

Dein Verlangen muß vor Gott so seyn, daß es selbst keine Begierlichkeit in dir gebe, der du widerstehen solft. Denn du widerstehst und siegk, wenn du nicht einwilligst; aber bester ift es, keinen Feind haben, als siegen. Einmal wird jener Feind nicht mehr seyn. Erhebe deine Seele zum Siegesruse und sieh: "Bo ift, o Tod, dein Streit? 1 Cor 15." Er wird nicht mehr seyn. "Bo ift, Tod, dein Stachel?" Du suchest seinen Ort und findest ihn nicht. Daher, "vollbringet die Begierden des Fleisches nicht. Gal. 5." Denn es war bester, zu erfüllen, was das Gesetz sagte: "Begehre nicht." Dieß ist die Fülle der Tugend, die Bollendung der Gerechtigkeit, der Siegeszweig; und zwar, weil es jest nicht erfüllt werden kann, oder erfüllt werden soll, wenn die heilige Schrift auf gleiche Weise sagt: "Folge nicht deinen Begierden. Pred. 18"

Es ift bester, sie nicht zu haben, aber weil sie sind, folge ihnen nicht. Sie wollen dir nicht folgen, folge du ihnen auch nicht. Wenn sie dir folgen, so werden sie nicht seyn, weil sie gegen beinen Geist nicht kampfen werden. Sie empören sich, empöre du dich; sie kampfen, kampse auch du; sie siegen, siege auch du, nur sieh darauf, daß sie nicht überwinden. Du hast Mühe, weil du dir durch böse Gelegenheit einen gewaltigen Gegner selbst geschaffen hast. Du hast keine Sorge gehabt, ihn zu ernähren; bemühe dich, ihn zu bestegen. Obschon du nicht so ganz gegen ihn gekräftigt bist, so bitte Gott.

Man muß immer fämpfen, weil die Begierlichkeit felbst, mit der wir geboren sind, nicht abgelegt werden kann, so lange wir leben; täglich kann sie verringert, aber nicht unterdrückt werden. Und in diesem Kampfe besieht das ganze Leben der Heiligen Was soll ich aber sagen von den Unreinen, die nicht kämpfen? Um Joche werden sie fortgeschleppt, und sie werden nicht geschleppt, weil sie gerne folgen. Dieß,

fage ich, ift der Rampf der Beiligen, und in diesem Rampfe ift der Mensch immer in Gefahr, fo lange er lebt 1).

#### 25.

## Von der Vertilgung der Wurzel ber Gunde.

Alle Sünden im Menschen haben zwei Burzeln: die Begierlichkeit und die Furcht. Erforschet und fraget eure herzen, durchgehet euer Gewissen, sehet, ob es Sünden geben
kann, als entweder durch Begierde oder Furcht. Es ift ein
Preis ausgesest, daß du sündigest, das heißt, was dich
ergöpt, thust du, weswegen du es begehrest. Aber, wirst du
durch Geschenke nicht dazu gebracht, so erschreckt man dich
durch Drohungen; du thust es, weil du fürchtest. Es will
bich Jemand bestechen, daß du zum Beispiel einen falschen
Eid ablegest.

Es gibt zwar Unzähliges, aber ich nehme das Klarere beraus, wovon ihr auf das ttebrige schließen könnet. Haft du auf Gott gesehen und in deinem Herzen gesprochen: "Was nütt es dem Menschen, wenn er die ganze Welt gewönne, aber an seiner Seele Schaden litte? Matth. 26." Ich lasse mich um keinen Preis dazu bringen, für Geldeswerth meine Seele zu verlieren. Jener, welcher durch Geld nicht durchdringen konnte, wendet sich vielleicht dazu, dir Furcht einzujagen, er fangt an zu drohen mit Schaden, Vertreibung, vielleicht mit Niederlage und Tod. So wird vielleicht, wenn die Begierlichkeit Nichts vermochte, die Furcht dich zur Sünde vermögen.

Wenn die beilige Schrift gegen die Begierlichfeit jene Stelle anführt : "Was nunt es dich, wenn du die gange

<sup>1)</sup> Serm. 151.

Welt gewinnest, aber an deiner Secle Schaden leides?' so führt sie gegen die Furcht diese an: "Fürchtet nicht diejenigen, welche den Körper tödten, die Seele aber nicht tödten können. Matth. 10." Wer dich tödten will, der fann es zwar dem Körper, aber nicht der Seele nach. Deine Seele stirbt nicht, außer du tödtest sie seele nach. Deine seele stirbt nicht, außer du tödtest sie selbst. Es fann eine fremde Unthat dein Fleisch zerkören, während die Wahrheit deine Seele bewahrt. Wenn du dich aber von der Wahrheit abwendest, was wird dir dein Feind anders zusügen, als was du dir selbst zusügest? Ein wüttender Feind kann dein Fleisch zersören, du aber tödtest durch ein falsches Zeugniß deine Seele. Höre die Schrift: "Ein Mund, der lügt, tödtet die Seele Weish. 1."

Daber, Brüder, führt zu jeder guten handlung Liebe und Furcht, wie zu jeder Sünde Liebe und Furcht führt. Um Gutes zu thun, liebst und fürchtest du Gott; und um Böses zu thun, liebst und fürchtest du die Welt. Dieses Beide wende zum Guten an; du liebest die Erde, liebe das ewige Leben; du fürchtest den Tod, fürchte die hölle. Was die Ungerechten, die Welt gedrohet hat, kann sie wohl das geben, was Gott dem Gerechten geben wird? Willst du sehen, was die Gott geben will, wenn du fromm lebst: "Kommt, ihr Gesegnete meines Vaters, nehmet das Reich, das euch seit Anbeginn der Welt bereitet ist. Marth. 25." Willst du sehen, was er den Bösen ihun wird? "Gehet in das ewige Feuer, das bereitet ist dem Teufel und seinem Unhange" 1).

Gegen Beides, wovon das Eine in schmeichelhafter Berheißung, das Andere in furchtbarer Drohung besteht, wollte Gott sowohl versprechen als erschrecken; versprechen das himmelreich und erschrecken mit den Strafen der hölle. Suß ist das Bergnügen, aber süßer ift Gott. Böse ist zeitlicher Schmerz, aber schlimmer das ewige Feuer. hier hast du, was du lieben sollst für die unreine Liebe, hier, was du fürchten sollst für die Schrecken der Welt 2).

<sup>1)</sup> Enarr, in Ps. 79, n. 13.

<sup>2)</sup> Serm. 283.

foliet bu gertretten. Bad beife gerreeten ! Berachte, mas fie

vorfpiegette, Aber fie fplegette großes und vieles Gett vor allnd mas nuge es bem Lieben allen er bei gage Bert

Man widerstehe der ersten Einflusterung zum Bofen.

count ber Schlange berbachtet und gertreten. Rener Teufel

"Diefer Drache, den du gebildet bait, um ibn au verfvotten. Bf. 103." Ihr miffet, daß der Feind der Rirche ein Drache fen; ibr febet ibn nicht mit ben Augen bes Rleisched, fondern mit den Alugen des Glaubens. Er ift es, ber auch Lowe genannt wird, wovon bie Schrift fagt: Du wirft gertreten ben Lowen und den Drachen. Es murbe gefagt jum erften Beibe, welches diefer Drache verführte. Denn jene Eva, der er ben Rath jum Tode gab, verführte er, indem er durch fluge Ueberredung in das Sers des Weibes nach Urt der Schlange einschlich. Es geschab, mas wir miffen, mas auch wir bort begangen haben, mas mir bereuen. Denn in jenen zwei Menschen war bas gange Menschen. geschlecht. Biffet ibr, was jum Beibe, oder vielmehr jur Schlange gefagt murbe, als Gott bie Gunde des erften Men. iden fab? Sie wird dein Saupt gertreten und du wirft fie in die Rerfe ftechen.

Im großen Geheimnisse und in der hindeutung auf die Rirche ist dieses gesprochen. Was ift also der Rirche geschehen? Höret nun, verstehet und hütet cuch: Sie wird dein haupt beobachten und du die Ferse. D Rirche, beobachte das haupt der Schlange. Was ist das haupt der Schlange? Die erste Einflüsterung der Sünde. Es sommt dir in den Sinn, ich weiß nicht, welches Verbotene; richte darauf nicht dein herz, willige nicht ein Das, was in deinen Sinn sommt, ist das haupt der Schlange; zertrict das haupt, und du wirst den übrigen Vewegungen entgeben. Was heißt das, zertritt das haupt? Verachte die Einstüterung Aber sie schützte den Gewinn vor, es ist dir zum großen Gewinn, es trägt viel Geld; wenn du diesen Vetrug begehest, wirst du reich seyn. Das haupt der Schlange

foulft du zertreten. Was heißt zertreten? Berachte, was fie vorspiegelte. Aber fie spiegelte großes und vieles Geld vor. "Und was nütt es dem Menschen, wenn er die ganze Welt gewönne, aber an seiner Seele Schaden litte? Matth. 16."

Es vergebe der Bewinn der Welt, damit die Geele feinen Schaden leide. Wenn du Diefes faaft, baft du das Daupt der Schlange beobachtet und gertreten. Gener Teufel aber beobachtet beine Ferfe. Bas will das fagen? Benn du abgebeft vom Bege Gottes. Du beobachteft die erfte Einflüfterung, fie beinen Fall. Denn wenn bu abgebeff, wirft bu fallen; wenn bu fällf, wird fie im Befie fenn. 11m aber nicht zu fallen, gebe nicht vom Bege ab. Gott bat einen engen Beg gemacht; was außer ibm ift, ift fchlupfrig. Daber ift Christus das Licht und der Beg. "Er mar bas mabre Licht, das erleuchtet jeben Menschen, der in die Welt fommt. Sob. 1;" und: "Sch bin ber Beg, Die Babrbeit und das Leben, Sob. 14" Durch mich und ju mir gebit du. Wenn er alfo das Licht ift, fo ift er auch der Wea: wenn du von ibm abfällft, fo bift bu meder im Lichte, noch anf dem Bege. Und mas folgt bir? Bas von den Gottlofen ein Bfalm fagt: "Es werde ibr Beg Rinfternig und fcblupfrig. Bf. 34." 1). ichen jab? Sie wied deln Haupt gerereten und ber wieft fie

Rieche ift biefes geigenchen 72 20as ift alle ber Rirche ge-

Im großen Bebeimniffe und in ber Sindeueung auf die

# Auch die geringen Sunden zu meiden.

Wenn man auch wachsam und auf der hut ift, nicht zu fündigen, so schleichen doch gewissermaaßen wegen der menschlichen Gebrechlichkeit Sünden ein, wenn auch wenige und geringe; nie jedoch keine. Gerade dadurch werden sie groß und schwer, wenn der Stolz sie vermehrt und vergrößert 2).

aditerung Abre fle findigee ben Geminn por, ie ift

I DESCRIBE THE TOTAL

<sup>1)</sup> Enarr. in Ps. 103 Serm. 4. n. 6.

<sup>2)</sup> L. de Sanct. Virginit, c. 50.

Benn die Bergnugen der Belt in die Seele eindringen, übet euch in der Barmbergigfeit, übet euch in Almofen, in Raften und Gebet. Denn dadurch werden die taglichen Gun. ben getilat, die nur in die Seele einschleichen fonnen megen der menschlichen Schwachheit. Ich nenne fie tägliche Gunben, die entweder durch die Bunge leicht begangen werden. wie ein bartes Wort, oder wenn Jemand in unangemeffenes Lachen fällt, ober in bergleichen tägliche Richtigfeiten. Es find Gunden in bem Erlaubten. Wenn du in ben Rabrungs. mitteln, Die erlaubt find, etwa das Maaf übertrittft, und mehr nimmft als nothwendig ift, fo fündiaft bu. Es find tägliche aber immerhin Gunden; und es find nicht wenige. Weil aber taglich und fo oft ber Stury, ber Menge, menn auch nicht der Größe wegen, ju fürchten ift, fo fagen mir, Bruder, daß diefe Gunden durch tägliches Almosen getilat merben fonnen. Aber gebet Almosen und faumet nicht. Gebet auf euer Leben, bas von Sunden voll ift; verachtet fie nicht, meil fie geringer find, aber fürchtet, baf es mehr fenen. Soret, Bruder, fie find wenig, nicht groß. Richt jedes Raub. thier ift ein Lowe, baf es mit einem Biffe den nacken gerreift : aber es todten auch oft geringe Raubtbiere. Gie find amar nicht groß, aber schwach ift die menschliche Ratur, Die felbit durch die fleinften Thiere getobtet werden fann. Go perbalt es fich auch mit den geringen Gunden: ibr febet, daß fie flein find, verachtet fie nicht, weil fie viel find. Go flein auch der Sand ift, so versenft er doch, wenn mehr in das Schiff geworfen wird, daffelbe. Wie gering find die Regentropfen; füllen fie nicht Bache an und entwurzeln Säufer? Daber verachtet fie nicht 1).

Wie viele Sünden gibt es, entweder, indem man von fremden Sachen und Angelegenheiten, die dich nichts angehen, redet, oder in teerem Lachen, ba geschrieben fieht: "Der Thor erhebt im Lachen seine Stimme, der Weise aber lacht kaum im Stillen;" oder in Dingen, die zum Unterhalte dieses Lebens gehören, eine zu große und unmäßige

<sup>1)</sup> Serm. 9.

Begier, wie es die Unverdaulichkeit am folgenden Tage beweist, oder die verkehrten Bünsche in Kauf und Berkauf wegen Wohlseilheit und Theurung. Man kann nicht Alles anführen, was jeder an sich selbst findet und tadelt, wenn er den Spiegel der heiligen Schrift nur ein wenig betrachtet. Alles dieses bringt zwar keine tödtliche Wunde, wie Todtschlag, Ehebruch, oder dergleichen, aber wenn man Alles zugleich zusammennimmt, so todten sie doch, je mehr sie sind, oder sie vertilgen unsern Glanz so, daß sie von den reinsten Freuden jenes schönsten Bräutigams von den Menschensohnen abziehen, wenn sie nicht durch das heilmittel täglicher Buse hinweggeschnitten werden 1).

werben tounent blber geber Menefen und faumernicht. Erbet

auch nicht ber Gebfe weger ju flochten ift, fo fagen wie, Goberter, ball biefe Gunben burch ulnichtes Almofen geritat

## Bon der Laft der läftlichen Gunden.

"Es ergriffen mich meine Vergeben, und ich vermochte nicht zu seben, sie mehrten sich über die Haare meines Hauptes. Ps. 9." Die Haupthaare vergleicht er mit der Menge der Zahl. Wer zählt die Haare meines Hauptes? Um wie wiel weniger die Sünden, welche über die Zahl der Haare hinausgeben. Sie sind klein, aber viel. Du hütest dich vor großen Sünden, begehst keinen Seberuch, keinen Todtschlag, keinen Diebstahl, keine Verläumdung, kein falsches Zeugniß; dieß sind Sündenlasten. Zwar hütest du dich vor großen Sünden, aber wie hältst du es mit den kleinen? Fürchtest du die kleinen nicht? Du warsst die Last hinweg, sieh, daß du nicht vom Staube bedeckt wirst. "Sie mehrten sich über die Haare meines Hauptes").

batte biefes Lebens geboren, eine gu große imb unmußige

1) Sermi, 3.

<sup>1)</sup> Serm. 351.

<sup>2)</sup> Enarr, in Ps. 39, n. 22.

Eine Prüfung ift bas menschliche Leben auf der Erde; obschon wir teine Verbrechen begeben, so geschieht es doch oft, daß wir den Begierden zur Sünde entweder in der That, oder im Worte, oder in Gedanken gehorchen, und während wir uns vor den großen hüten, unvorsichtig in kleine verfallen, und wenn auch diese einzeln uns nicht erdrücken, so bedecken sie uns doch, wenn man sie sammelt, mit einem Haufen. Und darum sagen die, welche auf den Wegen Gottes wandeln, "vergib uns unsere Schulden. Matth. 6.41).

Saltet euch nicht für gerecht, gleich als battet ibr feinen Grund zu fagen, vergib und unfere Schulden, wie auch wir vergeben unfern Schuldigern. Enthält man fich von Todtschlag, von Chebruch, Ungucht, von Diebftabl, von Ranb, von falschem Zeugniffe, so fage ich zwar nicht, daß man einen tödtlichen Zuftand fich jugiebt, fo daß man vom Altare entfernt und auf Erden gebunden werden mußte, mas im Simmel gebunden wird, aber ich balte es doch für gefährlich, wenn nicht auf Erden bas gelöst wird, was im Simmel gelöst wird. Wenn man alfo Jenes abrechnet, fo gibt es boch noch immer Gunden. Wer gerne bas anfiebt, mas man nicht foll, fündigt, und wer fann die Schnelligfeit des Muges bemmen? Ber fann ferner die Ohren beschränten ? Die Augen fann man, wenn man will, schließen, und fogleich find fie geschloffen; mit Mube schließent du die Obren, indem bu die Sand erbeben mußt. Und wenn dir Gemand die Sand balt, fteben fie offen und bu fannft fie nicht fchliegen gegen die läfternden, unreinen, schmetchelnden und täuschenben Reden. Wenn du etwas, was du nicht follft, anborff, obichon bu es nicht thuft, fündigent bu nicht? Du borft es aber gerne. Wie viele todtliche Gunden begeht die Bunge? Dagu gebort die Menge von Läfterungen; und viel Unnüges wird gefprochen, bas nicht fenn foll.

Soll auch die Sand nichts Boses thun, der Fuß zu feinen Gunden eilen, das Auge sich nicht auf einen leicht-funigen Gegenstand hinrichten, und das Ohr nicht gerne

<sup>1)</sup> Enarr, in Ps. 118, Serm. 3 n. 2.

dem Schmute offen stehen, die Zunge auch nichts Ungeziemendes sagen, sage, wer hält die Gedanken? Meine Brüder!
oft beten wir und denken an etwas Anderes, gleichsam als
wüßten wir nicht, vor wem wir stehen oder vor wem wir
knieen. Wenn man alles dieses gegen uns sammelt, drückt
es deswegen nicht, weil es gering ist? Was liegt daran,
ob dich Blei oder Staub drücke? Das Blei ist eine Masse,
der Sand sind mehrere Körner, aber die Menge drückt dich.
Es sind geringe Sünden; siehst du nicht, daß geringe Tropfen
Flüsse aufüllen und Necker fortreißen? Es ist gering, aber
viel Täglich also rusen wir, und laßt uns im Herzen sagen,
und was wir sagen, auch thun: "Bergib uns unsere Schulden, wie auch wir vergeben unsern Schuldigern" 1).

#### cutferge und auf Erben gebunden werben mußte, mas im Simmer gebunden wied, al. 82h batte es bech fur gefabr-

von fulfcen Reveniffe, fo face ich gwar nicht, dog man eine rom Altace

Die vielen läßlichen Gunden find zu meiden.

Nicht nur das find Sünden, was man Verbrechen nennt, nämlich Seberuch, Hurerei, Gottestraub, Diebstabl, Raub, falsches Zeugniß; nicht nur das ist Sünde, sondern es ist auch Sünde, auf etwas sinnen, was du nicht sollst, etwas gerne anbören, was man nicht hören soll, an etwas zu denten, woran man nicht denken soll. Aber unser herr gab nebst jenem Bade der Wiedergeburt andere tägliche Heilmittel. Unsere tägliche Reinigung sen uns das Gebet des Hern; sagen wir es und sagen wir es in Wahrheit, da es selbst ein Almosen ist: "Vergib uns unsere Schulden, wie auch wir vergeben unsern Schuldigern. Matth. 6." "Gebet Almosen und Alles ist euch rein. Luc 11." Erinnert euch, Brüder! was er zu den auf der Nechten Stehenden sagen wird. Er sagt nicht, dieses und j. nes Große habt ihr ge-

<sup>1)</sup> Serm. 56.

than, sondern: "Ich war hungrig, und ihr gabet mir zu effen. Matth. 25." Und zu den zur linken Seite Gestellten wird er nicht sagen, dieses und jenes Bose habt ihr gethan, sondern: "Ich war hungrig, und ihr gabet mir nicht zu effen." Jene gehen für das Almosen in das ewige Leben, diese wegen ihrer härte in das ewige Feuer.

Wählet nun, entweder zur Aechten oder zur Linken gestellt zu werden. Denn ich bitte euch, welche hoffnung auf Gesundheit kann Jemand haben, der vielen Krankheiten unterliegt, aber wenig heilmittel gebraucht? Aber das sind geringe Krankheiten; doch drücken sie durch die Menge. Es sind geringere Sünden, die ich habe. Sind ihrer nicht viele? Darum drücken und bedecken sie, obwohl sie gering sind. Was ist geringer als ein Regentropfen? Sie füllen Flüsse. Was ist kleiner als ein Walzenkorn? Sie füllen Scheunen. Du siehst darauf, daß sie gering sind, aber nicht darauf, daß sie viele sind. Sieh darauf und zähle sie, wenn du kannst 1).

Jene läftichen Sunden verachte nicht. Wenn du fte verachteft, so mage fie; erzittere, wenn du fie jableft. Biek Geringes gibt ein Großes 2).

Wenn man geringe Sünden verachtet, so tödten ne. Der nicht weggeschaffte Schmut macht dasselbe, was ein hereinbrechender Fluß; der Unflath im Schiffe mehrt fich, wenn er nicht hinausgeschafft wird, und versenft das Schiff 3).

Der herr wird fommen und deine Sünden heimsuchen, Wenn du vollsommen gelebt hast, so wird er vielleicht keinen Todschlag finden; denn er ist eine schwere und große Sünde. Er wird vielleicht keinen Shebruch finden, keinen Diebstahl, keinen Raub, keine Verbrechen; er wird dieses nicht finden. Wird er also Nichts finden? Höre das Wort des Evangeliums: "wer zu seinem Bruder sagt, in Narr! Matth. 5" Wer enthält sich von diesen geringen Sünden der Zunge?

<sup>1)</sup> Serm. 261.

<sup>2)</sup> Tract. 1, in Epist. Joan.

<sup>3)</sup> Tract. 12, in Joan,

Aber vielleicht fagst du, sie sind geringe. Es beist, er wird schuldig senn des bollischen Feuers. Schien es dir wenig oder gering, zu deinem Bruder zu sagen, du Rarr! so soll dir doch das höllische Feuer groß vorkommen. Wenn du eine geringere Sünde verachtetest, schrecke doch zurück vor der Größe der Strafe. Wenn du sagst, es sind geringe Bergeben, ohne die das menschliche Leben nicht bestehen kann, zähle das Geringe zusammen und es bilder einen großen Haufen.

Alls daber Jener fab, wie viele geringe Gunden ber Mensch täglich begebt, entweder durch Bedanten ober bie Bunge, wenn er fonft feine begebt, und man nun barauf fiebt, wie viele fie find, und daß burch viel Beringes auch ein Saufe entfiebe, und wenn er nicht auf feine frübern Gunden, fondern nur auf tie menschliche Gebrechlichkeit fiebt, fo ruft er, emporsteigend: "Bon der Tiefe rief ich ju dir, o Serr: erbore meine Stimme; es merfen beine Obren auf die Stimme meiner Bitte. Wenn du, Berr, Die Bergeben betrachteft, o herr! wer wird bestehen? Pf. 129." 3ch fann meiden den Todichlag, den Chebruch, Meineid, Schandthaten; fann ich auch die Gunden der Runge und des Bergens meiden? Ed febt geschrieben: "Die Gunde ift ein Unrecht. 1 Cob 3." Wer alfo wird besteben, wenn bu die Bergeben gablen wirft? Wenn du mit und ale ein ftrenger Richter verfahren willft, und nicht als mitleidiger Bater, wer wird vor beinen Augen besteben? Aber bei bir ift Bergeibung 1). Bernn bu vollfemmen gelebr bafte fo inled er vielleiche deinen

Er wied vielleicht feinen Phebruch finden, feinen Diebftable. feinen Rand, teine Berderch OB er wird biefes nicht findens

Cobiebtag finden; benn er ife eine fichibere und großer under

Von den Mitteln gegen die läßlichen Sünden.

Weil es in diesem gebrechlichen und flerblichen Leben schwer ift, daß der Mensch nicht das Maaß in etwas über-

an Truck 12, in Joses.

<sup>1)</sup> Enarr 3. in Ps. 129. n. 5.

tritt in den Dingen, welche unumganglich nothwendig find, fo muß man jenes Mittel anwenden: Bergib uns unfere Schulden, wie auch wir vergeben unfern Schuldigern, wenn es gefagt und in Wahrheit gefprochen wird. Es gibt geringe und läfliche Gunden, Die man durchaus nicht vermeiden fann, die zwar flein icheinen, aber burch ibre Minae bruden. Denn auch von den geringften Rornern entfiebt gulent ein Saufen Getreide und es werden damit Schiffe belaftet, und wenn fie au febr beladen werden, geben fie au Grunde. Gin Blit wirft Jemanden um und todtet ibn; wenn aber der Regen fart wird, fo todtet er doch Biele burch die fo fleinen Tropfen. Tener Blip todiet mit einem Schlage, Diefer durch die Menge. Große Raubthiere todten ben Menichen durch einen Big; geringe aber, wenn ibrer viele find, todten größtentheils und bringen ein fo großes Berderben, wie ed das Bolf des Pharao traf.

Benn bicfe, obichon geringen Gunden, doch vereint einen großen Saufen geben, welcher niederdrückt, fo ift Gott autia, der auch diefe nachläßt, obne welche diefes Leben nicht geführt werden fann. Wie aber follen wir nachlaffen, wenn bu nicht nachtaffest, was gegen dich begangen wird? Diefes liegt fo febr in bem Bergen des Menschen, wie jenes Befaß im Meere, womit das Schiff gereinigt wird. Denn es fann das Baffer nur durch die Ripen feiner Bufammenfügung einlaffen; wenn es aber allmäblich eine geringe Rluffigfeit aufnimmt, bildet fich eine große Sammlung, fo daß fie, wenn fie nicht binweggeschafft wird, bas Schiff verfenft. Go haben wir auch in Diefem Leben der Sterblichfeit und Bebrechlichkeit folche Rigen, durch welche bie Gunde von den Alnthen diefes Lebens eindringt. Ergreifen wir daber gleichfam jenes Befäß und ichaffen den Unrath binmeg, bamit wir nicht untergeben. Bergeben wir unfern Schuldigern, damit und auch Gott unfere Gunden nachlaffe. Daburch wird Alles hinausgeschafft, mas eingeströmt mar.

Aber sen auf der hut; denn du bist noch im Meere. Denn wenn du dieses einmal gethan haft, so genügt es nicht, wenn du nicht nach Ueberschiffung dieses Meeres zu jener

Dauer und Refligfeit des Baterlandes gelangeft, wo bu von feinen Rlutben bin- und bergetrieben wirft, noch auch vergibft, mas gegen dich nicht begangen wird, noch auch um Bergebung bitten darfit für das, mas du nicht begebrit. Saltet diefes feit, Bruder. Denn wer ein folches Begen. mittel nicht anwendet, dem bleibt überhaupt feine Soffnung jur Rettung. Ber ju mir fagt, ich vergebe nicht die Gunden, die gegen mich begangen werden, dem fann ich feine bulfe versprechen. Denn ich fann nicht versprechen, mas Gott nicht verspricht. Ich murde nicht fo das Wort Gottes, fondern das ber Schlange verfündigen. Denn die Schlange versprach ein But für die Gunde, Gott aber brobte mit bem Tode. Bas aber geschab an ibm, mas Gott nicht gebrobt batte? Und es traf gar nicht ein, was jener versprach. Pollet ibr alfo, Bruder, daß ich euch fage, obichon ibr funbigtet und ben Menschen nicht verzeibet, werdet ibr burchweg felig fenn; wenn Sefus Chriftus fommt, wird er Allen vergeiben? Dieg fage ich nicht, weil ich es nicht bore; ich fage es nicht, weil es mir nicht gefagt wird. Gott verbeißt gwar dem Gunder Bergeibung, aber er vergibt nur das Bergangene den Befehrten. Diefes lefe ich, diefes mage ich ju versprechen, dien verspreche ich, was auch mir versprochen wird. Und wenn man liedt, fo borchen wir Alle; benn wir find feine Sunger, Giner ift der Meifter in diefer Schule 1). cintaffen ; wenn es aber allmabiteb eine geringe Rieffigefeit

wenn fie niche binmeggeschoft wird, bas Soil verfeult. Co haben wir auch in blefem LEE, ber Sterblichteit und Be-

aginimut, bilber fich clas grape Committing, to day jie.

Begen der täglichen Fehler muß man tägliche Buße thun.

Es ift die Bufe guter und demüthiger Glaubiger beinabe eine tägliche, in der wir an die Bruft schlagen und sagen: Bergib und unfere Schulden, wie auch wir vergeben unfern

Denn wenn du blefis einmal geiban bail, fo gewest et aliche

<sup>1)</sup> Serm. 278.

Schuldigern. Und wir bitten nicht um Verzeihung jener Sünden, welche in der Taufe ohne Zweifel nachgelassen werden; sondern jener, welche, obschon sie gering sind, doch häufig die menschliche Gebrechlichfeit begleiten, die uns vereinigt so drücken und beschweren, wie irgend eine große Sünde. Denn was liegt am Schiffbruche, ob das Schiff durch eine große Woge bedeckt und versenkt werde, oder ob es das allmählich in das Schiff einfließende und nicht hinweggeschaffte Wasser erfülle und versenke?

Daher dienen Faften, Almosen und Gebet zur Verhütung dieses Schiffbruches, in welcher wir mit den Worten: Bergib uns unsere Schulden, wie auch wir vergeben unsern Schuldigern, ausdrücken, daß wir der Verzeihung bedürfen und dabei, unsere Seele demüthigend, tägliche Bufe verrichten 1).

Bon den täglichen Sünden sagen wir dieses, daß Jeder dafür die Opfer des Almosens, des Fastens, des Gebetes und der Fürbitte nach Kräften darzubringen nicht versäume. Wer sich daber bei fleißiger Selbstprüfung durch keinen Selbstbetrug hintergebt, weiß hinlänglich, mit welcher Gesahr des ewigen Todes und mit welchem Mangel an vollfommener Gerechtigkeit man von Gott getrennt ist, obgleich man schon in Christus, das heißt, auf dem Wege zurückzukehren versucht. Denn wenn wir keine Sünden haben und, an die Brust schlagend, sagen: Vergib und unsere Schulden, so fündigen wir gerade deswegen ohne Zweisel schwer und gewiss, weil wir unter den Heilmitteln selbst lügen.

In wie weit wir daher mit unserm Gott durch Glaube, Soffnung und Liebe verbunden sind und ihm, soweit wir können, nachahmen, sündigen wir nicht, sondern sind Söhne Gottes; wir sündigen aber, in wie weit wir nach der Gelegenheit der fleischlichen Schwäche, weil sie noch nicht nach dem Tode durch die Auferstehung verwandelt ist, sündhafte und gottlose Regungen haben. Und dieses muffen wir bekennen, damit wir nicht durch unsere hartnäckigkeit die

<sup>1)</sup> Epist. 265.

Beilung unferer Sünde nicht verdienen, fondern fogar die Berdammung wegen Stolz und zuziehen

Daber ift Beides febr mabr, fomobl bief: "Wer aus Gott geboren ift, fündigt nicht; Sob. 3," als auch, mas wir in demfelben Briefe lefen : "Benn wir fagen, bag mir feine Sunde baben, fo taufchen wir und felbit, und es ift die Babrbeit nicht in uns. 1 Sob. 1." Denn Genes ift von ben Baben bes neuen Meufchen, Diefes von ben Reften bes alten gefagt; Beibes thun wir in Diefem Leben. Denn nach und nach tritt das neue Leben bingu und fommt an Die Stelle des nach und nach weichenden alten. Da aber Beides in einander verwebt ift, fo find wir auf ber Rennbabn : benn wir fchlagen nicht nur unfern Reind durch aute Werte, fondern wir werden auch getroffen, wenn wir die Gunden nicht behutsam vermeiden. Best fieht man nicht, wer von und gefiegt bat, oder wer öfter trifft, wer fraftiger auschlägt, bis der Reind die Andern mit fich in den emigen Tod führt, welcher fiel und den nicht Gefallenen beneidet, und bis von Andern triumphirend am Ende gerufen mird: "Wo ift, Tod, dein Streit? wo ift, Tod, dein Stachel? 1 Cor. 15." Aber wir werden vom Reinde weder leichter besiegt, als wenn wir feinen Stolz nachahmen, noch auch befiegen wir ibn farter, als wenn wir mit Demuth Gott folgen, und wir verurfachen ibm feine größern Schmerzen, als wenn wir die Bunden unserer Gunden durch Befenntnif und Bufe beilen 1). E sade angemand adama eine manifenge wife well wir unter den Heilmitteln felbit lögen.

<sup>1)</sup> Serm. 351.

lonnen, nachahmen, fündigen wir nicht, fendeen find Sobne Gotteb; wir fundigen aber, in wie meit wir nach der Getegenheit der feischlichen Stylbache, weil sie noch nicht nach dem Tode durch bie Anservebung verwandelt ift, fündhafte

und gortlofe Megnagen baben. Und biefes unffen wir befennen, bamit wir nicht burch unfere Sarinkafigleit bie

# April.

the said that the field may benefit the try life.

- 40 -

21 p c 12 black oil we send on the control hards are better from the state of the state of Classics Manda State State (State State St

werde ich gehen vor feinen Gefelle und wer feinem Mage--gichte, mobile merbe ich Rieben : Mobile, Druben aufer ju feliner Erbarnittig burch Buire, bessen Gerechtateit bu burch ble Gunbe verachtere betreif ? Benn Mienend alebt mit Mocht

Denn welcher Der wird bich auf ber Alnde anfnebmen, mo Dich feine Gegenwart nicht finder? Mein bu aufliefaft in ben belminel fo ift ve bort; wenn bu binobleigt ine Solle.

for toll er boot,

# Winam alfo beinen Figuralugan und wohne in der Hollendung am Ende est. Beit gan Com wird die feine Sound feltem mad felne Rochte bich fabren. Denn mas ber

Bon ber Bekehrung bes Gunders. Leden, movon bich Gott, wenn er nicht deine Gefinabeit wollte hinvegnehmen murde, Warum vergift bu eife bag

bie Erbarmung Gotteb bich jur Buge fuhrt? Denn beit, weicher bie gurief, aber bich nicht überriden konnte, von

Ermahnung zur Bufe burch Beifpiele.

Gieb an ben Ronig Duvite, er hatte auch bie Deile

Wenn du icon, an der Seilung zweifelnd, Gunden auf Sunden haufest, wie geschrieben fieht: "Benn der Sunder in den Abgrund des Bofen fommt, fo überfieht er's, Sprichw. 18," werde nicht gleichgültig und verzweife nicht, rufe auch von der Tiefe jum herrn und fag ibm : "Bon ber Tiefe rief ich ju bir, o herr, o herr, erhore meine Stimme. Es merfen deine Ohren auf die Stimme meines Bebetes. Wenn du die Unthaten fichteft, o Berr, o Berr, wer wird besteben? Beil bet bir Berfühnung ift Bf. 129." Bon einer folden Tiefe riefen die Miniviten, und fie fanden biefe Bergeibung; und leichter ift die Drobung des Propheten an vereiteln, als die Demutbiaung der Bufe.

Sier faaft du vielleicht; aber ich bin icon getauft in Chriftus, von dem mir alle vergangenen Gunden nachgelaffen find, ich wurde gar leer und eltel, indem ich meine Bege ging, und ein Sund, verabscheuungswürdig vor den Angen Gottes, ber ju feinem Unrathe jurudfehrt. Bf 138, Wobin werde ich geben vor seinem Geifte und vor seinem Angefichte, wohin werde ich flieben? Bobin, Bruder, außer zu seiner Erbarmung durch Buße, dessen Gerechtigkeit bu durch die Günde verachtet hattest? Denn Niemand fliebt mit Recht vor ibm, außer zu ihr; von seiner Strenge zu seiner Güte. Denn welcher Ort wird dich auf der Flucht aufnehmen, wo dich seine Gegenwart nicht findet? Wenn du aufsteigst in den himmel, so ist er dort; wenn du hinabsteigst zur hölle, so ift er dort.

Nimm also beinen Flügelflug zu ihm und wohne in der Hoffnung am Ende der Welt; denn dahin wird dich seine Hand leiten und seine Rechte dich führen. Denn was du gethan, was du gefündiget hast, so weilst du noch in diesem Leben, wovon dich Gott, wenn er nicht deine Gesundheit wollte, hinwegnehmen würde. Warum vergist du also, daß die Erbarmung Gottes dich zur Buse führt? Denn der, welcher dir zurief, aber dich nicht überreden sonnte, von ihm nicht abzuweichen, der ruft sett schonungsvoll, du möchtest zurücksehren.

Sieh an den König David; er hatte auch die heilmittel dieser Zeitlichkeit empfangen, er war schon beschnitten,
was bei unsern Botvätern die Taufe vertrat. Denn er war
ichon gesalbt mit dem heiligen Dele, wodurch er das königliche Priesterthum der Kirche vorbildete. Plöglich aber beging er einen Seberuch und Todtschlag; doch nicht umsonst
rief er von einem so großen und steilen Abgrunde des Lasters
bussertig zum Herrn: "Wende dein Angesicht von meinen Sünden und tilge alle meine Vergehen. Ps. 50." Mit welchem Rechte, als weil er zugleich sagt: "Mein Unrecht
erkenne ich und meine Sünde ist immer vor mir. Und
Petrus war schon gläubig, hatte schon in Spristus auch Andere getaust. Blicke also auf Petrus, der in der Vermessenbeit angeklagt, in der Furcht verwundet, durch Thränen
geheilt wurde.

Bon und find also sowohl die Gebote recht zu leben, als auch die Beispiele derer, welche nicht nur recht lebten, sondern auch Buge thaten, um das Leben zu erlangen, das

burch die Gunde verloren ging. Aber gefett, es fen ungewif, ob Gott verzeihe, was verliert er, wenn er Gott bittet, da er fein Leben ju vernichten fein Bedenten trug, indem er Gott beleidigte? Denn wer weiß gemiß, ob auch ber Berricher verzeiht? Und toch wird Geld verschwendet, Die Meere durchschifft, die Sturme nicht gefürchtet, und beinabe wird, um dem Tode ju entgeben, der Tod felbit übernommen. Man läßt endlich durch Andere bitten; ohne Zweifel acschiebt diefes fo, daß es zweifelbaft ift, wie es ausfällt. Und Doch find ficherer die Schluffel der Rirche, als die Bergen ber Konige, wodurch, mas auf Erden gelöst ift, auch im himmel für gelöst versprochen wird. Und viel ehrenvoller ift die Demuth, wodurch man fich der Rirche Gottes unterwirft, und man gelangt mit geringerer Dube bagu, und es wird durch feine Gefahr vor zeitlichem Tode der emige permieden 1).

#### 2.

## Jede Gunde wird verziehen.

Es ist eine große Bunde; es wurde vielleicht ein Shebruch begangen, oder ein Todschlag, oder ein Gottestaub; eine schwere Sache, eine schwere, bedenkliche, todbringende Bunde, aber der Arzt ist allmächtig. Schon nach der Einstüfferung der That, nach der Freude, nach der Einwilligung und Bollführung riecht er, wie der viertägige Todte, aber ihn verließ der herr nicht, sondern er ries: Lazarus, gehe heraus. Der Stimme der Erbarmung wich die Last des Grabes, es wich dem Leben der Tod, dem Leben die Hölle. Lazarus stand auf und ging hervor; und er war gebunden, wie die Menschen, wenn sie im Bekenntnisse der Sünde Busse

<sup>1)</sup> Serm. 351. Der beil. Augustin. I.

wirken. Sie gingen schon aus dem Tode hervor; sie würden schon nicht mehr bekennen, wenn sie nicht noch hervorgingen. Ihr Bekennen heißt aus der dunklen Finsterniß hervorgeben. Iber was sagte der herr zu seiner Kirche? "Was ihr löset, sagt er, auf Erden, das soll auch gelöst seyn im himmel!"

Bie nun Lagarus bervorging, weil der Berr die Gute feiner Erbarmung erfüllte, und den Todten und fchon Riechenden jum Bekenntniffe führte, fo erfüllt ichon die Rirche den übrigen Dienft : "Löset ibn und laffet ibn geben " Aber Theuerste, diese Art der Bufe sete fich Niemand vor, doch wenn der Rall eintreten follte, fo verzweifle Niemand. Den Berrather Sudas ließ nicht sowohl das Lafter, das er te. ging, als die Berzweiflung an der Bergebung ganglich gu Grunde geben Er war nicht wurdig der Erbarmung, daber erschien ibm fein Licht im Bergen, daß er ju der Erbarmung beffen flebte, den er verrathen batte, wie jene, die ibn freugigten: fondern in der Bergweiflung todtete er fich und erbentte fich. Bas er an feinem Leibe that, bas geschab an feiner Geele. Beift nämlich beift auch diefer Bind Diefer Luft. Wie alfo jene, die fich den Sale binden, dadurch fich tödten, weil zu ihnen diese Luft feinen Butritt bat, fo auch erstiden fich die, welche an der Bergeibung Gottes verameifeln, innerlich durch diese Bergweiflung, daß fie der beilige Beift nicht beimsuchen fann 1)

Als der hellige Geist herabkam nach dem Leiden, der Auferstehung und himmelfahrt des herrn, als Wunder geschahen in seinem Namen, den die verfolgenden Juden für todt verachteten, so wurden sie im herzen gerührt und es glaubten die, welche wüthende Mörder waren, und im Glauben an den, dessen Blut sie vergossen, gingen jene drei und jene fünf Tausend Juden hervor. Warum dieses? Damit Niemand verzweiselte, wessen Lasters er sich immer bewust wäre, wenn er denen den Todschlag vergeben sah, den sie an Christus begingen 2)?

<sup>1)</sup> Serm. 352,

<sup>2)</sup> Tract. 40. in Joan.

Welche Sünde bleibt noch, wenn auch jene Sünde nachgelassen wurde, wodurch der Vergeber der Sünden getödtet wurde 1)?

Was wird den Bekehrten nicht vergeben, wenn die Bergießung des Blutes Christ verziehen wird? Welcher Mörder soll verzweifeln, wenn der nicht verzweifelt, von dem Christus getödtet wurde? Es glaubten darum Viele, es würde ihnen verziehen die Blutschuld, die sie an Christus begingen, daß sie mehr jenen trinten sollten, von dem sie befreit würden, als für schuldig an seinem Blute gehalten wurden. Wer sollte verzweiseln? Und wenn am Kreuze der Mörder gerettet wurde, der vor Kurzem ein Mörder war, nach Kurzem angeklagt, überwiesen, verurtheilt, aufgehangen, befreit; wundere dich nicht. Wo überwiesen, da verurtheilt, aber da erlöst, wo verändert 2).

#### 3.

### Gott verzeiht dem buffertigen Gunder.

"Wende ab dein Angesicht von meinen Sünden und tilge alle meine Sünden. Pf. 50." Es wendet der herr dein Angesicht hinweg von den Sünden, wenn man sie bekennt und sich selbst anklagt, und Gott um hülfe und Erbarmung bittet. Denn er wendet sein Angesicht von den Sünden, nicht aber von ihm selbst. Denn zu dem gesagt wird: Wende ab dein Angesicht von meinen Sünden, zu dem wird anderswogesagt: "Bende dein Angesicht nicht ab von mir. Pf 26." Er wendet sich aber ab, wenn er nicht erkennt; denn wenn er sich zum Sünder wendet, so vertilgt er ihn. Daher wird auch von den Richtern, welche gegen die überführten Berbrecher ein Urtheil sprechen, derselbe Ausdruck "Erkennen"

<sup>1)</sup> Serm. 316.

<sup>2)</sup> Tract. 38. in Joan.

gebraucht. Damit Gott diefes nicht thue, das heißt, daß er nicht ftrafe, rufen wir: "Wende dein Angesicht von meinen Sünden," Damit er nicht erkenne, möge er verzeihen.

Doch wenn du willft, daß er verzeibe, erfenne du. Ungeftraft fann die Gunde nicht bleiben; ungeftraft fann und foll fie nicht bleiben. Weil daber die Gunde nicht ungeftraft fenn fann, fo merde fie von dir geftraft, damit du nicht von Genem geftraft werdeft Die Gunde finde an dir einen Racher und feinen Bertheidiger Den Richterflubt beines Beiftes besteige gegen bich und felle bich schuldig vor bir felbft bar. Stelle bich nicht vor bich, bamit Gott bich nicht binter fich ftellt. Daber beißt es in demfelben Pfalme: "Beil ich mein Unrecht erfenne und meine Gunde immer por mir ift, Bf. 50;" indem er fagen wollte, weil die Gunde por mir ift, fo fen fie nicht por bir, und weil ich erfenne, perzeibe du. Daber mird die Gunde entweder von dir oder von Gott geguchtigt, aber von dir obne dich, von Gott mit dir. An bir babe fie daber einen Rächer, damit du an Gott einen Bertbeidiger babeft 1).

Da der Mensch und der Gunder eine Berfon ift, fo fagt der Menfch: wende dein Angesicht nicht von mir binweg: und der Gunder fagt: Wende dein Angesicht von meinen Gunden. Es beift alfo: Bende dein Angesicht nicht von dem ab, den du gemacht baff, wende dein Ungeficht von dem ab, was ich gemacht habe. Dein Auge foll Beides unterscheiden; megen der Gunde foll die Ratur nicht gu Grunde geben. Du baft etwas gemacht; auch ich habe etwas gemacht: mas bu gemacht baft, beift Natur, mas ich gemacht babe, beift Gunde; die Gunde foll geheilt und die Natur erhalten werden. Diffallen wir uns, wenn wir fun-Digen, weil die Gunden Gott miffallen. Und weil wir nicht obne Gunde find, fo follen wir doch darin Gott abnlich fenn, daß uns das miffallt, was ibm. Auf einige Weise verbindeft bu dich mit dem Willen Gottes, weil dir das an dir mif. fällt, mas auch Jener, ber bich schuf, baft. Er ift bein

<sup>1)</sup> Serm. 20.

Schöpfer, aber fieb bich selbst an und tilge in dir, was nicht von ihm ift. Denn "Gott schuf, wie geschrieben flebt, den Menschen gut. Pred. 7 1)."

4

Der Chrift verschiebe nicht die Bufe.

Man muß sich um ein reines Gewissen bekümmern und wenn vielleicht ein Sinderniß darin ist, "so wollen wir seinem Angesichte zuvorkommen im Bekenntnisse. Ps. 94." Rommen wir ihm zuvor, damit er und nicht zuvorkomme. Nach dem Bekenntnisse wird er nicht Rache nehmen, wenn auch du nach dem Bekenntnisse das Unrecht nicht wiederbolsk Komme zuvor, ehe man dir zuvorkommt. Daß er kommen wird, ist gewiß; du wirst, wenn du dich nicht sehnst, verlieren, was künftig ist. Denn selbst wenn du nicht willst, wird er sommen Kannst du ihn verhindern, daß er, wenn du es nicht willst, komme? Wie er die Stunde wuste, in der er verurtheilt werden mußte, so kennt er auch die Stunde, in der er urtbeilen muß.

Jener wird tommen; du fieb, wie er fommen wird. Heute liegt dir ein Stein am Herzen, heute geschehe das Bekenntniß, heute werde er vertilgt, beute entsernt. Du haft keinen Grund zu sagen, Gott verschiebt die Verzeihung; verschiebe du nicht deine Heilung. Denn du hast etwas in der Seele, was dich qualt und darum, weil es qualt, auch bekümmert macht. Wenn in deinem Hause ein Stein wäre, der deine Augen beleidigte, so ließest du ihn hinwegbringen, vorzüglich wenn du einen vornehmen Gast in dein Haus aufnehmen wolltest. Da du also Gott anrusest, so rufft du ihn zu dir; wie wird er zu dir kommen, dem du keinen Ort, wo du ihn aufnähmest, bereitet hast ? Ruse ihn an, daß er reinige,

<sup>1)</sup> Serm. 19.

lade ihn ein, daß er eintrete; was du thun willft, thue jedoch bald, wenn er ermahnend zu dir redet und urtheilend schweigt 1).

Bas faaft du? Gott verfprach mir Bergebung; wenn ich mich befehre, wird er fie mir geben. Allerdings wird er fie geben, wenn du dich befehreft: aber marum befebrit bu dich nicht? Er verzeiht mir, wenn ich mich befebre. Allerdings gibt er Bergeibung, wenn du dich befebrit, aber Diefes Wann, mann ift es? Warum nicht beute? marum nicht foaleich? Morgen, fagt er, bat er mir Bergeibung versprochen. Das morgen versprichft du dir; ober du liedt mir von einem beiligen Buche, daß ebenfo, wie bir, wenn bu dich befehrft, Bergeibung versprochen ift, auch der morgige Tag versprochen fen. Berschieb auch den morgigen, Bezwedte er nicht einen beilfamen Schreden? faate er nicht, als er dich warnte, diefes: "Berschiebe es nicht von Taa au Tag, denn ploplich wird fein Berr fommen? Pred. 5." Aber als weifer Menich fürchteft bu, nicht mehr langer als amei Tage ju leben. Wenn es morgen ift, fo auch beute und fo find es zwei Tage. Denn ift es nicht der moraige Tag, fo trifft dich der beutige ficher an; wenn es aber der moraige Zag ift, so fomme er jum beutigen 2).

Was sollen wir also thun, Brüder, außer daß wir, so lange es Zeit ift, unser Leben andern und unsere Thaten, wenn einige bose sind, verbestern? So wird, was ohne Zweifel die Sünder tressen wird, über uns nicht kommen, nicht als ob wir nicht mehr seyn werden, sondern weil man uns so antrifft, wie es vorhergesagt ist Deswegen droht der Richter zu kommen, daß er bei seiner Unkunft nicht strasen dürfe. Daher verkünden es die Propheten, daß wir uns bessern. Wollte er uns verdammen, so würde er schweigen. Niemand, der schrift hören, ist die Stimme Gottes, der saat: Merfe

<sup>1)</sup> Serm. 47.

<sup>2)</sup> Serm. 20.

auf. Und alle Trubfal, die wir in diesem Leben erdulden, ift die Geißel Gottes, der beffern will, damit er nicht am Ende verdamme 1).

5.

Die Gefahr des Aufschubes der Bufe.

Ich weiß, und mit mir jeder Mensch, der nur etwas aufmerksam war, daß der nicht ganz Gottesfürchtige sich nur dann auf sein Wort bessere, wenn er nicht glaubt, daß er noch länger zu leben habe. Gerade dieses tödtet Viele, indem sie fagen: Morgen, morgen; und sogleich schließt sich die Thüre. Er blieb draußen mit der Nabenstimme, weil er das Scuszen der Taube nicht hatte. Morgen, morgen, ist die Nabenstimme. Scusze wie die Taube und schlage an die Brust verwundet und gebessert, damit es nicht scheine, als zerschügest du das Gewissen, sondern als würdest du das schlechte Gewissen noch mehr durch Schläge verhärten, dichter und nicht folgsamer machen.

Scufze nicht mit vergeblichem Scufzen. Denn vielleicht fagit du dir: Gott versprach mir Vergebung, wenn ich mich gebessert habe, ich bin sicher; ich lese in der heiligen Schrift: "Un welchem Tage immer sich der Sünder von seinen Vergehungen bekehrt und Buße gethan hat, will ich seine Sünden vergessen. Ezech 18." Ich bin sicher, wenn ich mich gebessert habe, gibt mir Gott Verzeihung von meinen Sünden. Und was soll ich sagen? Soll ich wider Gott reden und Gott sagen: Gib ihm keine Verzeihung, oder soll ich sagen, daß dieß nicht geschrieben sleht, daß dieses Gott nicht versprochen habe? Sage ich dieses, so rede ich Lüge. Du sagst

<sup>1)</sup> Serm. 22.

wohl und mahr. Gott versprach dir, wenn du dich besterst, Berzeihung, ich kann cs nicht läugnen. Aber ich bitte dich, sage mir: sieh, ich stimme dir vollkommen bei und erkenne, daß Gott dir Verzeihung versprochen hat, aber den morgigen Tag, wer hat ihn dir versprochen? Da wo du mir liesest, daß du Verzeihung erhalten werdest, wenn du dich besterst, lese mir, wie lange du leben wirst. Ich lese es nicht, sagt du. Du weißt also nicht, wie lange du leben wirst. Sen gebessert und immer bereit.

Fürchte nicht den letten Tag, wie einen Dieb, der, während du schläfst, die Mauer durchgräbt, sondern wache und bessere dich heute. Warum verschiebst du es auf morgen? Es wird ein langes Leben seyn; dieses soll gut seyn. Niemand verschiebt ein langes gutes Mahl und du willst ein langes schlechtes Leben haben? Auf jeden Fall ist es besser, wenn es, da es lang, auch gut ist; wenn es surz ist, so ist daran wohlgeschehen, daß es verlängert werde. Aber die Menschen vernachlässigen so ihr Leben, daß sie nur das Leben selbst, wenn es auch böse ist, wollen. Du fausst ein Landgut, und sucht ein gutes; willst du eine Frau, so wählst du eine gute; ebenso willst du gute Kinder, aber ein schlechtes Leben liebst du. Was beleidigt dich dein Leben, da du nur ein böses willst, daß du unter allen deinen Gütern allein bierin anders bist 1)?

Durchforsche dein Gewissen, besteige den Richtersuhl deiner Vernunft, verschone dich nicht, durchgehe dich, es rede zu dir das Mark deines Herzens. Sieh, ob du deine Unschuld zu bekennen wagest. Haft du schlecht gelebt, so lebe nun heute gut Thor, in dieser Nacht wird von dir die Seele genommen werden. Ich sage nicht, Wem wird das gehören, was du bereitet hast, sondern wornach du gelebt hast, da wirst du senn 2).

<sup>1)</sup> Serm. 82.

<sup>2)</sup> Enarr. in Ps. 101 Serm. 1. n. 10.

6.

Von der Gefahr, die Buffe bis jum Ende des Lebens ju verschieben.

Wer in Wahrheit Buse gethan und von dem Bande, woran er gefeselt war, gelöst ift und nach der Buse gut gelebt hat, wie er vor der Buse hätte leben sollen, geht, wenn er nach der Wiederversöhnung gestorben ift, zu Gott, zu seiner Ruhe, wird des Reiches Gottes theilhaft und vom Bolke des Teusels abgesondert. Wenn aber Jemand in der größten Todesgefahr Buse thun will und wirklich thut, und sich versöhnt und von hier scheidet, ich gestehe euch, wir versagen ihm nicht, was er begebrt, aber wir zweiseln nicht, daß er gut von hier scheidet. Ich täusche euch nicht; der Glänbige, der hier gut lebt, geht gut von hier. Er thut Buse, versöhnt sich, so lange er gesund ist, und geht nachher gut lebend mit Vertrauen und Sicherheit von dannen. Wenn aber Jemand zulest erst beim Tode Buse thut und sich versöhnt, so bin ich, ob er sicher von hier scheide, nicht sicher.

Worin ich sicher bin, gebe ich Sicherheit; worin ich nicht sicher bin, kann ich zwar Buse, aber nicht Sicherheit versprechen. Aber es sage Jemand, guter Priester, du sagst, du müßtest und könntest und keine Sicherheit geben, ob Jener gerettet werde und zu Shristus komme, dem am Sterbebette Buse gegeben wird, da er in seinem Leben, so lange er gesund war, unbussertig war; unterrichte uns also, wie wir nach der Buse gut leben müsen. Ich sage, enthaltet euch von der Trunsenheit, von der Begierlichkeit, von Diebstahl, vom Uebelnachreden, vom unmäßigen Lachen, vom unnüpen Reden, wovon die Menschen am Gerichtstage Rechenschaft ablegen werden. Und alsdann sage ich: Nicht nur nach der Buse muß sich der Mensch von diesen Sünden bewahren, sondern auch vor der Buse, so lange er gefund

ift; weil er, wenn er am Ende feines Lebens fieht, nicht weiß, ob er Buße erlangen und Gott und dem Priefter seine Sunden wird bekennen fonnen.

Sieb, barum babe ich gefagt, daß man vor der Bufe aut und nach der Bufe beffer leben muffe. Mertet auf das, was ich sage; ich muß es deutlicher machen, damit mich Miemand falich verftebe. Sage ich etwa, er mird verdammt werden? Dieß fage ich nicht, aber ich fage auch nicht, er wird erlöset werden. Sch weiß es nicht, ich nehme es nicht an, ich verspreche es nicht. Willft du dich von dem Zweifel befreien? Willft du dem, mas ungewiß ift, entgeben? Thue Bufe, fo lange du gefund bift. Denn wenn du, fo lange du gefund bift, mabre Bufe thuft und dich der lette Tag erreicht, wenn du fo lebft, fo bift du ficher. Warum bift du ficher? Weil du ju der Zeit, wo du auch fündigen fonnteft, Buffe gethan baft. Wenn du aber da Buffe thun willft, wenn du nicht mehr fündigen fannft, fo baben dich die Gunben, aber nicht du fie verlaffen. Aber mober weifit bu, faaft bu, daß Gott mir etwa nicht verzeibt? Du redeft mabr. Woher, weiß ich nicht. - Renes weiß ich, Dieses nicht. Denn definegen gebe ich dir Buke, weil ich es nicht weiß. Denn wenn ich es wußte, daß es dir nichts nunte, fo murde ich fie dir nicht geben. Ebenfo wenn ich mußte, daß es dir nübte, fo murde ich dich nicht ermabnen, nicht erschrecken. Es läßt fich zweierlei denten : Entweder wird dir verzieben, oder nicht: mas du ju gewärtigen baft, weiß ich nicht. Daber entlaffe das Ungewiffe und halte das Bemiffe 1).

Auf das verlasse sich der Mensch nicht, daß er am Ende seines Lebens um Buße bitte, da er sie schon nicht mehr wirken kann. Denn unnüß, Geliebteste, ist dieses Vertrauen. Es ist wenig, wenn der Sünder nur Reue fühlt, aber nicht leistet. Denn um die Verbrechen zu tilgen, reicht die Stimme des Büßenden schon nicht hin; denn um der Genugthuung für schwere Sünden werden nicht Worte, sondern Werke gefordert. Auch im Tode gibt es eine Buße, das kann man

<sup>1)</sup> Serm. 393.

nicht läugnen, aber wir wissen nicht, ob ein solcher, welcher die Lossprechung begehrt, sie auch verdient. Wie leistet der Buße, welcher in den letten Zügen liegt? Die Buße, welche der Schwache und Kranke begehrt, ift selbst schwach. Ich fürchte, daß die Buße, welche vom Sterbenden begehrt wird, selbst sterbe. Und daber, Geliebteste, thue Jeder, welcher Barmherzigkeit bei Gott sinden will, gesund Buße auf dieser Welt, daß er jenseits gesund und wohl senn kann 1).

all oran form more property and

Die zeitliche Bufe bewahrt vor der ewigen.

Alle Leiden, die in diesem Leben vom herrn fommen, sind Mahnungen und Aufforderungen zu unserer Besterung. Es wird aber das ewige Feuer fommen, wovon zu denen, die zur Linken gestellt werden, gesagt wird: "Geht in das ewige Feuer, das bereitet ist dem Teusel und seinem Anhange. Matth. 25" Alsdann werden sie zwar Buse thun, denn es heißt irgendwo: "Sie reden immer, sich Buse wirkend und vor Angst des Geistes seufzend. Weish. 5." Was nütte uns der Stolz und wozu war die Pracht des Reichthumes? Dort wird es zwar Buse, aber nur eine unfruchtbare geben; dort wird Reue senn, die aber mit Schmerz, nicht mit Heilung verbunden ist. Jest ist fruchtbare Buse, da die Buse frei ist <sup>2</sup>).

Dann werden die Menschen sagen in später und unfruchtbarer Bufe: O fonnten wir wiederum leben, und was wir verachteten, hören und thun! Dann werden fie ju sich sagen, indem sie sich ihre Unthaten vorstellen, wie es im

<sup>1)</sup> Serm. 255, in Append.

<sup>2)</sup> Serm. 22.

Buche der Weisheit heißt: Was nüpte und der Stolz und der Hochmuth des Reichthums, was nüpte er und? Es verging Alles wie Rauch. Ihr sehet, daß Alle Reue empfinden, aber diese martert, ohne zu heilen. Willst du haben eine nüpliche Buse? Habe sie jest. Denn wenn du sie jest haft, so besterft du dich 1).

Die Buße dieser Zeit ist ein heilender Schmerz; die Buße jenseits ift ein strafender Schmerz. Willst du dort nicht die Dornen empfinden, so leide hier die Dornen der Buße, damit du thuest, was geschrieben steht: Ich wurde bekehrt in meinem Schmerze, da der Stachel eingedrückt wurde; ich erkannte meine Sünde und ich bedeckte mein Unrecht nicht. "Ich werde verfünden gegen mich mein Unrecht vor Gott, und du lassest nach die Gottlosigkeit meines Herzens. Ps. 31." Jest wirfe, jest thue Buße, es geschehe nicht an dir, was von gewissen Verabscheuungswürdigen gesagt ist: "Sie wurden gesoltert, aber sie hatten feine Reue" 2).

Im Leben bekenne der Sünder, was er gethan hat, weil es kein fruchtbares Bekenntniß bei den Berdammten gibt, noch eine Buße, die zur Erlösung beiträgt. 2 Cor. 6. Sieh, nun ist die Zeit der Nettung, nun ist die vor Gott angenehme Zeit der Berzeihung für die Büßer, aber nach dem Tode ist die Zeit der Rache für die, welche ihre Sünden nicht bekannten. Denn alle Gottlosen haben in den Qualen eine bittere Buße; aber sie dient ihnen nicht zur Berzeihung, sondern ihr Gewissen wird sie martern und ihre Strafen, die sie leiden, vermehren. Denn sie konnten sich durch das Bekenntniß bewahren vor den großen Qualen, und sie versäumten es; wie sie innerlich durch ihr eigenes Gewissen, so werden sie äußerlich durch die Flammen gepeinigt.

Wie fann der Argt die Bunde heilen, die der Kranke ju zeigen fich schämt? Wir schämen uns jest, furze Bufe

<sup>1)</sup> Serm. 18.

<sup>2)</sup> Enarr. in Ps. 57, n. 20.

ju thun, und fürchten nicht, ewige Strafen ohne Ende zu leiden. D unglückeliger Mensch, über die Bunde selbst erröthest du nicht, aber über die Berbindung derselben schämst du dich? Denn die Sünde ist eine Bunde, die Buse ist die Verbindung der Bunde; du, der du keine Buse thun willst, willst ohne Zweifel keine Mittel gegen deine Bunden anwenden, und du erkennst nicht, daß sie sehr edelhaft ist und die offene Bunde einen größeren Schauder verursacht, als wenn sie mit den heilmitteln verbunden wäre 1).

8. To be a series of the serie

Wegen der Bufe andert Gott sein Urtheil.

Es denke jeder an scine Sünden und er bessere sich jest, da es Zeit ift. Es sen der Schmerz fruchtbar und die Buße nicht leer. Gott sagt gleichsam: Sieh, ich habe das Urtbeil dir gezeigt, aber noch nicht verwirklicht; ich habe es vorhergesagt, aber nicht festgestellt. Was fürchtest du, weil ich sagte, wenn du dich änderst, so ändert er sich? Denn es ist geschrieben, daß Gott Reue habe. Genesis 6. Hat Gott wohl so, wie der Mensch Reue? Denn es ist gesagt: "Wenn ihr Reue habet über eure Sünden, so werde auch ich Reue haben über alle lebel, die ich euch zusügen wollte. Jer. 18." Hat Gott wohl Reue, als irrte er sich? Nein, Reue heißt bei Gott Beränderung des Urtheiles. Es ist nicht ungerecht, sondern gerecht. Warum gerecht? Es veränderte sich der Schuldige, und es änderte der Richter sein Urtheil.

Fürchte dich nicht, das Urtheil, nicht die Gerechtigfeit ift geandert. Die Gerechtigfeit bleibt unangetaftet, weil der

<sup>1)</sup> Serm. 254. 257. in Append.

Gebesserten der Richter schonen muß, welcher gerecht ist. Wie er des Sünders nicht schont, so schont er des Büßers. Er ist selbst der König der Vergebung und der Geber des Gesetzes. Er sandte das Geseh und kam mit Verzeihung. Das Geseh machte dich schuldig, es spreche dich davon frei, der das Geseh gab. Er spricht dich los, denn dieses heißt, für unschuldig erklären, er schenkt vielmehr dem Verehrten die Sünden; denn alle sind Sünder, die in ihre Sünden verwickelt sind. Niemand wünsche, für unschuldig gefunden zu werden; wir Alle bitten um Verzeihung. Verzeihung aber wird dem Bekehrten zu Theil, und wir dürsen sicher senn, wenn wir hören: "Wie das Wachs zersließt vor dem Feuer, so vergehen die Sünden vor Gott. Ps 67."

Bemif, Bruder, jest follen die Gunder gergeben, und fie geben nicht ju Grunde. Wenn fie anfangen, gut ju leben, fo vergeben auf jeden Fall die Gunder, aber nicht die Menichen. Menich und Gunder find zwei Ramen. Un Diefen amei Mamen feben wir, daß den einen Gott, den andern ber Menich gemacht bat. Denn ben Menichen bat Gott gemacht. sum Gunder aber machte fich der Menfch felbit. Barum alfo gitterft du, wenn dir Gott fagt: Es vergeben die Gunber por meinem Ungesichte? Das fagt bir Gott, es vergebe an dir das, was du gemacht baft und ich bewahre, was ich gemacht babe. Und jest brennt das Feuer in der Barme Des Wortes, die Sache ift in dem Feuer des beiligen Beiftes, weil es in einem andern Pfalm beift: "Und Niemand tann fich vor feiner Sipe verbergen. Pf. 18." 1). Daß aber ber beilige Beift ein Feuer und eine Barme fen, faat der Unoftel: "Die vom Beifte gluben Rom, 12." Daber lege Dir fatt Des Angesichtes Gottes indeffen Die Schrift Gottes por Augen: schmelze vor ibr, es reue dich, wenn du diefes von deinen Gunden borft Wenn es dich aber reut, und wenn du dich felbit qualft unter der Site des Wortes, wenn auch Thränen fliegen, bift du da nicht abnlich dem gerfliel. fenden Bachfe, das gleichfam in Ebranen gergebt? Thue

<sup>1)</sup> Serm. 22.

alfo jest, mas du in Zufunft fürchteft und du haft nichts für die Zufunft zu fürchten.

9.

### Die Bufe Davids.

Diele wollen zwar mit David fallen, aber mit David nicht ausstehen. Du haft nicht ein Beispiel zu fallen, sondern wenn du gefallen bift, dich zu erheben. Sieb, daß du nicht sallest. Es sen nicht zur Ergöhung der Jüngern der Fall der Aeltern, sondern es sen der Fall der Aeltern der Schrecken der Jüngern. Daber wird es vorgestellt, daher geschrieben, daber in der Kirche oftmals gelesen und gesungen: Es hören, die da nicht sielen, daß sie nicht fallen; es hören, die da fielen, daß sie ausstehen

Die Gunde eines fo großen Mannes wird nicht verschwiegen, sondern in der Rirche gepredigt. Es boren es Die Gottlofen und suchen fich einen Bormand, ju fündigen und fich zu vertheibigen wegen ihrer Bergeben und fagen : Wenn David, warum foll nicht ich? Daber ift die Geele um fo gottlofer, welche barum, weil David es that, es auch gethan, und fie bat fo gottlofer, als David gehandelt. Sch will dief wo möglich deutlicher fagen. David bat fich fein foldes Beifviel vorgestellt wie du; er fiel aus Begierlichfeit, nicht unter dem Schute der Seiliafeit. Du ftellit bir gleichsam einen Seiligen vor, um ju fündigen, bu abmeft nicht feine Seiligfeit nach, fondern feinen Rall. Das liebit bu an David, was David an fich baft; du bereiteft dich gum Gundigen, willft fündigen, und um ju fündigen fiebit bu bas Buch Gottes ein; borft die Schriften Gottes, um bas ju thun, mas ibm miffällt.

Dieß hat David nicht gethan, er ward durch den Bropheten befehrt und fiel nicht wegen des Propheten. Aber es ift einmal geschehen; ich möchte dieß jenen sagen, die noch nicht gesündigt haben, daß sie wachen, ihre Bollsommenheit nicht zu verlieren, und sich fürchten, wenn sie sehen, daß ein Großer gefallen sen. Wenn aber Jemand, der schon gefallen ist, dieß bört, und etwas Böses im Gewissen hat, so soll er auf die Worte des Psalmes merken; er erkenne zwar die Größe der Wunde, aber er zweiste nicht an der heilung des Urztes. Die Sünde mit Verzweiflung ist ein sicherer Tod 1)

Wenn Temand etwas Bofes gethan bat, fo fage er nicht, ich bin icon verdammt, Gott verzeiht Solchen nicht, marum bäufe ich nicht Gunde auf Gunde? Ich will dieses Leben in der Luft genießen, in Ausschweifung und in manniafacher Begierlichkeit; da die Soffnung der Blederverföhnung ichon babin ift, fo will ich doch bas baben, mas ich febe, menn ich das nicht haben fann, was ich glaube. Wie iener Bfalm alfo Diejenigen, Die nicht fielen, jur Bornicht aneifert, fo mill er nicht, daß diejenigen, welche gefallen find, verzweifeln. Welcher Gunder du immer bift und zweifelft, Bufe zu thun für beine Gunden, indem du an deiner Rettung verzweifelft. bore ben feufgenden David. Bu dir wurde Nathan, der Prophet, nicht gefandt, David felbit murde zu bir gefandt. Sore ibn rufen und rufe augleich, bore ibn feufken und feufke mit ibm; bore ibn weinen und weine mit ibm, bore ibn in feiner Befehrung und freue dich mit ibm.

Wenn die Sünde von dir nicht abgehalten werden konnte, so werde dir die Hoffnung der Verzeihung nicht genommen. Zu ihm wurde Nathan, der Prophet, gesandt, sieh des Königs Demuth. Er verachtete nicht die Worte des Beschlenden, er sagte nicht: Du wagst es mit mir, als König, zu reden? Der König hörte demüthig den Propheten an, das Volf höre demüthig Ehristus an. Höre also dieses und sage mit ihm: "Erbarme dich meiner, o Herr! nach deiner großen Erbarmung. Ps. 50." Wer um eine große Erbarmung bittet, der gesteht ein großes Elend. Es suchen bei

<sup>1)</sup> Enarr. 2, in Ps. 50, n. 3, 5, 6.

dir eine geringe Erbarmung, die ohne es zu wissen fündigen. Erbarme dich, spricht er, meiner nach deiner großen Erbarmung. Romme zu Hülfe der großen Wunde mit deiner großen Heiltraft. Es ift schwer, was ich habe, aber zum Allmächtigen siehe ich. An meiner tödtlichen Wunde würde ich verzweifeln, würde ich keinen so großen Arzt finden.

### als der Pharmier, Der Kinfre fich aus fagte es und ich inomer ihn nede mehr aniel. of in durc ihn fagres Bende biene Staden von weinen Educen. Of. S. D. Were faste

the control of entrologic ten to the creation of the best the

# Von der Art und Beise ber Buffe.

eta Concers athir coult to load to fire big other one bie changen

Der Bublican ftand in der Ferne; aber Gott ftand von ibm nicht ferne. Luc. 18. Warum fand er nicht ferne? Beil es anderswo beift: "Gott ift denen nabe, welche ein gerfnirichtes Berg baben. Pf. 33." Cebet, ob der Publican das Berg demuthigte und dann werdet ihr feben, daß der Berr nabe ift benen, die gerfnirschten Bergens find. Denn er fand in der Ferne und wollte nicht jum Simmel feine Augen erbeben, fondern fchlug an feine Bruft. Das Rlopfen an die Bruft ift die Berfnirschung des Bergens. Bas fagte er dabei? Gott, fen mir Gunder gnädig. Und was fagte ber Berr? Babrlich, fage ich euch, es ging gerechtfertigt vom Tempel binmeg jener öffentliche Gunder, mehr als der Bharifaer. Marum? Sch bitte dich, Berr, erflare uns diefe beine Rechtfertigung, erflare uns die Billigfeit beines Rechtes. Gott erffart die Regel feines Befenes?

Wollet ihr hören, warum? Weil Jeder, der fich erniedrigt, erhöht und wer sich erhöht, erniedrigt wird. Darauf sehet. Wir sagten, der Publisan wagte es nicht, seine Augen zum himmel zu erheben. Warum blickte er nicht gen himmel? Beil er sich anblickte. Er blickte sich an, daß er sich zuerst miffiel und so Gott gestel. Du aber rühmest

bich, erbeben bein Genich. Es fagte bas Berg gum Stolgen, du willst nicht auf dich seben, ich aber sebe auf dich, willit du aber, daß ich nicht auf dich febe, fo betrachte du bich. Daber waate es ber Bublican nicht, die Augen gum Simmel ju erheben, weil er fich felbit erblictte, fein Gemiffen bestrafte. Er war fich felbft Richter, daß Jener Dagwischen trat: Gener ftrafte, daß Gener befreite, er flagte fich an, daß Gener vertheidigte. Er vertheidigte ibn fo, baf er por ibm ben Ausfpruch that: Gener Bublican ging gerechtfertigter nach Saufe als ber Pharifaer. Er blickte fich an, fagte er, und ich wollte ibn nicht mehr anseben; ich borte ibn fagen: Bende beine Augen von meinen Gunden. Bf. 50 1). Wer fagte Diefes, als der, welcher auch jenes fagte: mein Unrecht erfenne ich? Daber war auch, meine Bruder, iener Bharifaer ein Gunder; nicht weil er fagte: Ich bin nicht wie die übrigen Menschen, ungerecht, Chebrecher und Räuber, noch auch weil er zweimal in der Woche fastete, noch auch weil er den Bebent gab. Bar er fonit obne Gunde gemefen, fo mar boch jener Stoly ein großes Berbrechen. Gener batte alfo Gunben, aber verkehrt und unwiffend, wie weit er gefommen, bedurfie er ber Seilung, er zeigte gesunde Blieder, aber verdecte die Bunden. Gott bedecke die Bunden, aber nicht bu. Denn wenn du aus Schein fie bedecken willft, fo mird der Argt fie nicht beilen. Der Argt bedece und beile fie: benn er bedecket fie mit einem Pflafter. Unter ber Bedeckung des Arates wird die Bunde geheilt, unter der Bedeckung des Bermundeten wird bie Bunde verftedt. Bor mem verftedit bu fie? Bor ibm, der Alles weiß.

<sup>1)</sup> Enarr. in Ps. 31. n. 11. 12.

leber, Mir lögirg, der Princian wart es archt, feine Mus gen jenn Hinmel zu erheben, Warum eltette er nicht gen Dinnett Weit er fich andilcter, Er bliefte fic an, dast re fich snerft nickfel und lo Gott gehet. Die aber rühmest

feben. Was beift bad, wie bie übelgen Wenfeben, wenn

# nicht alle außer ibm? Ich. fprach er, bin gereibt, bie

# 11. Bon ber Berdemuthigung bes Buffers. Rufgeblafenbeit. - aud. fprach er, wie biefer Bublican

fagte er bin offein, jener gehort zu den Uebeigen. Beb bin Meine Bruder, unfere Armuth, unfere Dürftigfeit muffen wir Gott unferm herrn befennen. Diefe befannte ber Bublican, der feine Hugen nicht jum Simmel ju erheben magte. Denn als Gunder batte er feinen Grund, feine Mugen gum Simmel zu erhiben. Er fab auf feine Richtiafeit, aber Die Rulle des herrn erfannte er, er mußte, daß er burftig jur Quelle gefommen fen. Gein Mund mar trocen, und er Schlug mit Andacht an seine leere Bruft, Berr, fprach er, fich an die Bruft schlagend, die Augen gur Erde neigend, fen mir Gunder gnabig. Luc. 18. 3ch fage, baf er fcon iraendwie reich mar, da er an diefes dachte und biefes begehrte. Denn wenn er noch in jeder Sinficht arm gemefen ware, mober batte er die Seufger Diefes Befenntniffes ge. nommen? Aber dennoch ging er reicher und voller vom Tempel binmeg als gerechtfertigt.

Aber jener Pharifaer ging jum Tempel binauf und bat um nichts. Gie gingen binauf in ben Tempel zu beten. Bener betete, Diefer aber nicht. Berr, fagte er, ich bante dir, daß ich nicht bin, wie die übrigen Menschen, ungerecht, ein Rauber, Chebrecher, wie auch diefer Bublifan. 3ch fafte aweimal in der Boche, gebe ben Bebent von Allem, was ich befige. Er bruftete fich, aber dief ift nur Aufgeblafenbeit, nicht Rulle. Er bielt fich für reich, obichon er nichts batte; jener hielt nich für arm, indem er schon etwas batte. Um nichts Anderes ju fagen, fo batte er die Tugend bes Befenntniffes 1).

Der Pharifaer fagte, ich danke bir, weil ich nicht bin, wie die übrigen Menfchen. Er wollte fagen, wie viele Men-

<sup>1)</sup> Serm. 36.

schen. Was heißt bas, wie die übrigen Menschen, wenn nicht alle außer ihm? Ich, sprach er, bin gerecht, die Uebrigen Sünder. Ich bin nicht wie die übrigen Menschen, die ungerecht, Räuber und Spebrecher sind. Und — sieh der anwesende Publican bietet ihm Gelegenheit zu größerer Ausgeblasenheit, — und, sprach er, wie dieser Publican Ich, sagte er, bin allein, jener gehört zu den Uebrigen. Ich bin nicht ein solcher, wie dieser, durch meine Gerechtigkeit, wodurch ich nicht ungerecht bin. Ich saste zweimal in der Woche, gebe den Zehent von Allem, was ich besitze. Um was er Gott gebeten hat, suche in seinen Worten, du wirst nichts sinden. Er ging hinauf zu beten, er wollte Gott nicht bitten, sondern sich loben. Es ist noch zu gering, Gott nicht zu bitten, sondern sich zu loben und überdies den Bittenden zu verachten.

Der Bublican aber fand in der Kerne; und doch nabte er fich Gott. Das Bewuftsenn des Bergens trennte, Die Undacht vereinigte. Der Bublifan aber fand in der Ferne, aber Gott fab auf ibn in diefer Ferne; "Denn erbaben ift ber herr und er ficht auf das Riedrige. Bf. 137." Große und Sobe aber, wie jener Bublican mar, erfennt er von Beitem. Denn bas Sobe erfennt Gott von der Rerne, aber er vergeibt es nicht. Bore noch die Demuth des Bublican. Es war ju wenig, daß er in der Rerne fand, er bob feine Hugen nicht zum Simmel. Um angefeben zu werden, blichte er nicht an. Er magte es nicht, aufwärts ju bliden; bas Gemiffen dructe, Die Soffnung erbob. Sore noch: Er fcblug an fein Berg Er ftrafte fich felbft, daber iconte der Bere bes Befennenden: Er ichlug an feine Bruft und fagte, Berr. fen mir Gunder gnabig. Bas fauneft bu, baf Gott pergeibt, wenn jener fich erfennt 1)?

mie bie übrigen Menfinen, No monie fagen, mie piele Man-

<sup>1)</sup> Serm. 115.

feine Junge bewachen, und er fagt ebenfalls, wovor er ihn bewahren märe. Benn as 121 febr uitte Lepte, die menn

fcutbigen bie Ganbe." Be binter ben berrit er mochte

Der Sünder soll sich selbst als Ursache der Sünde anklagen.

Der Eine fagt? ber Tennt bit is wir gelbatt, ber Matthe,

"Ich sagte, herr, erbarme dich meiner, erlöse meine Seele, weil ich gegen dich gefündiget babe. Ps. 40." Ich sagte; ich suche nicht zur Entschuldigung der Sünde anzuführen, wer gegen mich gefündigt, oder mich zur Sünde angetrieben hat. Ich sage nicht, das Geschick hat es geihan, der Zusall wollte es so; zulest sage ich auch nicht, der Teusel bat es gethan. Denn der Teusel bat zwar eine Ueberredungstraft, zulest zu erschrecken, auch große Qualen, wenn es ibm gestattet ist, zu verursachen. Gott muß man um Tugend bitten, daß nicht das Lockende Platz greife und das Harte erdrücke. Gott gebe und gegen die Neize und Prohungen des Feindes zwei Tugenden, Enthaltsamseit und Ausbauer; sich zu enthalten von den Neizen, daß das Glück nicht sesse, auszuhalten die Schrecken, damit das Unglück nicht erdrücke.

Suche also Niemanden anzuklagen, damit du nicht einen Ankläger findest, gegen den du dich nicht vertheidigen kannst. Denn selbst unser Feind, der Teufel, freut sich, wenn er angeklagt wird, und will durchaus, daß du ihn anklagest, er will selbst von dir jede Auschuldigung ertragen, da du das Bekenntnis vernichtest. Gegen diese Hinterlist ruft jener: Ich sagte, o Herr. Ohne Urfache verfolgt mich der Feind, ich kenne seine Hinterlist, er ergreift meine Zunge, gleich als sollte ich sagen, der Teufel hat es gethan. Ich sagte, o Herr 1).

"Lege, o herr, eine Wache an meinen Mund und die Thure der Enthaltsamfeit um meine Lippen, daß nicht abweiche mein herz, auf die Worte der Bosheit, um zu ent-

2) Serra, 19.

<sup>1)</sup> Serm. 20.

schuldigen die Sünde." Er bittet den herrn, er möchte seine Zunge bewachen, und er fagt ebenfalls, wovor er ihn bewahren möge. Denn es giebt sehr vicle Leute, die, wenn sie angeklagt werden, sich zu entschuldigen suchen. Entschuldigen aber beißt Ursachen suchen und Gründe zusammenweben, warum die Sünde nicht von ihm herrühren soll. Der Eine sagt, der Teusel hat es mir gethan, der Andere, das Geschick hat es mir gethan, vom Zusalle bin ich dazu getrieben worden; Niemand gibt sich an.

Indem du dich entschuldigen willft, triumphirt über dich dein Ankläger. Willft du also etwas thun, was deinen Un-kläger schmerzt und worüber er seufzt, so thue, was du gehört und gelernt hast und sag zu deinem Gott: "Ich sagte, o Herr, erbarme dich meiner, errette meine Seele, weil ich gegen dich gesündiget habe." Ich, sagt er, habe gesprochen; nicht der Teufel, nicht das Geschick, nicht der Jufall. Ich sagte: ich entschuldige mich nicht, sondern flage mich an. Ich sagte, o herr, erbarme dich meiner, heile meine Seele. Woran leidet sie? Denn ich babe gegen dich gefündigt 1).

Wenn ich erkenne, so verzeihe du. Leben wir gut; und gut lebend, nehmen wir nicht an, daß wir ohne Sünde seven. Es werde das Leben gelobt, daß um Verzeihung gebeten werde. Boshafte Menschen aber sind, je mehr sie von ihren Sünden absehen, um so mehr gereizt, auf fremde zu schen. Denn sie suchen nicht zu bessern, sondern zu zerkören, und da sie sich nicht entschuldigen können, sind sie bereit, Andere anzuklagen. Nicht so zu beten, sondern Gott genug zu thun, gab und Jener ein Beispiel, indem er sagte: "Mein Unrecht erkenne ich und meine Sünde ist immer vor mir "Er sah nicht auf andere Sünden; er rief sich selbst zu, und er klopste nicht bloß an, sondern er ging binein und stieg in sein Innerstes hinab. Er verschonte sich nicht; und darum bat er nicht anmaßend, damit er verschont werde <sup>2</sup>).

Thure ber Enthattlamfett um meine Lippen, baft nicht ab.

<sup>1)</sup> Serm, 29.

<sup>2)</sup> Serm, 19,

fire und er freiefchte im heitigen Beiffe, er fublie Schmerzen und fagie: Es etze den heren ber Sinden. Jener Gondere welcher boie when ader feine Limbtenna urb reitre

## Der Gunder muß fich felbst in der Bufe gurnen.

Die Sünde fann, o Brüder, nicht ungestraft bleiben; bliebe sie ungestraft, so wäre est ungerecht; also muß sie ohne Zweifel gestraft werden. Dieses sagt dir dein Gott, die Sünde muß gestraft werden, entweder von dir oder von mir. Es wird also die Sünde gestraft, entweder von dem büßenden Menschen oder von dem richtenden Gott. Denn was ist die Buße als ein Zorn gegen sich selbst? Wer Buße thut, der zürnet sich selber. Denn wenn es nicht dem Scheine nach geschieht, wozu schläzt man an das Herz? Warum schlägst du, wenn du nicht zürnest? Wenn bu also an die Brust flopfest, so zürnest du über deine Brust, um deinem Herrn genug zu thun 1).

Brüder, wir follen Feinde senn unseres Unrechtes, wir sollen uns, nicht Gott gurnen. Zurnet, ja gurnet, aber sundigen biget nicht. Dazu also zurnen wir, um nicht zu sündigen. Denn jeder Mensch, der Buße thut, zurnt über sich; die Buße ift ein Zorn gegen sich. Willft du also, daß dich Gott verschone, so verschone du dich nicht. Denn wenn du dich verschonen, so wird er dich nicht verschonen; denn wenn er deiner schont, so gehft du zu Grunde.

Du weißt nicht, was du Unglücklicher wünschent; du gehft zu Grunde. Denn wie geschrieben steht: "Er züchtiget jeden Sohn, den er erhält, Hebr. 12", so fürchte auch dieß; "Es reizte den Sünder der Herr. Ps. 9." Woher weißt du es, daß der Sünder Gott reizt? Er sah einen unglücklichen Sünder, der täglich Böses that und nichts Böses

2) L. t. OU. in comero S. Quaval

<sup>1) &#</sup>x27;Serm. 19.

litt, und er knirschte im heiligen Geifte, er fühlte Schmergen und sagte: Es reizt den Herrn der Sünder. Jener Sünder, welcher bose lebte, aber keine Züchtigung litt, reizte den Herrn. Er forderte ihn heraus: "vor der Große seines Zornes wird er nicht strafen." Darum strafte er nicht, weil er heftig zürnt. Wer die Züchtigung aushebt, der bereitet die Verderbung. Er wird nicht strafen. Denn wenn er sich kümmerte, würde er züchtigen und vielleicht bessern. Bent aber zürnt er sehr, über die Glücklichen zürnt er sehr, wenn er sie nicht straft. Beneidet diese nicht, wollet nicht seyn wie jene, im Glücke unglücklich. Besser ist es, in der Zeit gezüchtigt, als in Ewigkeit verdammt zu werden 1).

Die Strafe kann ohne Bestrafung dessen, der sie begebt, nicht gerächt werden und darum kann sie nicht ungestraft bleiben; und wenn sie durch Buse geheilt wird, so ist gerade die Trauer des Busenden die Strafe der Sünde, die heilsam und wohlthätig ist. Mit Recht also wird die Sünde für groß gehalten, wenn der Stolz das Geset verachtet; aber im Gegentheile, um geheilt werden zu können, verachtet Gott ein zerknirschtes und demüthiges herz nicht 2).

Jenes ewige Seil, das auf schändliche Weise durch die Luft verloren ging, wird auf mabre und gerechte Weise wieder durch den Schmerz errungen 3).

## veridones la veridone du des mist. Cens wing de distributes de la confidence de la confiden

Bufe in ein Bern degen ficht. Ebille big alfo, bat bich ledt

Die Gunde muß gestraft werden.

Die Gunde ift ohne Zweifel zu bestrafen; das verdient bie Gunde: Strafe, Berdammung. Die Gunde mußt du

lichen Snabers ber tagitch Belet

<sup>1)</sup> Serm. 296.

<sup>2)</sup> L. 4, QQ, in numero 5, Quaest, 25.

<sup>3)</sup> L. 3, de Genesi ad Litt, cap. 15.

oder Jener strafen. Wenn sie von dir gestraft wird, dann wird sie ohne dich gestraft; wenn sie aber von dir nicht gestraft wird, so wird sie mit dir gestraft. Zeder Büßer, der seine Sünden reumüthig bekennt, zürnet sich und durch Buße rächt er gewissermaßen an sich, was ihm mißfällt. Gott haßt die Sünde. Wenn auch du an dir hassest, was auch Gott haßt, so wirst du inzwischen dem Willen nach mit Gott verbunden, wenn du das an dir hasses, was auch Gott an dir missfällt. Sen hart gegen dich, daß dir Gott beiftehe und dich nicht verdamme 1).

Wer wahre Reue hat, der thut nichts Underes, als daß er das von ihm geschehene Unrecht nicht ungestraft senn läßt. Wenn man sich so nicht selbst verschont, so schont jener, dessen hohem und gerechtem Gerichte kein Verächter entgehen kann 2).

"Du erbarment dich nicht aller, die Unrecht thun. Bf. 58 " Diefer bat erschrecht, oder wen follte es nicht fcreden? Ber, ber in fein Bemiffen einkehrt, follte nicht gittern? Und felbft, wenn man fich der Tugend bewußt ift, follte fie fich nicht auch deines Unrechtes bewußt fenn. Denn wer fündigt, thut Unrecht. 2 Sob. 3. "Denn wenn du Unrecht beobachteff, o Berr. o Berr, wer wird bestehen? Bf. 120." Und doch ift es mabr und nicht umfonft gefagt, und es muß irgend einen Grund baben: "Du erbarmeft dich nicht Aller, Die Unrecht thun." Aber auch des Paulus erbarmte er fich, der guerft als Saulus Unrecht that. Denn mas that er Gutes, um Gott au verdienen? Gubrte er nicht feine Beiligen jum Tode? Satte er nicht Briefe von den Sobenprieftern, um die Chriften, wo er fie immer antraf, jur Strafe ju fubren? Burde er nicht, diefes thuend, dabin ftrebend, Mord ichnaubend, wie von ihm die Schrift bezeugt, vom Simmel mit lauter Stimme berufen, abgeworfen, erböbt, geblendet, erleuchtet, getödtet, jum Leben gebracht, vernichtet und gerettet? Mit welchem Rechte? Sagen wir nicht, boren wir ibn vielmehr: "Der

<sup>1)</sup> Serm. 29.

<sup>2)</sup> Epist, 153.

ich früher, fagt er, ein Lafterer, Berfolger und Anflager war, aber Erbarmen habe ich gefunden."

Bemif fann bas: "Du erbarmeft bich nicht aller, die Unrecht thun, 1 Eim. 1", auf bopvelte Beife verftanben werden: entweder weil überhaupt Gott feine Gunden unge. ftraft läft, ober weil es ein Bergeben gibt, bas ben Begebenden Gott überhaupt nicht verzeibt. Gedes Bergeben, fen es groß oder flein, muß gestraft merden, entweder vom bufenden Menfchen, ober vom rachenden Gott. Denn ber Bufer fraft fich felbit. Daber, Bruder, beftrafen wir unfere Gunden, wenn wir Gottes Erbarmung fuchen. Gott tann fich nicht erbarmen über alle, fo Unrecht thun, aleichfam ihren Gunden Schmeichelnd und fie nicht vertilgend. Heberhaupt ftrafeit du, oder er. Wenn bu nicht willft, bag er ftrafe, fo ftrafe du Denn auch das baft du gethan, mas nicht ungefraft fenn fann, fondern es werde vielmehr von Dir gestraft, daß du thueit, mas im Bfalme ftebt: "Rommen wir ibm guvor mit dem Befeintniffe Bf. 94." Bas mill bas fagen : Rommen wir ibm guvor? Bevor er ftrafen will, fomme ibm durch das Befenntnif guvor und frafe. Er finde an dir nichts gum Strafen, weil, wenn bu ftrafeft, bu Berechtigfeit übeit. Und barum erbarmt fich beiner ber Berr, weil dich Gott Recht thuend findet. Bas beift bas, Recht thun? Dag du das an dir haffest, mas auch Rener baft, fo daß du Gott ju gefallen anfangeft, indem bu bas an dir frafeft, mas Gott miffallt. Denn er fann bas Unrecht nicht ungeftraft laffen, weil es mabr ift : bu erbarmeft bich nicht aller, die Unrecht thun. Diefer Gat fann auch fo verstanden werden, es aibt ein Unrecht welches fo groß ift, daß nich Gott nicht erbarmen fann. Ihr fraget vielleicht, was das für ein Unrecht fene? Die Bertbeidigung der Gunden felbit. Benn Gemand feine Gunden vertheitigt, fo thut er ein großes Unrecht : er vertheidigt bas, mas Gott baft 1). Rotred Cance lete made Boren for the bidantes

<sup>1)</sup> Enarr. in Ps. 58. Serm. 1, n. 12, 13, 14.

Pennyic bir ide a gradit fin and Albert Bobs Telanger.

Out up the chies fould ber Bounds but the mile er

Der Sunder fliehe vom erzurnten zum versohnten Gott.

"Der herr bat Boblgefallen an denen, die ibn fürchten, und an denen, die auf feine Barmbergigfeit boffen, Bf. 146." Der herr bat Boblgefallen an den ibn Fürchtenden. Aber wird Gott fo gefürchtet, wie auch ber Rauber? Denn auch ber Rauber mird gefürchtet und ber Ungerechte und Dach. tige. Gott bat Poblaefallen an benen, fo ibn fürchten. Alber wie an ben Gottesfürchtigen und an benen, die auf feine Barmbergiafeit boffen? Gieb, es fürchtete ibn Rudas, ber Berrather, aber er boffte nicht auf feine Barmbergiafeit. Denn nachber reuete es ibn, ben herrn verratben ju baben, und er fagte: "Ich babe gefündigt, daß ich gerechtes Blut verrieth. Matth. 27." Du baft gwar mobl gefürchtet, aber nur bann, als bu boffceft auf die Erbarmung beffen, ben Du fürchteft. Er ging in Verzweiflung binmeg und erbangte fich. Daber fürchte Gott fo, daß bu auf feine Erbarmung boffest. Wirde und muse erwande und bis und and all about

Wenn du den Räuber fürchtest, so hoffest du von einem Andern Sülfe, nicht von dem, den du fürchtest. Du forderst Sülfe von dem, den du nicht fürchtest, gegen den, den du fürchtest. Wenn du Gott so fürchtest und darum Gott fürchtest, weil du ein Sünder bist, von wem willst du Hilfe gegen Gott? wohin willst du geben, was thun? Willst du von ihm flichen, so fliche zu ihm. Willst du flichen vom erzürnten, so fliche zum versöhnten Gott. Du wirst ihn nur versöhnen, wenn du auf seine Erbarmung hoffest und in Zufunft dich so zu sündigen hütest, daß du das Vergangene verabscheuest, damit es dir vom Herrn nachgelassen werde 1).

"Gile, mich zu befreien. Sen mir zu einem schützenden

<sup>1)</sup> Enarr. in Ps. 146, n. 20.

Gott und ju einem Saufe ber Ruflucht, baf bu mich erlofest. Bf. 30." Gen .mein Buffuchtbort und Befchüper. Denn oft bin ich in Gefahr und will flieben. Bobin foll ich flieben? an welchen Ort fliebe ich ficher? auf welchen Berg? in welche Soble? unter welche feften Dacher? in welche Reffung? Mit welchen Mauern foll ich mich umgeben? Bobin ich gebe, folge ich mir. Denn mas bu immer willft, fannft bu flieben, o Menfch, nur nicht dein Gewiffen. Tritt ein in bein Saus, rube auf beinem Bette, gebe binein in das Innerfte. Aber weiter fannft bu bich nicht gurud. gieben, ale in bein Bewiffen, wenn bich beine Gunden ang. fligen. Beil er alfo fagte: Gile mich ju erretten und in beiner Gerechtigfeit erlofe mich, daß bu mir meine Gunden vergibit und auf mich beine Bercchtigfeit baueft; fo fen mein Buffuchtsort, ju bir fliche ich. Denn wobin foll ich vor bir flieben? Es gurnt dir Gott, wohin follft bu flieben?

Sore, was in einem andern Bfalme ber fagt, welcher ben Born Gottes fürchtet. "Bobin werde ich geben vor beinem Beifte, und wobin foll ich vor beinem Ungenichte flieben? Wenn ich auffteige in ben Simmel, fo bift bu ba, wenn ich binabifciae in den Abarund, fo bift bu da. Bf. 138." Bobin ich geben werde, ba bift bu. Und wenn du gurneft, fo babe ich an dir einen Rächer; wenn du verfobnt bift, babe ich an bir einen Selfer. Es bleibt mir alfo nichts übrig, als zu dir und nicht von bir zu flieben. Wenn bu einem herrn als Diener entfliebft, fo gebit du dabin, wo bein Serr nicht ift; um Gott ju entgeben, fliebe jum Serrn. Bott fannft bu nicht entflieben. Es ift alles gegenwärtig und enthüllt vor den Hugen des Allmächtigen. Gen alfo mir jum Bufluchtsorte. Denn wenn ich nicht gefund bin, wie fliebe ich? Seile mich, und ich fliebe ju bir. Denn wenn bu mich nicht beileft, fann ich nicht geben, wie foll ich flieben? 100 sand wo-and der in Dernich

Wohin follte der geben oder flieben, da er nicht geben tonnte, der halbtodt am Wege und verwundet von den Räubern ift? Luc. 10. An ihm ging vorüber der Priefter und der Levit, aber der Samaritan erbarmte fich; das heißt, der

herr felbit, der sich über das menschliche Geschlecht erbarmt. Denn Samarit beißt ein Wächter. Und wer bewacht uns, wenn und Jener verläßt? Als die Juden spottend sagten: "Sagen wir nicht die Wahrbeit, daß du ein Samaritan bist und den Teusel hast? Joh 8;" so längnete er mit Recht das Eine und behauptete das Andere. Ich, sagte er, habe teinen Teusel. Er sagte nicht, ich bin tein Samaritan, indem er zu erkennen geben wollte, daß er unser Wächter sen. Boll Mitleid trat er hinzu, heilte und führte ihn in die Herberge, erfüllte gegen ihn die Barmberzigkeit; er kann schon geben, er kann auch siehen. Wohin sollte er siehen, als zu Gott, wo er sich einen Zusuchtsort bereitet hat 1)?

## 16.

bell bu bid bietten? Ep outer, in and rents Counties

Gott wartet mit Erbarmung und Langmuth auf die Vekehrung des Sunders.

Des 1679 and in Arriva 954 Assessance 355

"Er liebt Erbarmung und Necht. Pf. 32." Betrachtet seine Barmberzigkeit und seine Gerechtigkeit. Die Zeit der Erbarmung ist jeht, die Zeit der Gerechtigkeit wird nachher senn. Warum ist jeht die Zeit der Erbarmung? Er ruft jeht die Verirrten und verzeiht den Bekehrten; er ist mitteidig gegen die Sünder, die sie sich bekehren, und wenn sie sich bekehrt haben, vergist er das Vergangene und verspricht das Künstige, ermahnt die Trägen, tröstet die Vetrübten, belehrt die Eifrigen, unterstüht die Kämpfenden und läßt Niemand ohne Hülfe, der zu ihm ruft; er gibt das, wovon ihm geopfert, und er theilt das mit, wodurch er versöhnt wird. Die große Zeit der Erbarmung, Brüder, versließe nicht umsonst <sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Enarr. in Ps. 30. n 8.

<sup>2)</sup> Enarr. 2. in Ps. 32. n. 10.

Ergreifet die Erbarmung und fürchtet bie Berechtigfeit, bamit Gener, wenn er gur Rechenschaft fommt, uns nicht fo antreffe, daß er uns als leer entlaffe. Denn er fordert Rechenschaft, nach abgelegter Rechenschaft gibt er bie Emigfeit. Ergreifet alfo die Erbarmung, Bruder, ergreifen mir fie alle. Reiner von und ichlafe im Empfangen, damit er nicht jur Rechenschaft unvorbereitet aufgeschrecht werde. Ergreifet die Erbarmung, fo tuft und Gott ju, gleich als ob gur Sungerszeit gefagt wurde: Rehmet bad Betreite. Wenn Du diefes jur Sungerszeit borteft, fo murbeft du gewiß felbit, vom Stachel der Rothwendigfeit getrieben, laufen, ba und bortbin dich menden und das zu erhalten fuchen, mopon es beift: Rebmet. Und wenn du es fandeft, wie murbeft du bich beeilen? Go beift es auch jest: Ergreifet feine Erbarmung; "denn er liebt Erbarmung und Gerechtiafeit."

Wenn du fie baft, benute fie wohl, um eine aute Rechen. schaft in geben, mann fein Gericht fommt, ba er bir jest in Diefer Sungerenoth feine Erbarmung erbietet. Sage mir nicht, mober nehme ich es, wohin foll ich geben? "Bon der Erbarmung des herrn ift die Erde voll. Pf 32." wird nicht schon das Evangelium verfündigt? wo schweigt das Wort des herrn? wo weilt die Erlöfung? Du mußt fie annehmen wollen, voll find die Scheunen. Diefe Rulle und diefer Reichthum aber martete nicht auf deine Unfunft, . fondern fam felbit ju dir, ale du schliefeit. Denn es beifit nicht: Es follen fich die Bolfer erheben und an einen Ort geben, fondern diefes wurde den Bolfern verfündigt, wo fie maren, fo daß erfüllt murde die Beiffagung : "Es wird ibn anbeten ein Seber an feinem Orte. Boll von der Erbarmung des herrn ift die Erde. Coph. 2" Denn die bedürfen der Erbarmung nicht, die nicht unglücklich find. Muf Erden ift bas Elend des Menschen in Rulle, in noch größerer Rulle aber die Erbarmung Gottes; die Erde ift voll vom Elende des Menschen und von der Erbarmung Gottes 1).

<sup>1)</sup> Enarr. 3. in Ps. 32, n. 2, 3, 4,

"Erbarmend und mitteldig ift der Herr, tangmüthig und von vieler Güte. Pf. 120." Was ift so langmüthig, was so reichtich in der Barmberzigkeit? Man fündigt und lebt, es kamen Günden hinzu, wie sich das Leben vermehrt; man tästert täglich, und "er läßt die Sonne aufgehen über Gute und Böse. Matth 5." Er ruft überall zur Besserung, er ruft überall zur Buße, er ruft durch Boblihaten, er ruft, indem er Leben verleiht, er ruft durch das Lesen, er ruft durch den Tadel, er ruft durch den innersten Gedanken, er ruft durch die Züchtigung und durch das Mitleiden der Tröstung.

Er ift langmuthig und von vieler Nachsicht. Aber fieb, baß bu nicht burch den langen Migbrauch ber Erbarmung Gottes Born, wie der Apostel fagt, sammelit auf den Weg des Bornes. Denn dieß fagt der Apostel: "Dber verachteit bu die Schäpe feiner Gute und Langmuth, nicht miffend, daß die Erbarmung Gottes dich jur Bufe antreibt? Rom. 2." Menn er beiner schont, glaubft bu, baf bu ibm gefällft? Dieg baft bu gethan, fpricht er, und ich fchwieg, ba meinteft du boshaft, ich fen bir abnlich. Pf 49. Mir gefallen nicht die Sunden, aber durch Langmuth fuche ich gute Sandlungen. Burbe ich die Gunden frafen, fo fande ich feine Befenner Daber ruft dich der herr burch feine Erbarmung aur Bufe. Wenn du aber fagft, ce verging der beutige Tag, fo wird es auch mit dem morgigen fenn, fo fommt ploBlich fein Born. Bruder, verschiebe es nicht, Dich jum Berrn ju betebren. Ginige wollen fich befebren und verschieben es, indem fie ben Raben nachahmen. Der von ber Arche entlaffene Rabe febrte nicht jurud. Gott fucht nicht eine Bergögerung mit der Rabenftimme, fondern ein Befenntnif im Seufar einer Taube. Die beraudgelaffene Taube febrte jurud Wie lange fagft bu Morgen? fieb auf bas lette: weil du biefes nicht weißt, fo genügt es, daß bu bis jest als Gunder gelebt haft 1).

<sup>1)</sup> Enarr. iu Ps. 102, n. 16.

### deich in ber Garmbergi, The? Blan

den aldringenat until midle (aldeblier fen Termenden).

## Das Gundenbekenntniß ift der Unfang der Bekehrung.

Es gibt Zweierlei, Mensch und Gunder Bas Mensch beift, bat Gott gemacht, was Gunder beift, bat der Menich felbft gemacht. Tilge, was du gemacht baft, baf Gott errette, mas er gemacht bat. Du mußt an dir bein Bert baffen und Gottes Werfe lieben. Wenn bu aber ein Diff. fallen an dem, was du gemacht baft, ju empfinden aufanaff, fo fangen auch bamit beine guten Werfe an, weil bu beine ichlechten Werte nicht entschuldigeft. Der Anfang ju den guten Berfen ift bas Befenntnif ber bofen Berte. Du thuft Die Babrbeit, und fommit jum Lichte. Bas beift bas, bu thuft Die Babrheit, und fommft jum Lichte? Du ftreichelft dir nicht, schmeichelft dir nicht, fiebit nicht mit Wohlgefallen auf dich und fagft : 3ch bin gerecht, - ba du ungerecht biff, und du fangft an, die Babrbeit ju thun. Du fommft aber zum Lichte, baf beine Berte offenbar werden, weil fie in Gott gethan find, weil auch felbit diefes, was dir miffiel, nämlich deine Gunde, dir nicht miffiel, wenn Gott dir nicht leuchtete und dir feine Bahrheit zeigte 1).

"Bahrheit ift von der Erde entstanden. Bs. 84;" das Bekenntniß vom Menschen. Denn du warst ein sündiger Mensch. Der du einst sündigtest, hörtest, "Erde bist du, und zur Erde sollst du werden. Gen. 3;" es entstehe von dir die Wahrheit, damit vom himmel die Gerechtigkeit herabsehe. Wie entsteht von dir die Wahrheit, da du Sünder bist, da du ungerecht bist? Bekenne deine Sünden und es wird von dir Wahrheit entstehen. Denn wenn du dich, da du ungerecht bist, für gerecht hälft, wie wird von dir die Wahrheit entstehen? Wenn du dich aber als ungerecht

<sup>1)</sup> Tract, 12. in Joan.

bekennft, da du es bift, fo ift die Babrheit von der Erde bervorgegangen.

Sieh auf jenen Publikan, der weit hinter dem Pharifaer im Tempel betete, und der die Augen nicht zum himmel zu erbeben wagte, sondern an seine Brust schlug und sagte: "D herr, sen mir Sünder gnädig Luc. 18." Sieh, die Wahrheit ist von der Erde entstanden, weil der Mensch seine Sünden bekannte. Was folgt also? "Wahrlich, sage ich euch, es ging der Publikan gerechtsertigt hinweg, mehr als jener Pharisäer, weil jeder, der sich erhöht, erniedrigt, und der sich erniedrigt, erhöht wird." Es ging bervor die Wahrheit von der Erde im Bekenntnisse der Sünden, und die Gerechtigkeit sah vom himmel, daß der Publikan gerechtsertigt von dannen ging, mehr als jener Pharisäer.

Denn damit ihr wisset, daß die Wahrheit jum Bekenntnisse der Sünde gehöre, sagt der Evangelist Johannes: "Wenn
wir sagen, wir haben keine Sünden, so betrügen wir uns
selbst, und es ist die Wahrheit nicht in uns. 1 Joh. 1."
Wie aber die Wahrheit von der Erde entsiehe und die Gerechtigkeit vom himmel herabblicke, so höre ihn weiter:
"Benn wir unsere Sünden bekennen, so ist er treu und gerecht, daß er uns unsere Sünden nachlasse und uns von
jedem Unrechte befreie." Also ist die Wahrheit von der
Erde entstanden und die Gerechtigkeit sah vom himmel.
Welche Gerechtigkeit? Die da sagte: Verschonen wir diesen
Menschen, weil er sich selbst nicht verschonte; verzeihen wir,
weil er seinen Zustand einseht. Er wollte sich selbst strafen,
und ich will ihn erlösen. "Die Gerechtigkeit wird vor ihm
einhergehen und er wird am Wege wandeln."

Es ift jene Gerechtigkeit, die fich offenbart im Bekenntnisse der Sünden; denn es ift selbst die Wahrheit. Denn
du mußt gegen dich gerecht seyn und dich ftrafen. Dieß ist
die erfte Gerechtigkeit des Menschen, daß du dich als bose
strafest und Gott dich gut macht. Weil also dieß die erste
Gerechtigkeit ist, so ist sie der Weg, worauf Gott zu dir
fommt; da bahne ihm den Weg im Bekenntnisse der Sünden.
Daher sagte auch Johannes, da er im Wasser der Buse

taufte: "Bereitet den Weg des herrn und machet gerade seine Pfade. Matth. 3." Du gestelest dir in deinen Sünden, o Mensch; es mißfalle dir dein Zustand, um das zu werden, was du nicht warest. Bereitet den Weg dem herrn; es gehe jene Gerechtigkeit voran, daß du deine Sünden betennest. Es wird Jener sommen und dich besuchen, weil "er am Wege wandeln wird." Schon sest er sich in Bewegung und ist schon am Wege. Bevor du aber deine Sünden befanntest, hattest du Gott den Zutritt zu dir abgeschnitten, er sonnte nicht zu dir sommen. Besenne deinen Zustand und du eröffnest den Weg und Christus wird sommen, und er wird seinen Juß auf den Weg seben, um dich in seine Fußstapsen einzusühren 1).

# filbit und es ift ber Liebent unde nu mas. i John A. E. Bete enflebe nut bie Ber

Stean domit the giffee bed bis 25 obidett jum Beltentie

Durch demuthiges Bekenntnif wird Gott in bas Berg des Sunders eingeladen.

febem Uneedite, befrete. Buja in bie Wabratit ron ber

Das Sündenbekenntniß ladet den Arzt zur heitung ein, wie im gesunden Zustande der, welcher fagt, ich bin gefund, feinen Arzt sucht 2).

"Wir werden dir bekennen, o Gott, wir werden bekennen und deinen Namen anrusen. Ps. 74." Vor dem Bekenntnisse rufe ihn nicht an, bekenne und ruse ihn an; denn den, welchen du anrust, rust du in dich. Denn was heißt anrusen, als in sich und zu sich rusen? Wenn er von dir angerusen, oder zu dir gerusen wird, zu wem kommt er? Zum Stolzen kommt er nicht. Gewiß ist er hoch, es erreicht ihn nicht der Ausgeblasene. Um alles Hohe zu erreichen,

In the Republic L

<sup>1)</sup> Enarr. in Ps. 84. n. 14. 16.

erheben wir uns, und wenn wir es nicht erreichen fonnen, fo suchen wir Maschinen oder eine Leiter, damit wir erhöht das Sobe erreichen. Gott hingegen ift hoch und er wird vom Riedrigen erreicht. Es ift geschrieben: "Gott ift denen nahe, die ihr Herz zerkutrschten. Ps. 33"

Die Zerknirschung des herzens ift Krömmigfeit und Demuth. Ber fich gerfnirscht, ber gurnet fich. Gegen fich ift er gornia, um einen verfobnten Gott gu baben; an fich bat er einen Richter, um an Gott einen Schuper ju baben. Daber fommt Gott auf die Ginladung. Bu wem fommt er? Bum hoffartigen fommt er nicht. Sore ein anderes Zeugnif: "Erhaben ift der Bert und er fieht auf das Riedere, bas Sobe aber fieht er von Weitem an. Bf. 137." Gott ift erhaben, aber bas Diebere fieht er nicht von Beitem an. wie das Sobe. Aber damit nicht die Stolzen, wenn gefagt mird, daß er auf das Niedere febe, fich über ibre Ungeftrafibeit erfreuen, gleich als wurde er die Stolzen nicht er. fennen, da er in der Sobe wohnt; fo find fie erschrect, und es murde ju ihnen gefagt: Er ficht und er erfennt euch, aber von weitem. Diefe macht er felig, denen er fich nabt: ibr aber, fpricht er, ibr Soffartigen, ibr Soben, werdet nicht ungefraft fenn, weil er euch erfennt; ibr merbet nicht felia fenn, weil er euch von der Ferne anblickt.

Sehet also, was ihr thuct; weil, wenn er erkennt, er nicht verzeiht. Bester also er verzeiht, als er erkennt; bekenne also und rufe ihn an. Denn durch das Bekenntniß reinigst du den Tempel, wohin er gerusen kommt Bekenne und rufe an. Er wende das Angesicht von deinen Sünden, er wendet es aber nicht von dir; er wendet es von dem hinweg, was du gemacht hast, aber nicht von dem, was er gemacht hat. Denn die Menschen hat er selbst gemacht; deine Sünde hast du selbst gemacht. Bekenne also und rufe an, sage: "Wir wollen dir, o Herr, bekennen, ja bekennen." Die Wiederholung selbst ist die Bekräftigung, daß es dich nicht reut, bekannt zu haben. Denn nicht einem Grausamen hast du bekannt, nicht einem Rächer, einem Verspotter; bekenne mit Vertrauen. Höre eine andere Stimme des Psalms, die er.

17 \*

mabnt: "Bekennen wir Gott, weil er gut ift. Pf. 105." Was heißt das, weit er gut ift? Warum fürchtet ihr das Bekenntniß? Er ift gut, er verzeiht dem Bekenner. Fürchte ein Bekenntniß einem Menschen vor Gericht abzulegen, er möchte dich strafen; Gott aber nicht, mache den durch das Bekenntniß gnädig, den du durch dein Läugnen nicht unwissend machst.

Last uns dir bekennen, o herr, last uns bekennen, und last uns voll Sicherheit deinen Namen anrufen. Wir haben geöffnet unsere herzen im Bekenntnisse, du hast geschreckt, gereinigt. Das Bekenntnis macht uns demüthig, nähere dich den Demüthigen, der du tich entfernest von den Hoben. Ich sagte, warum vor der Anrusung das Bekenntnis vorhergeht, weil du den, welchen du anrusst, einladest. Er will aber nicht ungerufen kommen, wenn du hoffärtig bist; wenn du aufgeblasen bist, kannst du nicht bekennen. Und du läugnest vor Gott nicht das, was er nicht weiß. Daber belehrt ihn dein Bekenntnis nicht, sondern es reiniget dich 1)

the aber, foricht ereibt hofferigen ibr hoben werdet nicht ungeftraft fenn, will er encheffennt; ihr merbet nicht felig fenn will er euch ber bewar anbitale.

ober bon miliene, I ber meiner gild benen er fich note;

Das Bekenntniß des Sunders ift ein Lob Gottes.

"Kommet, den Herrn zu preisen und zu lobsingen Gott unser Heil, kommen wir ihm im Bekenntnisse zuvor. Das Bekenntniss bedeutet in der Schrift zweierlei; es ist Bekenntnis des Lobes bezieht sich auf die Shre dessen, der gelobt wird; das Bekenntnis der Buse ist Selbistrafe dessen, der bekennt. Denn die Menschen bekennen, wenn sie den Herrn loben, und sie bekennen, wenn sie sieh selbist auflagen, und die Junge thut nichts Würdigeres. Ich glaube in Wahrheit, das es

befamer, uldet einem Raders einem Merfrouger, bekannt mit

<sup>1)</sup> Enarr, in Ps. 74, n. 2. 3.

felbst Gelübde sind, wovon es in einem andern Pfalm beißt:
"Ich werde dir meine Gelübde darbringen, die meine Lippen unterschieden haben. Pf. 65." Nichts ift so fein, als diese Unterscheidung, nichts so nothwendig sowohl zum Bekennen als zum Handeln. Wie also unterscheidest du die Gelübde, die du Gott bringest? Daß du ihn lobest und dich anklagest, denn es ist seine Erbarmung, die die Sünden vergibt. Denn wollte er nach Berdienst handeln, so hätte er nur zu strafen. Rommet also, sprach er, daß wir schon unsere Sünden verlassen und er mit uns nicht Nechenschaft mache über das Bergangene; sondern es sollen neue Taseln gemacht werden, indem jede Handschrift unserer Schulden ausgelöscht wird.

Wie groß also sein Lob und seine Erbarmung sen, das laßt uns bekennen, indem wir loben. Denn gabe es nur immer ein Bekenntniß der Buße, so könnte es von dem Herrn selbst im Evangelium nicht heißen: "In jener Stunde frohlockte Jesus im heiligen Geiste und sagte: Ich bekenne dir Bater, herr des himmels und der Erde, daß du dieses vor den Alugen und Weisen verborgen und den Aleinen geoffenbaret hast. Luc. 1. 40." War vielleicht Christus in der Buße, weil er bekannte? Er hatte über nichts Reue zu empfinden, weil er nichts Schuldbares gethan hatte; sondern er bekannte zum Lobe des Vaters. Und weil hier ein Ort für die Freude ist, so müssen wir jenes Bekenntniß verstehen, das zum Lobe Gottes abgelegt wird. Daher auch das Hobelied, so daß wir hier nicht ein Bekenntniß der Büßenden, sondern der Lobenden verstehen.

Und was sollte uns nicht überall jum Bekenntnisse einladen, da er fagt: "Kommen wir ihm juvor im Bekenninis?" Was heißt zuvorsommen? Er will kommen, fommen wir ihm entgegen im Bekenntnisse, ebe er kommt, verurtheilen wir uns durch das Bekenntniss, damit Jener nicht zur Bestrafung, sondern zur Belehrung komme. Oder gehört dieses nicht zum Lobe Gottes, wenn du deine Sünden bekennest? Ja es gehört ganz vorzüglich zum Lobe Gottes, weil um so mehr der Arzt gelobt wird, je verzweislungsvoller der Arankbeitszustand war. Bekenne also deine Sünden, je mehr du an dir wegen beinen Missethaten die hoffnung aufgabest. Denn um so größer ist das Lob des Vergebenden, je größer die Sündenmasse des Vefennenden. Glauben wir also nicht, daß wir das Lob der Lobpreisung verlassen haben, wenn wir bier jenes Vefenntnis versiehen, wornach wir unsere Sünden bekennen. Und dieß gehört zur Lobsingung, daß wir mit dem Vefenntnisse unserer Sünden Gottes Lob erheben "Kommen wir ihm zuvor im Vefenntnisse")."

## entiller aphilippens upflucket praime attrophise & orn, modern

ent 1990 ogene ifnadia-ferif igen bin ibm

Das reuevolle Vekenntniß gehe auf dieser Erde dem freudigen Jenseits zuvor.

Refus ton bettlern Olenie und foote: Robert betteme

"Befennen wir dem Beren, weil er gut ift. Pf. 117." Wenn du loben willft, was lobest du ficherer als das Gute? Wenn du beine Gunden befennen willit, wem ficherer als dem Guten? Du befenneft dem Menschen, weil er bofe ift, und wirft verdammt; Gott aber, weil er gut ift, befenneft du, und du wirft gereinigt. Wenn du das Befenntnig bes Lobes betrachteft, fo ift, mas bu immer reichlich loben willft, damit deine Willensbestimmung beschäftigt, daß bu geigeft, baß bas gut fen, mas du lobeft. Denn das Gute lobt man mit Recht, wie man das Bofe mit Recht tadelt. Es in furg gesprochen das Lob des Beren, deines Gottes: er ift gut. Wenn auch bu aut bift, fo lobe, mober bu gut bift; wenn du bofe bift, fo lobe, daß du gut werdeft. Denn wenn du gut bift, fo bift du von ibm gut; wenn du bofe bift, fo bift du es von dir. Rliebe von dir und fomme ju ibm, der dich fcuf 2).

To is stored and vortaging the Lobe Money-

<sup>1)</sup> Enarr in Ps. 94, n. 1.

<sup>2)</sup> Serm. 29.

Unterwirf dich Gott, bete an, erniedrige dich, bekenne ihm, der dich schus; weil Niemand wieder erschafft, als wer erschafft, Niemand herstellt, als wer es machte. "Er selbst machte uns, und nicht wir uns selbst. Ps 99." Babrhaft, wenn er dich machte, so hättest du nichts zu machen, da du aber schon bist, so hast auch du zu handeln; zum Urzte eile, siehe ihn an, der überall ist. Und damit du ihn aurieses, erweckte er dein Herz und er gab dir die Kraft anzurusen. Denn Gott ist es, der in uns wirft, sowohl das Wollen als das Vollbringen. Phil. 2. 2."

Damit du einen guten Willen habest, ging seine Berufung voran. Rufe, mein Gott, seine Erbarmung geht vor mir her. Pf. 58. Um zu sepn, zu fühlen, zu bören und mitzufühlen, ging seine Erbarmung voran. Sie fam dir in Allem zuvor; fomm auch du seinem Zorne zuvor. Wodurch, sagst du? Befenne, daß du dieß Alles von Gott habest, was du Gutes hast, und von dir, was du Böses hast. Um ihn nicht in seinem Gütern zu verachten, so lobe dich; um ihn nicht in deinem Bösen anzuslagen, flage dich an; dieß ist wahres Befenntniß. Er, der dich mit solchen Gütern überhäuste, wird zu dir sommen und dein Gutes und Schlimmes einsehen; er sieht, wie du sein Gut benützt hast. Weil dich daher Gott in allem dem überhäuste, so sommen wir ihm zuvor im Befenntnisse. Ps. 94."

Bevor er fommt, werde er bifanftigt; che er fommt, werde er beruhigt. Denn du haft den Priefter, durch den du Gott deinen Herru befäuftigen fannft, und es ift Gott selbst mit dem Vater bei dir, der Mensch ift um deinerwillen. Klage dich an, lobe ihn. Indem du dieß thuest, so wird der, der für dich gestorben ift, kommen und dich beleben 1).

"Tretet ein in feine Thore mit Befenntnif. Bf 99." Die Pforte, das beift der Anfang, sen das Befenntnif Daber heißt es in einem andern Pfalm: "Empfanget den herrn im Befenntniffe. Pf. 146" Was er dort Empfangen

<sup>1)</sup> Serm. 176.

nannte, das fene, in die Thure eintreten im Bekenntniffe. Und wenn wir eingetreten find, was werden wir nicht bekennen? Bekenne immer, du haft immer zu bekennen. Es ist schwer, in diesem Leben sich so zu bessern, daß nichts Tadelnswerthes mehr am Wenschen ift. Du mußt dich selbst verdammen, damit dich Jener nicht verdamme.

Wann wird es fein Bekenntniß der Sünder mehr geben? In jener Rube, in jener Gleichheit mit den Engeln. Aber sebet, ich sagte, es wird kein Sündenbekenntniß mehr sen. Ich sagte nicht, es wird kein Bekenntniß sehn; denn es wird ein Bekenntniß des Lobes senn. Immer wirft du bekennen ihn als Gott, dich als Geschöpf, ibn als Schüßer, dich als Beschüßten "In seinen Hallen bekennen wir ihn in Hymnen." Un der Pforte bekennen wir, und wenn wir eingetreten sind, in Lobgesängen. Die Hymnen sind Lobgestange. Wenn du eintrittst, so klage dich an; wie du eingetreten bist, so lobe ihn. "Definet mir die Thore der Gerechtigkeit, Ps. 47;" und anderswo heißt est, in se eintretend werde ich Gott bekennen. Sagt er, wenn ich eingetreten bin, werde ich nicht mehr bekennen? Auch wenn ich einzgetreten bin, werde ich bekennen 1).

"Herr, mein Gott, in Ewigkeit will ich dich bekennen. Bf. 29." Was heißt das? In Ewigkeit will ich dich loben, weil wir fagten, es gebe auch ein Bekenntniß des Lobes, nicht allein in den Sünden Bekenne also jest, was du gegen Gott gethan haft, und du wirst bekennen, was dir Gott gethan hat. Was hast du gewirft? Sünden. Was Gott? Wenn du beine Sünden bekennest, so läßt er sie dir nach, daß du, ihm nachher lobsingend, in Ewigkeit von der Sünde nicht mehr gequält werdest; daß dich mein Lob preise und ich nicht gequält werde. Es seufzt zu dir meine Demuth, es besingt dich mein Ruhm 2).

13 Serm 176.

<sup>1)</sup> Enarr. in Ps. 99 n. 16.

<sup>2)</sup> Enarr. 2. in Ps. 29. num 22.

wieb gebeilte bas aufgeblafene memorien. Denn bagu mieb et pielleicht verworfen, damit af gertniefcht geheilt merba-

Buer Bert olfo. Bruber, fen nicht anfrecht, ibe es gebeffent

ift, "Der, bie gerlniefcben iergens find, beile" - er beilt alfe bei gertaleichten Bergen, beilt bie Befrangenben, beilte Bur Seilung führt die Zerknirschung in ber Bufe. fit feine Burfernung füblen tonven. Colde beilt er

Mit er verbindet ibre & rinieichungen " EBas ift bieft

"Ein Opfer bem Beren ift ein betrübter Beift, ein Berg, gerfniricht und gedemuthigt, verschmäbit bu nicht, o Gott. Bf. 50 " Du baft etwas jum Darbringen. Siebe dich nicht um eine Seerde um, bereite nicht Schiffe, um in die außerften Lander ju fabren, um dort Beibrauch ju bolen; fuche in beinem Bergen, was Gott angenehm ift. Das Berg ift gu gerfnirichen. Warum fürchteft bu, es mochte bas gerfnirichte gu Grunde geben? Dort baft du ce: "Gin reines Ders Schaffe in mir, o Gott." Damit alfo ein reines geschaffen werde, so werde das unreine zerschlagen 1).

"Der, die gerfnirschten Bergens find, beilt. Bf. 146 " Die das Berg nicht gerfnirschen, werden nicht gebeilt. Bas beint das, bas Berg gerfnirfchen? Es fen euch befannt, Theuerfte: machen, daß man geheilt werden fonne. Denn an vielen andern Stellen ber Schrift wurde gefagt und porgualich in diefer : "Wenn bu Opfer gewollt batteft, fo batte ich es gegeben. Pf. 50;" dieß fagte er ju Gott , menn du Opfer gewollt batteft, fo batte ich es gebracht, an Brand. ovfern aber freueft du dich nicht." Wie alfo? Gollen wir obne Dofer bleiben? Er will ein anderes Opfer. Er fagt: "Ein Opfer dem Beren ift ein betrübter Beift, ein gerfnirich. tes und gedemüthigtes Berg verschmäbest du nicht."

Er beilt alfo, die gerknirschten Bergens find, weil er fich diefen beilend nabert, wie ce anderemo beift : "Dabe ift der Berr denen, die das Berg gerfnirfchen. Pf. 33." Welche gerknirschen bas Berg? Die Demuthigen. Belche gerknirichen es nicht? Die Dochmuthigen Das gerfnirschte Berg Stickt meit mie glauben. bag nufere Gebeine eines begangen

wird geheilt, das aufgeblasene verworfen. Denn dazu wird es vielleicht verworfen, damit es zerknirscht geheilt werde. Euer herz also, Brüder, sen nicht aufrecht, ebe es gebessert ift. "Der, die zerknirschten herzens sind, heilt" — er heilt also die zerknirschten herzen, heilt die Bekennenden, heilt, die sich selbst frafen, die gegen sich selbst frenge sind, damit sie seine Entfernung fühlen können. Solche beilt er

"Und er verbindet ihre Zrknirschungen." Was ist dieß? Wie die Nerzte die Wunden verbinden. Denn man soll es wissen, und man kann es von den Nerzten hören, wenn etwas schlecht und verkehrt gebunden ist, so zerbrechen es die Nerzte, um es zu verbessern, und machen eine neue Bunde, weil die schrift, die Wege Gottes gerade, aber der ein schlechtes herz hat, wird sich auf ihnen stoßen. Oscas. 14." Was heißt das, der ein schlechtes herz hat? Der ein verkehrtes herz hat. Er glaubt, verdreht sen Alles, was von Gott gesagt wird; er glaubt, lus seu, schlecht. was Gott gemacht hat und es mißfallen ihm alle Gerichte Gottes, vorzüglich die ihn tressen, und er streitet, wie schlecht Alles Gott mache, weil er es nicht nach seinem Willen macht.

Ein verfehrtes Berg ift fcblecht, weil es fich nicht ju Bo:t befehrt, fondern Gott nach fich einrichten will. Bas fagt alfo Gott barüber? Du bift verfehrt, ich bin gerecht. Bareft bu gerad, fo murdeft bu meine Gerechtigfeit fühlen; gerade fo als ob du auf einen Boden ein frummes Soly legteft, es würde nach allen Richtungen bin wanten, was nicht die Unebenbeit bes Bodens, fondern des holges macht. Go fagt Die Schrift: "Wie gut ift Idrael denen, fo geraden Bergens find. Wie wird alfo ein verdrebtes Berg wieder gerade? Es ift verdreht und verhartet, es muß gebrochen und gerade gemacht werden. Du fannft dein Berg nicht gerade machen; bu gerbreche ce, damit er es gerade mache. Die geschiebt dieß? Durch das Befenntniß, indem du deine Gunden ftrafeft. Worauf weist anders das Rlopfen an die Bruft bin? Micht weil wir glauben, daß unfere Gebeine etwas begangen baben, Schlagen wir an die Bruft, fondern wir brucken bamit

aus, daß wir das Berg gerknirschen, damit es Gott gurechte richte 1).

ober befahl bir ein bemarger vert, und bu milli nicht

Da bist ein Glinden enteb. 22. da bier ein bein Gemiff.

Somaet anineblafen biff. D. .....

Durch Lein zerknirschtes Herz wird Gott verföhnt.

Denn ba baffeft bich nicht, wenn bie gegen bich frenge bift,

"Hättest du ein Opfer gewollt, so hätte ich es gegeben, an Brandopfern hast du feine Freude. Ein Opfer ift dem herrn ein betrübter Geift, ein zerknirschies und ein demüthiges herz wird Gott nicht verschmähen. Ps. 50." Merken wir, daß er da, wo er zeigt, Gott wolle fein Opfer, er zugleich zeigt, daß er Opfer wolle. Er will also tein Opfer vom geschlachteten Wieh, sondern ein Opfer vom zerknirschten herzen 1).

"Schlachtet Opfer und tretet ein in seine Sallen. Bf. 95." Was wollet ihr bringen, um in seine Sallen einzutreten? Sollen wir Stiere, Böcke oder Schafe bringen? Das sen ferne. hättest du ein Opfer gewollt, so hätte ich es gegeben. Er empsiehlt uns das Opfer, das wir darbringen sollen. "Ein Opfer für den herrn ift ein betrübter Geist, ein zerfnirschtes und demüthiges herz wirst du nicht verschmähen." Mit demüthigem herzen trete ein in das haus Gottes, und du bist mit einem Opfer eingetreten.

Benn du aber hochmuthig bift, fo gehft du umfonst binein. Denn woher wärest du flotz, wenn du nicht leer wärest? Bärest du voll, so wärest du nicht aufgeblasen. Bie wärest du voll, wenn du ein Opfer bei dir hättest, das du in die höfe des herrn trügest? Nimm ein Opfer und gehe ein in die hallen des herrn. Du hast kein Opfer,

<sup>1)</sup> Enarr. 2. in Ps. 146 n. 5, 6. 7.

<sup>1)</sup> L. 10. de Civ. Dei. c. 5.

darum willft du nicht eintreten. Was beißt das? Wenn Gott als Opfer dir bezeichnete einen Stier, einen Bock, einen Widder, so würdest du etwas darzubringen finden; er aber befahl dir ein demüthiges Herz, und du willft nicht eintreten. Denn dieses findest du in dir nicht, weil du von Hoffart aufgeblasen bift 1).

Du bift ein Sünder, räche dich an dir, gehe in dein Gewissen, ftrafe und p inige dich selbst. Denn so bringst du Gott ein Opfer dar. Demüthige dein Serz, zerknirsche dein Serz, freuzige dein Serz, und du wirst dich selbst in der Erbarmung bestern. Denn du hassest dich nicht, wenn du gegen dich strenge bist. Insoferne du verbessern willt, bist du gerecht, aber noch ungerecht, insoweit du dich noch zu bessern hast. Denn inwieserne du dir missallest, bist du ungerecht, inwieserne das Unrecht in dir dir missallt, bist du gerecht.

Billit du feben, wie gerecht du bift? Dief miffalle bir an dir, mas auch Gott miffallt: fo baft du dich ichon mit bem Willen Gottes verbunden und gehaft an bir, nicht mas jener machte, fondern mas jener bafte. Darum, weil du an bir baffeft, was bu gemacht baft, was auch iener baft, ber bicfes nicht machte, fingft bu an gegen bich frenge gu fenn, und es wird Gener barmbergia fenn; er icont, weil bu nicht geschont baft. Inwieweit bu also mit ibm verbunden bift, und an feinem Gefete Freude baft, und bas an bir verdammeft, was bas Gefet an bir verdammt, und bas an dir dir miffallt, was auch den Augen Gottes miffallt, erfenne, wie du gerecht bift; inwieweit du aber gefallen bift, baft bu bas getban, was Gott miffallt, und fturgeft burch eine gewisse menschliche Gebrechlichfeit und Schwäche bich in jenes und trägft noch die Schwäche des Rleisches, und feufzeft mit dem Bewußtseyn eines gewiffen Widerflandes: insoweit bift du ungerecht und ein Gunder. Seufge, da bu noch verwundet bift, guchtige bich, miffalle bir 3).

Du willft mit Gott verfohnt merden; wiffe, was du mit

<sup>2)</sup> Enarr. in Ps. 95 n. 9. 11.

<sup>3)</sup> Enarr, in Ps. 140 n. 24. 15.

dir thueft, daß Gott mit dir vereinigt werde. Zurne, daß du gefündiget, und, indem du dich felbft frafeft, fündige nicht. Erwecke das herz durch Bufe und dieß wird Gott dargebracht werden 1).

Denn was ift gerechter, als daß Jeder über eigene Sünden mehr als über fremde zürnet, und sich selbst straft und Gott darbringt? So wird, wenn durch Buße der alte Mensch vertigt oder geschwächt ist, Gott ein Opfer der Gerechtigseit nach der Wiedergeburt des neuen Menschen dargebracht, indem sich die abgewaschene Seele selbst opfert und darbringt am Altare des Glaubens, um vom göttlichen Feuer, d. h., vom beiligen Geiste, ergriffen zu werden "Opfertein Opfer der Gerechtigseit" 2)

### Advant affremebe biefereineit. 23. ibrait bie Gemen bie Grante

bingen fürrhrer, laffer bie fliebe in, bie nicht binbine, laffet

Die Buffe beginne mit Furcht und ende mit Liebe ju Gott.

Wenn du mir sagit, ich fürchte die hölle, ich fürchte das Brennen, in Ewigkeit gestraft zu werden, was soll ich sagen? Fürchtest du böslich und leer? Der herr selbst schaffte eine Furcht ab und führte eine andere ein, indem er sagte: "Fürchte nicht diejenigen, welche den Körper tödten, aber die Seele nicht tödten können, sondern vielmehr den, welcher Leib und Seele tödten kann;" daher sage ich euch: diesen fürchtet. Da also der herr die Furcht eingeschärft und starf eingeschärft, und die Drohung verdoppelt hat, soll ich sagen, deine Furcht ist schlecht? Dieses will ich nicht sagen. Fürchte immerhin, du fürchtest nichts Besseres, und tannst nichts mehr fürchten. Die Strafe fürchtest du, die

mir, fo mirb er, indem er nichte migjellen mie bes ben

<sup>1)</sup> Serm. 19. The hard the state of the land and a small and

<sup>2)</sup> Enarr, in Ps. 4, n. 7, 1999 (1994)

Liebe haft du noch nicht, und fürchtest stlavisch; es ift nur Furcht vor Bösem, nicht aber Liebe zum Guten da. Aber fürchte nur, daß diese Furcht dich beschüpe und zur Liebe führe. Denn diese Furcht, womit du die Holle fürchtest und darum nichts Böses thust, erhält dich, und so läßt sie die zur Sünde geneigte Seele nicht sündigen.

Es bute bich diefe Furcht, indem du aus Rurcht nichts Bofes thuft, und fo mird die Liebe fommen, fie tritt in dein Berg ein, und je meiter fie eintritt, befto mehr verfchmindet Die Furcht. Denn die Furcht bewirfte, daß du nicht bandelteft, die Liebe aber bewirft, daß du nicht bandeln millft. obichon du es ungeftraft thun fonnteft. Sch fagte, mas ibr fürchten und was ihr lieben folltet. Strebet nach ber Liebe, es trete die Liebe ein, laffet fie ein, itisem ibr auch ju fun-Digen fürchtet, laffet die Liebe ju, Die nicht fündigt, laffet fie au. Die Gutes thut. Wenn jene eintritt, gebt Die Furcht binaud. Gemehr diese eintritt, defto geringer wird die Rurcht. Wenn fie gang eingetreten ift, fo wird es feine Rurcht mehr geben; "weil die vollfommene Liebe die Furcht austreibt. 3 Rob. 4." Es fommt also die Liebe und vertreibt die Rurcht. Aber fie fommt nicht obne Begleitung. Gie bat ibre Rurcht bei fich, die fie felbft einführt, die aber rein bleibt in Emiafeit. Bf. 18 ienn da mir (and, eta furchie die Soll

Die knechtische Furcht ift die, womit du mit dem Teufel zu brennen fürchtest; die reine Liebe ist die, wornach du Gott zu mißfallen fürchtest. Betrachtet es, Brüder, und fraget selbst die menschlichen Neigungen. Der Stlave fürchtet, seinen Herrn zu beleidigen, um nicht gestraft, gefesselt und eingekerkert zu werden. Indem der Stlave dieses fürchtet, so sündigt er nicht. Ein guter, gerechter und freier Mann aber freut sich selbst an der Gerechtigkeit, und wenn er ohne Zeugen sündigen könnte, so will er auch Gott nicht zum Zeugen, und könnte er Gott sagen hören, ich sehe dich, wenn du sündigest, ich werde dich verdammen, aber du mißfällst mir, so wird er, indem er nicht mißfallen will den Augen des Vaters, des nicht zu fürchtenden Richters, nicht fürchten, verdammt, gestraft und gepeinigt zu werden, so daß er die

Baterfreude beleidige und den Augen des Liebenden miffalle. Denn, wenn er felbft liebt und die Liebe feines herrn empfindet, fo thut er nichts, was dem ihn Liebenden miffallt 1).

Was ift es Großes, die Strafe zu fürchten? Dieß thut auch der niedrigste Eklave, dieß auch der grausamste Räuber. Es ist nichts Großes, die Strafe zu fürchten, aber Großes ist es, die Gerechtigkeit zu lieben. Fürchtet also der, welcher die Gerechtigkeit liebt, nicht? Er fürchtet immerhin, nicht daß er in die Strafe falle, sondern daß er die Gerechtigkeit verliere. Meine Brüder, glaubet und schließet aus dem, was ihr liebet. Es liebt Jemand von euch Geld, glaubst du Jemanden zu sinden, der es nicht liebt? Doch aus dem, was er liebt, erkenne er, was ich sage. Er fürchtet den Berlust. Warum? Weil er das Geld liebt. Wie sehr er das Geld liebt, so sehr fürchtet er den Berlust. Also gibt es einen Liebbaber der Gerechtigkeit, der mehr im Herzen den Berlust fürchtet, als du, das Geld zu verlieren. Dieß ist die reine Furcht, sie dauert in Ewigkeit 2).

Die Furcht des herrn fen nicht fllavisch, sondern rein, umsonft liebend, ohne Furcht gestraft zu werden von dem, den er fürchtet, sondern fürchtend von dem, den man liebt,

So sehr fürchtet Jemand die Sünde, als er die Gerechtigkeit liebt, er wird ein Freund der Gerechtigkeit senn, wenn er aus Liebe zu ihr nicht fündigt; denn dann wird er in Wahrheit zu sündigen sich fürchten. Denn wer die Hölle fürchtet, fürchtet nicht, zu sündigen, sondern zu brennen. Jener aber fürchtet, zu sündigen, der die Sünde selbst wie die Hölle haßt. Dieß ist die reine Frucht, die bleibt in Ewigkeit. Denn jene Furcht ist mit einer Qual der Sünde verbunden, und ist nicht in der Liebe, und die vollsommene Liebe treibt sie aus 4).

1) Serm. 150.

<sup>1)</sup> Serm. 161. ( 1417Hang thrung sid salsing susminolillor

<sup>2)</sup> Tract. 43. in Joan.

<sup>3)</sup> Enarr. 2. in Ps. 18, n. 10.

<sup>4)</sup> Epist. 145.

## Darcefrende defetrene und den Nagen des Kebenden unigfange. Denn , menn er felde liede 142 die Lieberfrinen doeren emer windere fordene er neubig, man emerson Berbenden misfange der

Die Furcht der Strafe bereitet die Liebe vor.

le Firait sa fürance, abre meeles

Wenn du liebst, mit Ebristus zu senn, so fürchte, ohne ihn zu senn. Warum? Weil du mit dem Teufel senn wirst, wenn du ohne Ebristus bist. Und wo wird der Teufel senn? Höre Christus selbst: "Sehet in das ewige Feuer, das dem Teufel und seinem Anhange bereitet ist. Math. 25." Wenn du vom Feuer des himmels nicht brennest, so fürchte das Feuer der hölle. Wenn du nicht liebst, unter den Engeln Gottes zu senn, so fürchte, unter den Engeln des Teufels zu senn. Wenn du nicht liebst, im Reiche zu senn, so fürchte, im brennenden, unauslöschlichen und ewigen Feuer zu senn. Es liege in dir zuerst die Furcht, und es wird die Liebe sommen. Die Furcht sen der Erzicher, sie bleibe selbst nicht in dir, sondern führe dich zur Liebe, gleichsam zum Meister 1).

"Denn ihr habt nicht wieder empfangen den Geift der Anechtschaft in der Furcht. Nöm 5." Wir sollen also jest nicht schon in der Furcht, sondern in der Liebe, nicht Stlaven, sondern Söhne senn. Denn wer deswegen noch gut handelt, weil er die Strafe fürchtet, der liebet Gott nicht, er ist noch nicht unter den Söhnen, wenn er doch die Strafe fürchtet. Die Furcht ist ein Stlave, die Liebe ist frei, und, so zu sagen, ist die Furcht der Diener der Liebe. Damit nicht der Teusel dein Herz besitze, so gehe der Diener in deinem Herzen voran und bewahre der sommenden Gebieterin einen Plat. Handle auß Furcht vor der Strafe, wenn du es auß Liebe zur Gerechtigkeit noch nicht kannst. Es wird die Gebieterin, die Frau, kommen, und der Diener gehen, weil die vollkommene Liebe die Furcht austreibt <sup>2</sup>).

3) Larry D in Pr. O. m. to.

Appendix of the company of the

<sup>1)</sup> Serm. 349.

<sup>2)</sup> Serm. 156,

"Furcht ift nicht in der Liebe, sondern vollsommene Liebe treibt die Furcht aus, weil die Furcht eine Strafe hat." Es qualt das herz das Bewußtsenn der Sünden, die Rechtfertigung ift noch nicht eingetreten: Es gibt etwas, was sicht und immer sicht. Was sagt daher der Psalm von dieser Vollendung der Gerechtigseit? "Du hast verwandelt meinen Schmerz in Freude; du hast vernichtet den Bußsack und mich umgürtet mit Freude, daß dich mein Ruhm lobpreise und ich nicht betrübt werde. Ps. 29." Was heißt das, nicht betrübt werden? Es soll nichts dein Gewissen qualen. Es qualt die Furcht, aber fürchte nicht, es sommt die Liebe, welche heilt, was die Furcht verwundet. Die Furcht Gottes verwundet so, wie das Messer des Arztes das Faule hinwegnimmt, und gleichsam die Wunde vermehrt.

Sieb, als die Käulnif im Körver war, war die Bunde geringer, aber gefährlich: es tommt bas Meffer bes Argtes. die Bunde schmerzte weniger als fie febt schmerzt, ba geschnitten wird. Es schmerzt mehr, wenn gebeilt mird, als wenn nicht gebeilt wurde, aber defimegen, daß fie nicht mebr ichmerge, wenn die Seilung eintritt. Es ergreife die Rurcht bein Berg, daß fie die Liebe einführe. Es folgt auf die Beilung die Rarbe. Doch der Urgt ift fo groß, daß felbft feine Bunden erscheinen; daber überlaß dich feiner Rechten. Denn wenn du obne Kurcht bift, fannft du nicht gerechtfertigt werden; diefer Spruch ift von der beiligen Schrift. "Denn wer obne Furcht ift, fann nicht gerechtfertigt werden. Bred, 1." Es muß daber querft die Rurcht vorbanden fenn, damit die Liebe fomme. Die Rurcht ift das Seilmittel, die Liebe die Besundheit. Es ift aber ein anderer Ausspruch, der diefem entacgenzufteben icheint, in der beiligen Schrift: "Die Rurcht bes herrn ift rein, und dauert in Emigfeit. Bf. 18."

Er zeigt und eine ewige, aber eine reine Furcht, mahrend es anderswo heißt: "Die vollfommene Liebe treibt die Furcht aus." Fragen wir beide Aussprüche Gottes; der Geift ift einer, obschon die Sandschriften zwei, der Mund zweisach, die Zunge zwei. Wir hörten von einer Zunge: "Furcht ift nicht in der Liebe, sondern die vollsommene Liebe treibt die Furcht aus. 1 Joh. 4;" wir hörten von der andern: "die Furcht des herrn ift rein und dauert in Emigfeit." Nicht ohne Ursache steht hier rein, aber nicht dort, denn es gibt eine doppelte Furcht. Es gibt Leute, die darum Gott fürchten, um nicht in die hölle geworfen zu werden, um nicht zu brennen mit dem Teufel im ewigen Feuer. Dieß ist die Furcht, welche die Liebe anbahnt, aber damit verschwindet. Denn wenn du noch wegen den Strafen Gott fürchtest, so liebst du den noch nicht, den du so fürchtest. Du wünschest nicht das Gute, sondern meidest das Ueble.

Aber darum, weil du das Bose meidest, besserft du dich und fängst an, das Gute zu wünschen. Wenn du das Gute zu begehren angefangen haft, so wird in dir die reine Furcht senn. Diese besteht darin, daß du das Gute selbst zu verlieren fürchtest. Jene Furcht, nicht mit dem Teufel in die Holle geworfen zu werden, ist noch nicht reine Furcht; denn sie kommt nicht aus der Liebe Gottes, sondern aus der Furcht vor Strafe; wenn du aber Gott fürchtest, daß er dich mit seiner Gegenwart verlasse, so umfassest du ihn und wünschest ihn zu genießen

#### 25.

## Seufzer einer reumuthigen Seele.

Ich will durchgeben die vergangenen Schandthaten und die fleischlichen Gelüste meiner Seele, nicht weil ich sie liebe, sondern weil ich dich liebe, mein Gott. Aus Liebe zu deiner Liebe thue ich dieses, indem ich meine so verkehrten Wege überdenke in der Bitterkeit meiner Zurückerinnerung, daß du meine Freude senest, eine nicht täuschende Süßigkeit, eine glückliche und sichere Süßigkeit 2)

<sup>1)</sup> Tract. 9. in Epist. Joan.

<sup>2)</sup> L. 2 Conf. cap. 1.

Empfange das Opfer meiner Bekenntniffe von der hand meiner Zunge, die du gebildet und angetrieben haft, deinen Namen zu preisen, und heile meine Gebeine, daß sie sagen: herr, wer ift dir ähnlich? Denn der sagt dir nicht das, was in ihm vorgeht, um dich zu bekehren, der da dir bekennt, weil ein verschlossenes herz dein Auge nicht ausschließt 1).

Und dir, o herr, vor dessen Augen entblöst ist der Abgrund des menschlichen Gewissens, was wäre dir in mir verborgen, wenn ich auch dir nicht bekennen wollte? Denn dich würde ich vor mir verbergen, nicht mich vor dir. Nun aber, da mein Seufzen Zeuge ist, daß ich mir missalle, da glänzest du und gefällst, wirst geliebt und gewünscht, so daß ich erröthe über mich, mich wegwerfe und dich erwähle, und weder dir noch mir gefalle, außer wegen dir. Denn da ich sündhaft bin, so ist es nichts Anderes, dir zu bekennen, als mir zu missallen; sollte ich aber fromm senn, so ist es nichts Anderes, dir zu bekennen, als dieses nicht mir zuzuschreiben, weil du, o herr, den Gerechten segnest, aber zuvor rechtsertigest du den Sündhaften. Mein Bekenntnis also, o Gott, geschebe in deinem Angesichte, laut und in der Stille; denn es macht kein Geräusch, aber es ruft mit Verlangen 2).

"Ich werde dir bekennen, o herr, in meinem ganzen herzen. Bf. 137." Mein ganzes herz lege ich auf den Altar deines Bekenntnisses, ein Brandopfer des Lobes bringe ich dir dar. Mein ganzes herz entzünde die Flamme deiner Liebe; nichts in mir bleibe mir übrig, wohin an mir ich immer sehe; sondern ganz glübe ich von dir, brenne ich von dir, ganz liebe ich dich, gleichsam von dir entstammt 3).

Bu spät habe ich dich geliebt, so alte und so neue Schönheit, zu spät habe ich dich geliebt. Und sieh, du warest innen und ich außen, und ich suchte dich dort und ich stürzte ungestaltet in dieß Schöne, das du gemacht hast. Du warst

<sup>1)</sup> L. 5. Conf. cap. 1.

<sup>2)</sup> L. 10, Conf. cap. 2.

<sup>3)</sup> Enarr. in Ps. 137. n. 2.

mit mir, und ich war nicht mit dir. Dieses hielt mich ferne, bas nicht mare, wenn es an bir nicht mare 1).

Denn darin fündigte ich, baß ich nicht in ihm, sondern in seinen Geschöpfen mich und die Bergnügungen, das Erhabene und das Bahre suchte, und so in Schmerz zerfiel, in Verwirrung und Frethum 2).

Es sage dir nun mein herz, was es dort suchte, daß ich ohne Grund lasterhaft war und meiner Sündhaftigseit kein anderer Grund war, als die schändliche Bosheit. Und ich liebte sie, ich liebte zu Grunde zu gehen, ich liebte meine Unmacht. D häßlichseit, o Berzerrung des Lebens und Tiefe des Todes! Ronnte es wohl frei senn, was nicht erlaubt war, nur darum, weil es nicht erlaubt war? Welchen Nupen hatte ich einst, ich Unglücklicher, von dem, was ich mit Erröthen durchgebe 3)?

D der schrägen Bege, webe der tollfühnen Scele, welche hoffte, wenn fie dich verließ, etwas Besseres gu finden 4)!

"Erbarme dich meiner, o Gott, nach deiner großen Barmherzigkeit." Romme zu hülfe der schweren Bunde nach deiner großen heilfraft Ich habe etwas Schweres, aber ich fliebe zum Almächtigen. An meiner so tödtlichen Bunde würde ich verzweifeln, fände ich nicht einen so großen Argt 5).

"Mein Helfer, ich will dir lobsingen, weil du, o Gott, mein Pfleger bist." Was ware ich, wenn du nicht zu Huste fämest? Wie hoffnungslos wäre ich, wenn du nicht heiltest? Wo läg' ich, wenn du nicht herbeitämest? Gewiß, an einer schweren Bunde litt ich, aber jene Bunde suchte meinen allmächtigen Arzt. Dem allmächtigen Arzte ist keine Dellung unmöglich 6).

<sup>1)</sup> L. 10. Conf. cap. 17.

<sup>2)</sup> L. 12. Conf. cap. 20.

<sup>3)</sup> L. 2 Conf. c. 4, 7. 8.

<sup>4)</sup> L. 6. Conf. c. 16

<sup>5)</sup> Enarr. in Ps. 50. n. 6.

<sup>6)</sup> Enarr. in Ps. 58, Serm. 2. nam. 11.

"Basche mich mehr, o herr, von meiner Ungerechtigfeit und reinige mich von meiner Sünde. Pf. 50." Es wird nicht, o herr, meine Sünde ungestraft bleiben; ich kenne seine Gerechtigkeit, dessen Erbarmung ich suche; es wird nicht ungestraft bleiben, und darum will ich nicht, daß du mich strafest, weil ich meine Sünde strafe, daher bitte ich um Verzeihung, weil ich es erkenne 1).

"Wenn bu auf die Miffethaten fiehft, o Berr, mer mird besteben? Beil bei dir Bergeibung ift. Bf. 129." Denn gabe es bet dir feine Bergeibung, wollteft bu allein Richter und nicht barmbergia fenn, murdeft du auf alle unfere Bergeben feben und fie fuchen, mer murde besteben, mer fonne vor dir fteben und fagen, ich bin unschuldig? Wer fonnte besteben in Deinem Gerichte? Es bleibt alfo die einzige Soffnung, baß bei dir Bergeibung ift. Und mad ift dief für eine Bergeibung, als ein Opfer? Und mas ift das Opfer, als das, mas für und dargebracht wurde? Das unschuldig vergoffene Blut gernichtete alle Sunden der Schuldigen; ein fo großer Lofepreis befreite alle Gefangenen von der Sand des gefangenbaltenden Reindes. Der Berr, Sefus Chriftus, welcher un. fere Riedrigfeit nicht verschmabte, der bis ju diefem Leben tommen wollte, mit bem Berfprechen, alle Gunden, nachaulaffen, erweckte auch aus der Tiefe den Menschen, so daß er von der Tiefe rief unter der Laft der Gunden und die Stimme des Gunders jum Simmel drang. Wober, rief er, als von der Tiefe der Uebel 2)?

Ich bitte dich, erbore mich, o herr, durch das Beil unferer Bunden, welches am holze bing und zu beiner Rechten figend dich fur uns bittet 3).

Mit Necht habe ich ftarte hoffnung zu jenem, daß du beilen willst alle meine Gebrechen durch den, der zu beiner Rechten sigt und dich fur une bittet, denn sonft mußte ich

<sup>1)</sup> Enarr. in Ps. 50. n 8.

<sup>2)</sup> Enarr. in Ps. 129.

<sup>3)</sup> L. 9. Conf. c. 13.

verzweifeln. Denn viel und groß find meine Gebrechen, viel und groß find fie, aber größer ift dein Seilmittel 1).

Schenke, o herr, dem Unglücklichen deine Erbarmung, ber du so lange des Schuldigen geschont hast. Es neige sich zur heilung die Demuth des Bekennenden, den die Länge des Sünders nicht bewegen konnte. Unendliche Güte, sieh auf den Unglückseigen, siehe hernieder auf den Grausamen mit offenkundiger Barmherzigkeit. Hoffnungslos komme ich zum Almächtigen, verwundet eile ich zum Arzte. Bewahre die Nachsicht, der du so lange das Schwert der Rache zurückgehalten haft, tilge die zahllosen Vergehen durch die Größe deiner Erbarmung 2).

### 26.

Rach der Reue muß der Gunder genugthun.

Es genügt nicht, seinen Lebenswandel zu verbessern und die bosen Thaten abzulegen, wenn nicht wegen des Geschebenen Gott genug gethan wird durch den Schmerz der Buße, durch demüthiges Seufzen, durch das Opfer eines zerfnirschten herzens und durch Almosen; denn "selig die Barmherzigen, denn sie werden Barmherzigfeit erlangen. Math. 5." Denn es wurde nicht gesagt, daß wir uns nur von Sünden enthalten, "sondern auch wegen des Vergangenen, spricht der Prediger (21), bitte Gott, daß es dir nachgesassen werde" 3).

Es besteige alfo der Mensch gegen sich selbst den Richterftuhl feines Geiftes, und wenn er jenes Wort fürchtet, "daß wir uns ftellen muffen vor den Richterfluhl Christi, daß dort Jeder empfange, was er durch den Körper gethan hat, sen

<sup>1)</sup> L. 10. Conf. c. 43.

<sup>2)</sup> Serm. 117. in Append.

<sup>3)</sup> Serm, 351.

es Gutes oder Böses, 2 Cor. 5.", so fielle er sich vor sein Angesicht, daß es ihm nicht später mehr begegne. Denn dieses droht Gott dem Sünder, indem er sagt: "Ich werde dich anklagen und vor mein Angesicht stellen. Pf. 49" Indem also im Herzen so das Gericht angeordnet ist, so erscheine der anklagende Gedanke, das Gewissen als Zeuge und der Beiniger, die Furcht Alsdann fließe ein Blut der bekennenden Seele durch die Thränen 1).

Denn wenn du dich selbst zu richten und dir fetbst zu mißfallen anfängst, so wird Gott kommen und sich deiner erbarmen; wenn du dich strafen willst, so schont er. Wer aber hinreichend Buße wirkt, der ift sein eigener Bestrafer; er muß gegen sich selbst strenge senn, daß Gott gegen ihn mitleidig ist 2).

"Ich verfünde mein Unrecht, und ich werde Sorge haben für meine Sünde Pf. 37." Sen nicht forglos, wenn du deine Sünden befannt hast, gleichsam immer bereit zum Bekenntniß und zum Sündigen. So verkünde dein Unrecht, daß du Sorge halt für deine Sünde. Was heißt das, Sorge haben für seine Sünde? Beforgt senn für deine Bunde. Würdest du sagen, ich werde Sorge tragen für meine Sünde, was würde darunter verstanden werden, als, ich werde sorgen, daß sie geheilt werde? Denn das heißt Sorge tragen für das Unrecht, immer sich bestreben und bemühen, nach allen Kräften dahin trachten, die Sünde zu heilen.

Sieh, tagtäglich betrauerst du deine Sünde, aber vielleicht fließen Thränen und die hände ruhen. Es geschehen Almosen, es werden die Sünden jurückerkauft, es freue sich der Dürftige über seine Gabe, daß auch du dich freuest über das Geschent Gottes. Jener ist dürftig, auch du bist es; jener bedarf deiner und du Gottes. Verachtest du den, der deiner bedarf, sollte Gott nicht dich, der du seiner bedarfst, verachten? Also decke du die Dürftigseit des Armen, daß auch Gott dein Inneres erfülle. Ich werde Gorge tragen

<sup>1)</sup> Serm. 351.

<sup>2)</sup> Serm. 278.

für meine Sünde, heißt also, ich werde Alles thun, was zu thun ift, um meine Sünde zu tilgen und zu heilen 1).

Das Opfer des Christen ift das Almosen gegen den Armen: darum verzeiht Gott die Gunden. Wenn aber Gott Die Gunden nicht verzeibt, mer bleibt übrig, ale der Schul-Dige? Bon jenen Gunden und Gebrechen, ohne welche man nicht leben fann, werden die Menschen durch das Almosen gereinigt, wovon es eine doppelte Art gibt, durch Geben und Nachlaffen: durch das Geben, weil du ein Gut baft, burch Das Nachlaffen, weil du ein Uebel leideft. Diefe zwei Arten von Almosen bat der Berr, unser auter Lebrer, der auf der Erde die Worte abfürste, daß fie fruchtbar und nicht drückend fenen, febr furz gusammengefaßt: "Laffet nach, und es wird auch euch nachgelaffen merden; gebet und, es mird auch euch gegeben werden. Luc. 6." Laffet nach, und .es wird auch euch nachgelaffen werden, bezieht fich auf die Berzeibung: gebet, und es wird auch euch gegeben merden, bezieht fich auf bas Geben. Bon jenem Almofen, womit du Gott verzeiheft, verlierft du nichts. Sieb, fogleich bittet er um Berzeibung, bu verzeihft und verlierft nichts; du febrft an Liebe reicher nach Sause gurud.

Jene zweite Art von Almosen, wornach wir den Dürftigen geben muffen, scheint schwer zu senn, weil man das, was man hinweggibt, nicht mehr bengt. Aber auch hier gibt und der Apoptel Sicherheit, welcher sagt: "Bie Jeder hat, nicht so daß es Andern eine Erleichterung, euch eine Laft sen. 2 Cor. 8." Es bemesse also Jeder seine Kräfte, und er suche nicht hier Schäpe zu sammeln; er gebe, und er verliert es nicht. Ich sage nicht: dieß geht nicht zu Grunde, sondern ich sage: dieß allein geht nicht zu Grunde. Denn Anderes, was du nicht gibst und im Ueberstusse hast, verlierst du entweder im Leben oder im Tode. Alsdann, meine Brüder, sebet auf die Verheißung, wozu sie und ermahne. "Lasset nach, und es wird euch gegeben werden." Wenn er sagt, gebet, und es wird euch gegeben werden." Wenn er sagt, gebet, und es wird euch

<sup>1)</sup> Enarr, in Ps. 37. n. 21,

gegeben werden, so merke auf, zu wem er es sagt. Zum Menschen sagt es Gott, zum Sterblichen der Unsterbliche, zum Bettler ein so großer Hausvater. Und dieß wird Gott nicht widerrusen, was wir gegeben haben. Wir geben auf Wucher, aber Gott, nicht dem Menschen. Und wir geben es einem Reichen, ihm geben wir es, der es gegeben hat. Und für die geringen, nichtigen, hinfälligen, irdischen Dinge erhalten wir Unverwesliches, Dauerhaftes; was soll ich weiter sagen? er verspricht sich, der da verspricht. Wenn du ihn liebst, so kaufe ihn von ihm 1).

#### 27.

Die Bufe foll nicht unfruchtbar fenn.

Ich bitte euch, daß ihr betrachtet, was felbst unser Herr Jesus Christus sagen wird, am Ende der Welt, wenn er kommen wird zum Gerichte, daß sich alle Bölker vor ihm versammeln und daß er sie in zwei Theile scheiden, die einen zur Rechten und die andern zur Linken stellen, und zu denen zur Rechten sagen wird: "Rommet, Gesegnete meines Baters, nehmet das Reich, das euch bereitet ist vom Anbeginn der Welt." Zu denen zur Linken aber wird er sagen: "Gehet in das ewige Feuer, das dem Teusel und seinem Anhange bereitet ist. Matth. 25." Suche die Ursache entweder von einem so großen Lohne oder von so großer Strase. Warum werden diese das Reich erlangen? "Denn ich habe gebungert und ihr gabet mir zu essen." Warum werden diese in das ewige Feuer gehen? "Denn ich war hungrig und ihr gabet mir nicht zu essen." Was heißt dieses?

<sup>1)</sup> Serm. 42.

Sch febe an diefen, Die das Reich erlangen werden, daß fie geben ale aute und gläubige Christen, die bas Wort bes herrn nicht verachten und mit Bertrauen feine Berbeifungen erwarten; batten fie diefes nicht gethan, fo murde ibrem auten Leben Diefe Unfruchtbarteit nicht entsprochen baben. Denn vielleicht waren fie enthaltfam, feine Berruger, feine Schlemmer und feinem bofen Werte ergeben. Wenn fie diefes nicht waren, fo maren fie doch unfruchtbar: benn fie batten befolgt: enthalte bich vom Bofen, fie batten aber nicht befolgt: und thue bas Gute. Daber faat er zu ihnen nicht, fommet und befiget das Reich, denn ihr habt feusch gelebt, babt feines Betrugs euch ichuldig gemacht, feinen Urmen unterbrückt, feine Grenze verandert, feinen Deineid abgelegt. Er fagte nicht Diefest: fondern, empfanget bas Reich, benn ich mar bungrig und ihr gabet mir ju effen. Wie vorzüglich ift diefes, ba er das Uebrige übergeht und diefes allein bervorhebt? Wiederum fagt er ju jenen: Bebet in das ewige Feuer, das dem Teufel und feinem Unbange bereitet ift. Bie Bieles fonnte er gegen die Gottlofen fagen, wenn fie fragten: Barum geben wir in das emige Reuer? Warum, fragft du Gbebrecher, Sünder, Betrüger, Gottesräuber, Gottesläfterer, Ungläubiger? Nichts von dem, sondern: ich war bungrig und ibr gabet mir nicht zu effen.

Soviel ich fann, werde ich Gründe hiefür anführen. Es steht geschrieben: "Wie das Wasser das Feuer auslöscht, so vertilgt das Almosen die Sünde. Pred. 3." Wiederum sicht geschrieben: "Verschließe das Almosen im Herzen des Armen und es selbst wird den Herrn für dich bitten." Es ist ferner geschrieben: "Höre meinen Rath, o König, und erfause deine Sünden durch Almosen. Dan. 4" Und es gibt noch viele andere Zeugnisse des göttlichen Ausspruches, wodurch gezeigt wird, daß das Almosen viel zur Tilgung und Vernichtung der Sünden beitrage. Daher will er jenen, die er verdammen will, oder vielmehr jenen, die er frönen will, nur das Almosen zurechnen, gleichsam sagend: Es ist schwer, wenn ich euch untersuche und abwege und alle eure Thaten prüse, nichts zu sinden, um euch zu ver-

dammen; sondern gehet in das Reich, denn ich war hungrig, und ihr gabet mir zu essen. Ihr gehet also nicht in das Reich, weil ihr nicht gefündiget habt, sondern weil ihr eure Sünden durch Almosen vertilgt habet. Und wiederum sagt er zu jenen: gehet in das ewige Feuer, das dem Teusel und seinem Anhange bereitet ist, denn ich war hungrig und ihr gabt mir nicht zu essen. Denn wenn ich von allen euren Thaten absehe und auf mich blicke, so würdet ihr alle Vergehen und Sünden durch Almosen vertilgt haben, und das Almosen würde euch jest befreien und von der Schuld solcher Verbrechen losen. Denn selig die Barmherzigen, denn sie sollen Barmherzigkeit erlangen. Matth. 5. Gehet aber jest in das ewige Feuer. Dem sieht ein Gericht ohne Mitleiden bevor, der kein Erbarmen erwiesen hat.

Meine Bruder, gebet das tägliche Brod und flovfet an um das bimmlische. Der Serr ift das Brod; ich bin, fpricht er, bas Brod des Lebens. Wie mird er bir geben, wenn du den Armen nicht gibit? Du bedarfit ibn und er bedarf bich, und fo bedürft ibr euch gegenfeitig; aber meffen du bedarift, ber bedarf feines Andern. Thue, mas gegen bich geschieht. Denn nicht so, wie fich die Freunde gegenfeitig Boblibaten ermeifen, follen wir uns gegen ibn verbalten, weil er es felbit und gegeben bat. Er bedarf Reines, darum ift der Berr der mabrhafte. "Sch fagte jum Berrn, mein Gott bift du, weil du meiner Guter nicht bedarfft. Bf. 15." Da er alfo der Berr, und der mabre Berr ift, und unferer Güter nicht bedarf, fo wollte er, daß auch wir ibm etwas erweisen fonnten, in dem Sungerleiden der Armen. "Bas ihr einem von meinen Mindeften gethan babt, bas babt ibr mir gethan. Matth 25."

Nur furz und wohl foll man es überlegen, welch großes Berdienft es fen, den hungernden Chriftus gespeiset zu haben, und welches Berbrechen es sen, den hungrigen Chriftus abgewiesen zu haben. Es bessert zwar die Menschen die Buse der Sünden, aber sie selbst nütt nichts, weil sie von den Berken der Barmherzigkeit nicht begleitet ist. Dieß bezeugt der heilige Johannes, der den zu ihm Rommenden sagte:

Thuet würdige Früchte der Buße. Luc. 3.ª Wer also jene Früchte nicht bringt, glaubt ohne Ursache, durch die leere Buße Verzeihung der Sünden zu erlangen. Es ist wenig, von den Sünden sich enthalten, wenn man die vergangenen nicht heilen will, wie geschrieben steht: "Sohn, du hast gesündigt, fündige nicht mehr. Sirach 2" Und damit er es dabei nicht bewenden ließe, sagte er: "Und in Bezug auf das Vergangene bitte, daß es dir nachgelassen werde." Aber wozu das Vitten, wenn du dich nicht der Erhörung würdig gemacht hast, indem du keine würdigen Früchte der Buße bringest, daß du gleichsam als unfruchtbarer Baum umgehauen und ins Feuer geworfen werdest? Wenn ihr also erhört werden wollet, wenn ihr für eure Sünden abbittet, so vergebet, und es wird auch euch vergeben werden; gebet, und es wird auch euch vergeben werden;

## 28.

11m Verzeihung ju erlangen, muß ber Gunder felbst verzeihen.

Alle sagen: "Bergib uns unsere Schulden, wie auch wir vergeben unsern Schuldigern." Gott antwortet ihnen: Was bittet ihr, daß ich mein Versprechen erfüllen soll, wenn ihr nicht thuet, was ich euch befohlen habe? Was habe ich verheißen? Euch die Schulden nachzulassen. Was befahl ich? Daß auch ihr euern Schuldigern vergebet. Wie könnet ihr dieß thun, wenn ihr nicht eure Feinde liebet? Wenige sind es, die es thun, groß sind die, welche es thun, die Geistigen thun es. Was sollen wir also thun, o Brüder? Auf eine solche geringe Anzahl beschränkt sich die heerde

<sup>1)</sup> Serm. 60.

Christi? Wenn allein jene sagen sollen, vergib uns unsere Schulden, wie auch wir vergeben unsern Schuldigern, die die Feinde lieben, so weiß ich nicht, was ich thun oder sagen soll. Soll ich auch sagen, wenn ihr eure Feinde nicht liebet, so betet nicht? Ich wage es nicht, betet vielmehr, daß ibr sie liebet.

Der foll ich auch fagen, wenn ibr eure Reinde nicht liebet, faget im Gebet des Serrn nicht, vergib und unfere Schulden, wie auch wir vergeben unfern Schuldigern? Glaube, daß ich fage, faget es nicht. Wenn ihr es nicht faget, fo werden fie nicht nachgelaffen, und wenn ibr es faget und nicht thuet, werden fie nicht nachgelaffen. Daber muß man thun und es nicht fagen, daß fie nachgelaffen merden. Sch febe etwas, wodurch ich eine nicht geringe Rabl von Chriften troften fann. "Bergebet, damit euch vergeben merde. Luc. 6." Chriftus fagte es, und mas faget ihr im Gebete? Bergib und unsere Schulden, wie auch wir vergeben unfern Schuldigern. Go vergib, o Berr, wie wir vergeben, Dief fagft du: Go vergib, o Bater, der du im Simmel biff, unsere Schulden, wie auch wir unsern Schuldigern vergeben. Denn das mußt ihr thun, fonft merdet ihr ju Grunde geben. Wenn ein Reind um Bergeibung bittet, fo verzeihet fogleich. Und ift das viel für euch? Es war viel für dich, einen wuthenden Reind ju lieben; ift es für dich viel, einen Bittenden ju lieben? Bas fagft du? Er muthete und du baf. teft. Sch wollte lieber, du batteft damals nicht gehaft; ich wollte vielmehr, wenn bein Reind muthete, du murdeft dich an den herrn erinnern, der da fagt: "Bater, verzeihe ib. nen, denn fie miffen nicht, mas fie thun. Luc. 23." Diefes wollte ich gern feben, daß du auch ju der Beit, wenn bein Reind gegen bich wutbet, auf den Beren, beinen Gott, ber diefes fagt, fabeft.

Aber vielleicht fagst du, das that der, aber als Herr, als Christus, als Sohn Gottes, als Eingeborner, weil das Wort Fleisch geworden ift, was aber kann der verkehrte und unträftige Mensch thun? Wenn dir dein herr theuer ift, so denke ihn als Mitgenossen. Der heilige Stephanus

wurde gesteinigt; und indem er dabei knieete, betete er für seine Feinde und sagte: "Herr, rechne es ihnen nicht zur Sünde. Apostg. 7" Jene steinigten und baten nicht um Berzeihung, und er betete für sie. So sollst du senn, erhebe bich.

Barum baltft du immer bein Berg auf der Erde? Bore: Erbebet eure Bergen; breite es aus und liebe beine Reinde. Benn du den Butbenden nicht lieben fannit, fo liebe menigftens den Bittenden. Liebe den Menschen, der au dir fagt, Bruder, ich babe gefündigt, verzeihe mir. Alsbann, wenn bu nicht vergibft, fage ich nicht; Du verfichteft dein Gebet in deinem Bergen, fondern, bu wirft vom Buche Gottes vertilat merden Wenn bu aber dann vergibit, oder dann den Saß vom Bergen entfernt baft, fo fage ich, entferne den Saf, nicht den Ernft und die Bucht aus dem Bergen. Wie, foll ich jenen, ber um Bergebung bittet, guchtigen? Thue was du willft; denn ich glaube, daß du deinen Gobn liebft und biswillen guchtigeft. Du fummerft dich nicht um bie Thranen des Sohnes, weil du ibm die Erbschaft aufbewabrit. Ich fage diefes, daß du vom Bergen den haß entfernen follft, wenn bein Reind dich um Bergeibung bittet. Aber vielleicht fagit du : Er lügt, er täuscht. D du Richter über fremdes Berg, fage mir beine geftrigen Gedanten. Er bittet, fibt um Rachficht: verzeibe, verzeibe obne Ruchficht. Wenn du nicht verzeiheft, fo schadeft du nicht jenem, sondern bir: benn er meiß, mas er thun mird.

Wilft du nicht verzeihen als Mitgenosse deinem Mitgenossen, so geht er zu eurem herrn und wird ihm fagen, herr, ich babe meinen Mitgenossen gebeten, mir zu verzeihen, er wollte nicht, verzeihe du mir. Kann nicht der herr die Schulden seines Dieners vertilgen? Er erhält Berzeihung vom herrn und wird freigesprochen, du aber bleibst gebunden. Wie gebunden? Es fommt die Zeit des Gebetes, daß du sagest: Bergib uns unsere Schulden, wie auch wir vergeben unsern Schuldigern; der herr wird dir antworten: Du gottloser Knecht, da du so viel mir schuldig warst, so haft du mich gebeten und ich es dir nachgelassen; solltest du

dich nicht auch erbarmen über beinen Mitknecht, wie ich mich beiner erbarmt babe? Matth. 28. Aus dem Evangelium find diese Worte, nicht von meinem herzen. Wenn du aber, gebeten, verzeihest, so kannst du jenes Gebet verrichten. Und wenn du den wüthenden Feind noch nicht lieben kannst, so kannst du doch beten: Vergib uns unsere Schulden, wie auch wir vergeben unsern Schuldigern 1).

### 29.

Der Sunder foll sich huten, nicht mehr in die Sunde jurudgufallen.

Sebet, wie die Buse beschaffen senn mus. Viele nennen sich häufig Sünder, und doch haben sie noch immer eine Freude an der Sünde. Es ist ein Beständniß, aber keine Besserung; es wird die Seele angeklagt, aber nicht geheilt, sie wird für beleidigt erklärt, aber nicht ausgehoben. Die Buse macht nun zuverlässig den haß der Sünde und die Liebe Gottes. Wenn du solche Neue hast, daß in deiner Seele dir das bitter vorkommt, was früher im Leben süss war, und was dich früher am Körperlichen erfreute, dich jest in der Seele peinigt, dann seufzeit du recht zu Gott und fagst: "Dir allein habe ich gesündigt und Böses vor dir gethan. Bi. 50." Dieß ist die wahre Buse, daß Jemand so bekehrt wird, daß er zur Sünde nicht mehr zurücksehre, wenn Jemand solche Neue hat, daß er es nicht wieder thue 2).

<sup>1)</sup> Serm. 56.

<sup>2)</sup> Serm. 117. in Append.

Niemand verlasse die Gunde, um wieder dazu gurudzutehren und er verknupfe sich nicht so fehr an die Gunde,
daß er sie mehr bekennen als meiden will 1).

Sie sollen im Bekenntnisse von sich geben, was sie im herzen tragen; das herz wird gedrückt vom Taumel der Sünde; das Bekenntnis treibe es heraus; aber man kehre nicht mehr nach der Weise der hunde zurück. Send Christen, es ift sehr wenig, Ebristen zu beifen 2).

Send mabre und brüderliche Christen, ahmet nicht die Namenchristen nach, die an Werten leer sind. "Es genügt, in der Vergangenheit die Gelüste der Heiden vollführt zu haben. 1 Petr. 4." Verabscheuet die Hunde, die zum Gespieenen zurücktehren, verabscheuet ein reines und leeres Haus, sieben andere ärgere Geister kommen herbei, so daß das Lette des Menschen schlimmer ist als das Erste. Ihr behaltet den in euch, der euch reinigt 3).

Diese aber bereiten Gott einen Plat, die dem Teusel keinen geben; denn es will der Satan die herzen der Menschen bewohnen und dort Alles reden, was zur Verführung beiträgt. Aber was sagt der herr Jesus? "Der Fürst dieser Welt ift hinausgeworfen. Joh 12." Bovon hinausgeworfen? Vielleicht außer himmel und Erde, etwa außer das Weltgebaude? Nein, sondern aus den herzen der Gläubigen. Indem der Angreifer hinausgeworfen ift, wohne der Erlöser darin, denn der, welcher unser Schöpfer ist, ist auch unser Erlöser. Und der Teusel fämpst schon von Außen entgegen, er besiegt den nicht, der das Janere besist

"Nun aber leget auch ihr Alles ab. Col. 3." Leget ab, fpricht er, jenes Bofe, weswegen der Jorn Gottes über die Sohne der Ungerechtigkeit fommt, und versprechet euch nicht wegen eures Glaubens Ungestraftheit. Wenn der Geist wider das Fleisch ftreitet, so geschieht dies mit großer Un-

<sup>1)</sup> L. de S. Virg. c. 49.

<sup>2)</sup> Serm. 9.

<sup>3)</sup> Serm. 313.

<sup>4)</sup> Tract. 4. in Epist. Joan.

ftrengung burch bofe Begierben, burch unreine Lufte, burch Acischliche Regungen; aber durch die Gufigfeit der Beiligfeit, burch die Liebe der Reinigfeit, burch geiftige Bachfam. feit und durch die Bierde der Enthaltsamfeit mird miderftanden. Go werden fie von denen abgelegt, die ihnen geforben find und burch ibre Ginwilligung nicht in ibnen leben. Go, fage ich, werden fie abgelegt, indem fie burch fortgesette Bachsamfeit unterdrückt werden, fo baf fie nicht aufmachen. Ber, gleichiam ficher, von ihrer Ablegung abläft, bei dem erheben fie fich fogleich in die Burg der Geele, fenen fic bafelbit ab, bringen fie in ibre Anechtschaft und balten fie auf eine schändliche Beife gefangen, Rom. 6. Dann wird die Gunde berrichen in dem fterblichen Rorper Des Menichen, um feinen Begierden ju geborchen; alsbann mird er feine Glieder ber Gunde ju Baffen der Gottlofiafeit übergeben und fein Lettes wird fcblimmer, als fein Erftes. Matth. 12 1).

Durch Bufe, ja durch Bufe andert das Leben, wenn ihr allenfalls buffertig fend. Wenn es dich reut, warum thust die Sünde wiederum? Thue es nicht wieder, wenn dich das Vergangene reut; wenn du es noch thust, bist du gewiß nicht buffertig 2).

Es gibt sehr viele Büßende. Untersuche ich sie, so finde ich solche, die schlecht leben. Wie kann man das bereuen, was man thut? Wenn man Reue hat, so geschehe es nicht. Wenn es aber geschieht, so war es der Name, das Verbrechen blieb. Bessert, ja bessert euch, bitte ich euch. Das Ende des Lebens ift ungewiß. Feder Mensch wandelt mit seinem Zufalle. Warum verschiebet ihr es, gut zu leben, da ihr glaubet, daß das Leben lang dauern werde? Ein langes Leben erwartet ihr, und einen piöstlichen Tod fürchtet ihr nicht 3)?

<sup>1)</sup> L. de cont, c. 14.

<sup>2)</sup> Serm. 393.

<sup>3)</sup> Serm. 232,

Jeder soll sich büten zu glauben, jene gräulichen Berbrechen, von denen die, so sie thun, das Reich Gottes nicht besihen werden, könne man täglich begehen und täglich wiederum durch Almosen austöschen. Zum Bessern nämlich muß man das Leben bringen, und durch Almosen muß man Gott wegen des Bergangenen versöhnen, aber nicht darum besserft du dich, um immer ungestraft sündigen zu können. "Denn er gibt feine Erleichterung zum Sündigen. Pred. 19;" obschon er durch seine Erbarmung die begangenen Sünden vertilgt, wenn die gebührende Genugthuung nicht vernach-lässigt wird 1).

#### 30.

Das Leben des Chriften muß eine beständige Bufe fenn.

Dieses ganze Leben hindurch, so lange wir im sterblichen Fleische leben, soll man mit tiefer Demuth beständig Buße thun; fürs Eiste darum, weil Niemand das ewige, unverwesliche und unsterbliche Leben wünscht, außer er fühle Reue über dieses zeitliche, verwesliche und sterbliche Leben. Denn nicht so wird man zu einem neuen Leben durch die Heiligung der Taufe wiedergeboren, daß, wie man dort alle vergangenen Sünden ablegt, man ebenso die Sterblichseit und Berweslichseit des Fleisches ablegt. Weil dieses nicht so ist, so ist übrig, was geschrieben sieht und was Jeder an sich noch fühlt, so lange er auf dieser Erde ist: "Der Körper, der verweslich ist, beschwert die Seele und es drückt zur Erde die irdische Wohnung den vielsach beschäftigten Sinn. Weish. 9."

In jenem glücklichen Leben nun gibt es feinen Tod mehr, der durch den Sieg verschlungen wird; aber wer sollte

<sup>1)</sup> In Enchyr, cap, 60.

glauben, bag man, in welchem zeitlichen Glücke man fich immer befinde, boch über bas zeitliche Leben Reue fühlen muffe, Damit wir ju jener Unverweslichfeit mit ganger Saft laufen? Darum fagt auch der Avoftel: "Go lange wir im Rorper find, find wir von Gott entfernt, benn durch ben Glauben, nicht durch die Unschauung leben mir. 2 Cor. 5." Wer alfo lauft und municht, jum Baterlande jurudjufommen, und von Ungenicht ju Ungeficht ju schauen, außer, wer an feiner Banberichaft feine Freude mehr bat? Bon Diefem Schmerze fam auch jene Rlageftimme: "Bebe mir, daß meine Banberschaft lange geworden ift. Bf. 119." Und barum fagt auch der Apoftel: "Denn wir wiffen, daß, wenn unfer irdiiches Saus von diefer Wohnung aufgelost mird, wir eine Wohnung aus Gott haben, ein Saus, das nicht von Dienfcbenband, fondern ewig im Simmel ift. Denn gerade barnach feufgen wir, indem wir mit jener Bobnung, die vom Simmel ift, überfleidet werden wollen, wenn wir damit befleidet, nicht entblöst gefunden werden. Denn die wir in diefer Bohnung find, feufgen beschwert, in der wir nicht entblößt, fondern überfleidet werden wollen, damit bas Sterbliche vom Leben verschlungen merbe. 2 Cor. 5."

Was alfo wünschen wir, als nicht fo ju fenn, wie mir find? Und marum feufgen wir, außer aus Reue, weil wir fo find! Aber wenn werden wir nicht fo fenn? Wenn bas irdifche Saus gerfällt, daß wir die bimmlifche Bobnung sowohl der Seele als dem Körper nach durch Umwandlung bes gangen Menfchen erlangen. Darum fagte Sob nicht, es fen eine Berfuchung in diefem Leben, fondern daß Diefes Leben felbit eine Berfuchung fen, indem er fprach: "Sit nicht das Leben des Menfchen auf der Erde eine Berfuchung? Sob. 7." Dabei berührte er auch das Bebeimnif des gefallenen Menschen auf munderbare Beife, indem er fagte: "Gleichwie ein Sflave, ber feinen herrn flieht und ben Schatten verfolgt." Denn Diefes Leben ift nicht mehr als ein Schatten von einem Leben zu nennen. Dief ift im III. gemeinen darum gefagt, daß Miemand durch die Taufe, obichon er von feinen frübern Gunden gereinigt ift, fich boch

19 4

gum Stolze verleiten lasse, wenn er nichts begeht, wesmegen er von der Gemeinschaft des Altares abgesondert werde, sich gleichsam in voller Sicherheit wähnend; sondern vielmehr bewahre er die Demuth, welche beinahe das einzige christiche Mittel ift, das Erde und Staub sich nicht erhebt bis diese Nacht ganz vergehe, "in welcher alle Thiere des Waldes herumwandeln, brüllende junge Löwen, die von Gott sich Speise suchen. Ps 103."

Nuch der herr fagte: "In dieser Nacht wollte der Satan euch wie den Weizen rütteln. Luc 22" Wer von gefundem Sinn seufzt darum nicht? Wem sollte dieser Zustand nicht mißfallen? Wer sollte sich nicht, in Demuth bittend, des göttlichen Schußes würdig machen, bis aller Grund dieser Versuchungen vorübergeht und der irdische Schatten und jener, der niemals abnimmt, auf uns leuchte als der ewige Tag (1 Cor 4.), und das Dunkel der Finsterniß erhelle und die Gedanken des Herzens offenbare, und dann wird Jeder seinen Lohn von Gott haben 1)?

and the me of amendance or the seconders.

<sup>1)</sup> Serm. 351.

Challen or Fine the fina com first and the or the com the comments of the comment of the comment

gemeinen berum getage, bas stemaco verce-au gante,

## M a i.

# M a i.

Bom Tode, Gerichte und ber Solle.

And or remain or process on the court at the story of the last

then don't have been been an a fact on a solution that the bear may

Der Tod ist allen Menschen bestimmt.

Allen Menschen sehre Gott den Tod fest, durch den sie aus dieser Welt treten. Du wirst ausgenommen senn vom Tode, wenn du vom menschlichen Geschlechte ausgenommen bist. Was thust du? Wird dir vielleicht jest gesagt, erwähle, ob du Mensch senn wills? Du bist schon ein Wensch, sobald du bist. Wie du von hier scheidest, bedense; du bist geboren, wirst serben. Fliebe, hüte, vertreibe und erkause ihn; den Tod kannst du verschieben, nicht vertilgen. Er wird kommen, wenn du es auch nicht willst; er wird kommen, wenn du es nicht weißt. Warum fürchtest du also das, was selbst wider deinen Willen senn wird?

Fürchte vielmehr das, mas wider deinen Willen nicht fenn wird. Was ift dieß? Den Gottlosen, den Ungläubigen, den Lästerern, den Meineidigen, den Ungerechten und allen Bösen hat Gott das brennende Feuer der hölle und die ewigen Flammen gedroht. Zuerst vergleiche dieses Beide, den augenblicklichen Tod und die ewige Strafe. Du fürchtist

den Tod: er wird, wenn du ce auch nicht willft, fommen; fürchte die ewige Etrafe, die nicht fommen wird, wenn du nicht willft. Dief mufit bu um fo mehr fürchten, ba bu es in deiner Macht baft, daß es nicht fomme. Wenn du aut oder bofe lebft, fo wirft bu fterben; du wirft dem Tode nicht entaeben, meder durch ein autes noch folechtes Leben.

Aber wenn du ein gutes Leben bier mableft, fo wirft du au den ewigen Strafen nicht verurtheilt merden. alfo bier nicht mablen fannit, nicht zu flerben ; fo mable, fo lange bu lebit, daß bu nicht in Emigfeit ferbeft. Dief ift der Glaube, dief bat Chriffus durch den Tod und die Auf. erftebung gezeigt. Durch den Tod bat er gezeigt, daß du, willft du ober nicht, leiden mußt; durch die Auferfiehung bat er gezeigt, was du durch ein autes Leben erlangen wirft. In Diefer Beffalt eines Anechtes, gerade in dem, mas er von und für und empfing, murde er geboren, litt, fand auf, und fubr gen Simmel.

Biererlei fagte ich. Er murde geboren, litt, fand auf und fuhr gen Simmel. In den zwei erften zeigte er dir beinen Buftand, in ben zwei letten beinen Lobn. Du fennit Die Geburt und den Tod; von diefen beiden ift das Reich ber Sterblichen voll Bas fommt in Diesem Rleische in Rulle vor, aufer die Geburt und der Tod? Dief bat ber Mensch mit den Thieren gemeinsam. Wir find geboren und werden ferben. Genes fennft bu noch nicht, bas Auferfteben und jum Simmel Rabren. Zweierlei fennft du, zweierlei nicht; er bat es übernommen, mas du schon weißt, er zeigte, was du nicht weißt; erdulde, was er über fich nabm, und boffe, mas er geigte. Denn wie ftirbit du nicht, wenn bu es nicht willft? Warum fürchteft du bas, mas bu nicht vermeiden fannft? Du fürchteft, mas auch mider beinen Willen fenn wird, und fürchteft nicht, mas, wenn bu es nicht willft, auch nicht fenn mird 1).

Bir alle werden fterben und Jeder, der entfommen will, will nicht den Tod aufbeben, sondern verschieben. Diefe

<sup>1)</sup> Serm. 279.

Schuld haben wir Alle, wir Alle werden fie zuruckzahlen, die wir von Adam fie und zugezogen haben. Wenn wir nicht fterben wollen, so wird von dem Einfordern dieser Schuld feine Sicherheit gewährt, sondern der Verschub verlangt 1).

Der Sterbliche will nicht fterben und doch ift er fterblich, obschon er täglich nicht sterben will. Du thust nichts, daß du nicht sterben willst, du bewirfst nichts und erlangst nichts; du hast keine Gewalt, die Nothwendigkeit des Todes zu zerstören. Was du fürchtest, kommt wider deinen Willen, was du verschiebst, wird da senn wider Erwarten. Du willst den Tod ausschieben, wohl auch zernichten? Wenn sich also um die Verschiebung des Todes die, welche diese Welt lieben, so sehr fümmern, wie sehr muß man streben, ihn zu haben? Gewiß willst du nicht sterben. Nendere die Liebe, und es wird dir der Tod gezeigt, nicht der, welcher, wenn du es willst, nicht kommen wird, sondern der, welcher wenn du es willst, nicht kommen wird 2).

allem Arada & Ald annual 2.6 And and Annual astroid

neer Refriduce but, och nime fanorenter for tra st softenbet

Das Leben ift nichts anderes, als der Weg jum Tode.

Sobald der Mensch zu leben anfängt, fann er auch sterben, mit der Nöglichkeit des Todes macht er den Anfang des Lebens. Auf dieser Erde und im menschlichen Geschlechte fann nur allein Jener nicht sterben, der noch nicht zu leben angefangen hat 3).

Sobald Jemand in diefem flerblichen Rörper ju fenn anfängt, fo geht das Leben nur dabin, den Tod berbeigu-

<sup>1)</sup> Serm, 343.

<sup>2)</sup> Serm. 344.

<sup>3)</sup> Serm. 9.

führen. Denn bas thut seine Gebrechlichkeit in der gangen Lebensdauer (wenn man es Leben nennen barf), daß man jum Tode eilt. Denn es gibt Riemanden, für den es fein voriges Sabr und fein Seuer gibt, fein Seute und fein Morgen, fein Früher und fein Spater. Denn die Zeit, die man lebt, wird von der gangen Lebenszeit binmeggenommen, und täglich wird weniger und weniger, was noch übrig ift, fo daß überhaupt Diefe Lebenszeit nichts Underes ift, als ein Lauf zum Tode, in dem Niemand fille fieben oder lang. famer geben barf; fondern Alle werden von gleicher Beme. gung gedrängt und nicht in verschiedenem Grade fortgetrieben. Denn ber ba furger lebte, lebte nicht schneller, als ber, welcher langer lebte, sondern da in gleicher Beife gleiche Bettabichnitte fur Beide verliefen, fo batte ber Gine ferner, ber Andere naber babin, mobin fie mit gleicher Schnelligfeit liefen.

Es ist aber etwas Anderes, mehr Weg zurückgelegt zu haben, als langsamer gegangen zu senn Weralso bis zum Tode längere Zeiträume hat, geht nicht langsamer, sondern er vollendet mehr Weg. Ferner, wenn Jemand zu sterben, das heißt, im Tode zu senn, anfängt, seitdem in ihm selbst der Tod zu wirken anfängt, das heißt, die Minderung des Lebens, weil, wenn es sich durch Verminderung endet, er nach dem Tode nicht im Tode senn wird; so ist er gewiß im Tode, seitdem er im Körper zu senn anfängt. Denn was geschieht anders in den Tagen, Stunden, Augenblicken, bis der vollendete Tod, der gesühnt wird, ausgefüllt ist, und die Zeit schon nach dem Tode anfängt, welche, da das Leben abgezogen wurde, im Tode war?

Niemals ift also der Mensch im Leben, seitdem er im Rörper ist, indem dieser mehr stirbt als lebt, und man im Leben und im Tode nicht zugleich senn fann. Oder ift er vielleicht im Leben und im Tode zugleich, im Leben nämlich, in welchem er lebt, bis das Ganze abgezogen wird, im Tode aber, worin man lebt, da das Leben abgezogen wird? Denn ift er nicht im Leben, was wird weggenommen, bis die vollsommene Verminderung eingetreten ist? In er aber nicht

im Tode, was ift die Hinwegnahme des Lebens? Denn nicht umsonst heißt es, da das Leben dem Körper nach der ganzen Summe schon entgegen ist, schon nach dem Tode, weil nur der Tod mit der Verminderung entstand. Und wenn etwas hinweggenommen wird, so ist der Wensch nicht im Tode, sondern nach dem Tode; wann ist er im Tode, außer wenn etwas vermindert wird 1)?

3.

## Der Tod ist die Strafe der Gunde.

Laft und die Quelle des Todes, wober er gefommen ift, untersuchen. Der Bater des Todes ift die Gunde. Denn, ware niemals gefündigt worden, fo gabe es auch feinen Tod. Das Gefen, das beift, das Gebot Gottes, bat ber Menich unter der Bedingung erhalten, daß er leben follte, wenn cr es beobachtete: wenn aber nicht, fterben follte. Durch ben Unglauben, nicht ju fterben, bemirfte er ben Tod; und er fand, daß es mabr mar, mas der Gesengeber gefagt batte. Daber der Tod, daber fterblich, daber die Dube, daber das Elend, daber endlich nach dem erften Tod der zweite, bas beift, nach dem zeitlichen Tod der emige. Mit diefer Lage des Todes und dem Gefete der Solle mird jeder Menich geboren, jedoch mit Ausnahme jenes Menschen, welcher ber Mensch murde, damit der Mensch nicht ju Grunde ginge. Denn er fam nicht, den Gefeten des Todes unterworfen; Daber beift er im Bfalm "frei unter den Todten. Bf. 87 2)."

Der erfte Mensch aber ward von der Erde irdisch, jur lebenden Secle, nicht jum belebenden Beift, was ihm als Berdienst des Geborsames aufbewahrt wurde. Weil daber

<sup>1)</sup> L. 13. de civit. Dei c. 10.

<sup>2)</sup> Serm. 231.

sein Körper Speise und Trank bedurfte, um nicht zu hungern und zu dürsten, so wurde er nicht durch jene vollendete und unzerstörbare Unsterblichkeit, sondern durch das Holz des Lebens von der Nothwendigkeit des Totes abgehalten, und er war in Jugendblüthe Und es ist kein Zweisel, daß sein Leib nicht geistig, sondern thierisch gewesen sew, der jedoch keineswegs gestorben wäre, wenn er nicht der Strafe des drohenden und warnenden Gottes durch lebertretung verfallen wäre 1).

Denn der Baum bes Lebens, den Gott in feinem Para. Diese gepflangt batte, bewahrte auch ben thierischen Leib, vom Tode, bis er durch das Verdienft tes ausdauernden Geborfames jur geiftigen Berberrlichung, welche bie Berechten nach der Auferstehung baben werden, ohne Dagwischenkunft ted Todes übergegangen mare. Denn es mar recht, bag tas Bild Gottes, durch feine Gunde entfelle und verderbt in einen folchen Körper gelegt murde, obgleich ir von forperlichem Stoffe geschaffen und gebildet mar, fo daß ibm, vom Lebensbaume erhalten, bas Leben unverfehrt geblieben und er durch die lebende Scele fortgelebt batte, die feine Roth. wendigfeit von ibm trennte, und fo megen ber bewahrten Unterwürfigfeit zu jenem belebenden Beifte gelangte: fo bag ibm nicht diefer geringere Grad von Leben entzogen, mo er leben und nicht leben fonnte, fondern jener bobere Grad binzugefügt worden ware, wo er obne die Boblibat irgend eines Baumes leben, aber nicht fterben fonnte 2).

Alls aber Adam durch Ungehorsam gegen Gott sündigte, so verlor auch sein Leib, obschon er thierisch und flerblich war, die Gnade, wodurch er seiner Seele in seder Beziehung gehorchte. Allsdann zog er fich durch das plöpliche und unbeilvolle Verderbniß eine Krantheit zu, so daß jene Dauer des Lebens, worin sie geschaffen wurden, verleren ging und sich in den Tod verwandelte. Obschon sie also viele Jahre lebten, so singen sie doch an jenem Tage zu flerben an, wo

<sup>1)</sup> L. 13. de Civ. Dei c. 23.

<sup>2) 1. 6.</sup> op. imperf. contra Jul. c. 3, 9.

pie das Gesetz des Todes, wornach sie alterten, erhielten. Denn das Leben sieht nicht selbst einen Augenblick, sondern fällt ohne Aushören, so daß es durch eine fortgesetzte Beränderung nicht zur Vollendung, sondern zur Vernichtung fommt. So wurde daher erfüllt, was Gott gesagt hatte: "an welchem Tage ihr esset, werdet ihr flerben. Gen. 2 1)."

Du bist Erde und wirst Erde seyn (Gen. 3); gleich als würde gesagt, ich habe dich zwar von der Erde genommen und zum Menschen gemacht, und auf jeden Fall konnte ich machen, daß diese Erde, die ich lebendig machte, niemals das Leben, das ich gegeben habe, verlieren mußte; aber weil du Erde bist, das heißt, weil du nach dem Fleische, das von der Erde genommen ist, nicht nach mir, der ich dich von der Erde nahm, leben wolltest, so wirst du Mühe haben auf der Erde, bis du zu ihr zurücksehrst; und darum wirst du zurücksehren, weil du Erde bist, und nach gerechter Etrafe fehrst du zur Erde zurück, von der du genommen bist, weil du dem Geiste nicht gehorchtest, von dem du gemacht bist 2).

Es würde also fein zeitiicher Tod senn, wenn Adam nicht die Möglichkeit, nicht zu fündigen, durch das Berdenft der Günde nicht verloren hatte; denn diese verfündigte Gott dem Günder, indem er sagte: Du bift Erde und wirst zur Erde zurückkehren. Diese Erde wollte Christus jedoch ohne Schuld annehmen, daß er zwar durch sie im Tode zur Erde zurückkehrte, aber sie durch die Auferstehung in den Himmel erhöbe, und so mit Ausbebung des ewigen Todes darum den Gläubigen den zitlichen nicht nahm, daß gegen ihn der Glaube der Auserschung in tem Kampfe bieses Lebens stritte 3).

Es mache alfo der Mensch von feiner Strafe einen guten Gebrauch. Nicht gehe er auf dem Wege, auf dem er die Strafe empfing, jum Stolze und zur hoffart, er erkenne seine Sterblichkeit und zerbreche den hochmuth.

<sup>1)</sup> L. de peccat, merit, et remiss. c. 16.

<sup>2)</sup> L. 6. op imperf. cont. Jul. c. 27.

<sup>3)</sup> L. 2. op imperf. c. 100.

Wozu rühmt sich der Wurm, der morgen ftirbt? Er bort den Ausspruch: "Warum ift hochmuthig Erde und Staub? Pred. 10." Er benüße sein Uebel wohl, daß er von seinem Gute Nußen ziehe 1).

al simpl don son intel 4. encouncy kessesse may and

Wie sehr die Natur den Tod verabscheut.

Den Tod verabscheut nicht die Einbildung, sondern die Natur. Und der Tod hat seinen Ursprung in der Strase, welcher die Schuld vorangegangen war. Wenn daher die Thiere, welche so geschaffen sind, daß sie zu ihrer Zeit sterben, den Tod siehen, das Leben lieben, um wie viel mehr der Mensch, welcher so geschaffen war, daß wenn er ohne Sünde hätte leben wollen, er ohne Ende lebte? Daher kommt unsere Trauer, wenn uns solche, die wir lieben, im Tode verlassen. Obschon wir wissen, daß, sie uns nicht in Ewigseit verlassen, sondern daß sie uns nur ein wenig vorangehen, so trübt doch der Tod selbs, den die Natur sieht, wenn er den Geliebten ergreift, in uns den Grund der Liebe 2).

Durch eine Naturgewalt ift das Leben felbst angenehm, so daß nur darum jene, die unglücklich sind, nicht zu Grunde geben wollen, und wenn sie sich unglücklich fühlen, nicht sich selbst, sondern nur das Elend hinweggenommen haben wollen. Und die da sowohl sich sehr unglücklich scheinen, als auch es in der That sind, und nicht nur von den Weisen für Thoren, sondern auch von denen, die sich für glücklich halten, für unglücklich angesehen werden, weil sie arm und Bettler sind, würden, wenn ihnen Jemand unter der Bedingung die Un-

<sup>1)</sup> Serm. 97.

<sup>2)</sup> Serm. 172,

flerblichkeit gabe, in der das Elend nicht enden würde, daß sie, im Falle sie in diesem Elende nicht mehr seyn wollten, nicht und nirgends wären, sondern durchweg zu Grunde gingen, diese Unglücklichen, sage ich, würden vor Freude jauchzen und ein solches Leben der Vernichtung vorziehen. Dafür zeugt ihre allgemein bekannte Gefühlsweise. Denn warum fürchten sie zu sterben, und wollen lieber in jenem Elende leben, als es durch den Tod zu beendigen, als nur weil es genugsam bekannt ist, wie sehr die Natur die Vernichtung verabscheut? Und weil sie wissen, daß sie sterben werden, so sehen sie als eine große Wohlthat ihnen dieses zu Theil werden, daß sie etwas länger in diesem Elende leben und später sterben. Ohne Zweisel weisen sie darauf hin, mit welcher Freude sie eine Unsterblichkeit, selbst eine solche, in der des Elendes kein Ende wäre, annähmen 1).

Denn wer will sterben? Durchaus Niemand; und zwar fo, wie dem heiligen Petrus gesagt wurde: "Ein Underer wird dich gürten und dahin führen, wohin du nicht willft. Joh. 21." Wäre der Tod nicht bitter, ware die Stärke der Märtyrer nicht groß 2).

Daber sind die Märtyrer groß, daß sie die rauheste Bärte dis bittern Todes ertragen haben. Denn wenn es leicht ist, den Tod zu ertragen, was haben die Märtyrer Großes für den Tod des herrn ertragen? Warum sind sie groß, warum erhaben, vor den andern Menschen so auszeichnend geehrt? Warum, außer weil der Tod, den sie zum Bekenntnisse des herrn lieber über sich nehmen wollten, als Christus zu verläugnen, immerhin bitter ist? Immerhin sieht die Natur den Tod. Betrachte jede Thiergattung, und du wirst feine sinden, welche nicht leben wollte, und nicht zu Grunde zu gehen fürchtete. Dieses Gefühl hat das menschliche Geschlecht. Hart ist der Tod, aber ich sage nicht, daß weil der Tod hart ist, nicht das Leben gewünscht werde. Betrus wollte auch als Greis nicht sterben. Er wollte zwar nicht

<sup>1)</sup> L. 11. de Civit. Dei c. 27.

<sup>2)</sup> Serm. 297.

nerben, aber er wollte lieber Chriftus folgen. Er wollte lieber Chriftus folgen, als nicht flerben. Gabe es einen breiten Weg, auf dem man ohne Tod Chriftus nachfolgen fonnte, wer würde fich bedenten, diefen einzuschlagen und zu wandeln? Aber es gab feinen Weg, worauf er Chriftus nachfolgen und wohin er geben wollte, außer den, den er nicht dulden wollte.

Cowcit man auf unfere Natur und die Bewalt ber Bewohnheit fieht, wird ber Tod verabscheut. Aber indem man ben Ruftand nach dem Tode liebt, fo übernimmt man bas, mas man nicht will, um dabin zu gelangen, mobin mir wollen. Sieh, baber fommt ce, wenn es von Betrus beift: "Gin Anderer wird dich dabin bringen, wobin du nicht willft." Dief brudt die Natur, nicht der Bunfch aus. Diefe Natur unferer Gebrechlicht it ftellte an fich felbit unfer Berr bar, Da er in Beginn feines Leitens fagte: "Bater, wenn es moglich ift, fo gebe biefer Relch an mir vorüber. Matth. 26." Dief find Worte eines Leidenden und nicht eines Freudigen. Unfer Tod alfo fommt von der Strafe, die auf uns übergegangen ift. Bon ber Burgel empfingen wir biefe, wie die Ausbreitung der Hefte des Menschengeschlechtes. Abam verdiente querft den Tod durch die Gunde. In unserer Matur ift Schuld und Strafe; in Jefu Fleisch ift die Strafe obne Sould, damit fomobl der Tod als die Strafe gebeilt murde. "Ein Anderer wird bich aurten und dabin bringen, wobin du nicht willit." Dieß ift die Strafe; aber durch die Strafe eilt man gur Rrone. Es ift bart, worauf man binübergebt, aber groß, wozu man geht. Und Petrus mußte, wohin er ging: daber übernahm er auch das Leiden mit voller Singebung; aber er erbuldete und liebte nicht das Leiden. Er erdusdete das Leiden, liebte, wornach er ftrebte und, weil er bas liebte, mobin er ging, fo erduldete er den Beg, worauf er aina 1).

<sup>1)</sup> Serm, 299.

guefinguniefen, nach beffen fluerdnung er zu ieder Beit im

dans aream bemahr fiche und gang aufungeben, fonteen uner 5.

Den Tod muß man willig vom Herrn annehmen.

Dbicon wir Chrifto angehören wollen, fo wollen wir boch nicht fterben; und darum erdulden mir ben Tod gerne, oder vielmehr willig, weil es feinen Uebergang gibt, modurch wir ju Chriftus gelangen. Denn wenn wir ju Chriftus, bas beift, jum ewigen Leben anders gelangen fonnten, wer wollte fterben? Indem ber Apoftel unfere Ratur, bas beift die Berbindung der Geele und bes Leibes und gleich. fam ihre gegenseitige Bergefellichaftung und Berbindung, audeinanderfest, fagt er, "daß wir fein von Menfchenband erbautes, fondern ein ewiges Saus im Simmel baben (2 Cor. 5.);" das beift, daß und die Unfterblichfeit vorbereitet ift, momit wir überfleidet werden am Ende, wenn wir von den Toden aufersteben; und er fagtt "Beffen wir nicht beraubt, fondern damit überfleidet werden wollen, daß das Sterbliche vom Leben verschlungen werde!" Wenn es mog. lich mare, fo murben wir fo wollen unfterblich werden, fo, daß icon die Unfterblichkeit felbit fame und und jest, wie wir find, anderte, daß diefes unfer Sterbliches vom Leben verschlungen murde, und der Korper nicht durch den Tod abgelegt und am Ende wiederum angenommen murde. Db. icon alfo ber Uebergang vom Bofen jum Guten gefchiebt, fo ift doch ber Uebergang felbft ein wenig bitter und ce enthalt Galle, die dem herrn die Juden im Leiden gegeben haben; er bat etwas Schweres zu erleiden, wodurch die angezeigt werden, bie ibn mit Effig tranften 1).

Den Tod darf man weder fich, noch einem Andern and freien Studen bringen; wenn Gott es will, fo ift er nicht

<sup>1)</sup> Enarr. in Ps. 05. Serm. 1, n. 3.

Der beil. Augustin, 1.

juruckjuweisen, nach deffen Anordnung er zu jeder Zeit zu übernehmen ist und Niemand, der ihn zu übernehmen Unstand nimmt, bemüht sich, ihn ganz aufzuheben, sondern nur binauszuschieben 1).

Wann er immer will, daß du von hier geheft, so treffe er dich bereit; denn du bist nur der Bewohner, nicht der Besitzer des Hauses. Denn es ist dir dieses Haus gemieibet, aber nicht geschenkt; wenn du auch nicht willst, mußt du auswandern, und du hast es nicht auf die Bedinaung bin empfangen, daß die Zeiträume bestimmt sind. Was sagte dein Herr? Wenn ich es will und sage, wandere aus, so sen bereit. Ich vertreibe dich von der Herberge, aber ich gebe dir ein Haus; auf Erden bist du ein Einwohner, im Himmel wirst du Besitzer senn 2).

"Sinen guten Weg wird uns der Gott unferes heiles machen, unfer Gott, der Gott, welcher selig macht. Pf. 67." Es wird die Gnade gar sehr empsohlen, denn wer wäre gesund, wenn nicht er heilte? Aber damit man nicht auf den Gedanken verfalle: aber warum sterben wir, wenn wir durch ihn erlöst sind? so seht er sogleich binzu: "Und der Herr des Herrn des Todes;" gleichsam als sagte er, warum sträubst du dich, menschliche Natur, den Ausgang des Todes zu haben? Auch deines Herrn Ausgang war kein anderer, als der des Todes. Tröste dich also vielmehr, als daß du dich sträubest. Laßt uns geduldig auch den Tod ertragen, nach seinem Beispiele, welcher durch keine Sünde dem Tode verfallen und herr ward, der, obwohl ihm Niemand das Leben nehmen, es dennoch lassen sollte 3).

Der Tod war die Strafe der Sünde; im herrn war die Fülle der Erbarmung, nicht die Strafe der Sünde. Denn der herr hatte nichts; er felbst fagt: "Sieh, es kommt der Fürst der Welt und er findet au mir nichts Joh. 14." Aber warum stirbst du? "Aber damit alle wissen, daß ich

<sup>1)</sup> L 7. QQ, in Iul. Q. 49.

<sup>2)</sup> Enarr. in Ps. 148. n. 12.

<sup>3)</sup> Enarr, in Ps. 68, n. 29.

den Willen meines Baters thue; stehet auf und last uns geben." Er hatte nichts, dessen man ihn beschuldigen konnte, und er flarb; aber du hast wohl einen Grund, und willst nicht sterben. Habe den Willen, willig durch dein Verdienst zu erdulden, was Jener so leiden wollte, um dich vom ewigen Tode zu befreien. Mensch und Mensch; aber jener nur Mensch, dieser Gottmensch. Jener ist der Mensch der Sünde, dieser der Gerechtigkeit. Du bist in Adam gestorben, stehe auf in Ehristus; denn beides sollst du. Schon glaubst du an Ehristus, du wirst doch die von Adam zugezogene Schuld bezahlen. Aber nicht in Ewigkeit wird dich das Band der Sünde sessen, weil deinen ewigen Tod der zeitliche Tod beines Herrn tödtete 4).

Grübern find, feine Stiniane hoven und bevoargeben werbents (chen es inne ober Bole. Der bet in ben Medlen finde werben feine Summit beven find berverzieben und win bem

critcheff, has been paste wied. Deep unfer verr facte

## Der zeitliche und ewige Tod.

site in factor, state, to meaning or plenting wine there.

Sieh den zweisachen Tod, einen zeitlichen und zwar den ersten, und einen ewigen und zwar den zweiten. Der erste Tod ist Allen bereitet; der zweite bloß den Bösen, Gottlosen, Ungläubigen, den Lästerern und was sonst der wahren Lehre zuwider ist. Betrachte und stelle dir diesen zweisachen Tod vor. Wenn es möglich ist, willst du beide nicht erdulden. Ich weiß, du liebst zu leben, und willst nicht sterben; und du willst von hier so in das jenseitige Leben übergehen, daß du nicht als todt auferstündest, sondern lebendig verherrlichet würden. Dieses willst du, dieses will die menschliche Natur, dieses hat die Seele selbst, ich weiß nicht wie, im Willen und in der Begierde; weil sie das Leben liebend, den Tod haßt und das nicht will, was sie haßt. "Denn Niemand

<sup>1)</sup> Tract. 3. in Joan. A Miles and and all the state

bafte je sein Fleisch. Eph. 5." Darauf weist ber Apostel bin, indem er fagt: "Wir haben eine Wohnung aus Gott, ein haus, das nicht von Menschenhand gemacht, sondern ewig ift im himmel. Denn darnach seufzen wir, von jener Wohnung, die vom himmel ift, überkleidet zu werden; von der wir nicht entblöße, sondern angethan werden wollen, daß das Sterbliche vom Leben verschlungen werde. 2 Cor. 5."

Denn der erste Tod beraubt dich des Fleisches, das du jest ablegen und zu seiner Zeit wieder erlangen wirst. Dieß geschieht wider deinen Willen. Denn du wirst nicht, weil du willst, auserstehen, oder wenn du nicht willst, nicht auserstehen, oder, wenn du an die Auserstehung nicht glaubst, darum nicht auserstehen. Du sollst vielmehr so leben, daß du, der du auserstehen wider deinen Willen wirst, so auserstehest, daß du hast, was du willst. Denn unser Derr sagte selbit: "Es sommt die Stunde, in der Alle, die in den Gräbern sind, seine Stimme hören und hervorgehen werden, senen es Gute oder Böse." Alle, die in den Gräbern sind, werden seine Stimme hören und hervorgehen und von dem Verborgenen heraussommen. Reine Kreatur wird den Tod behalten unter dem Ruse des lebendigen Schöpfers.

All er fagte, Alle, fo machte er gleichsam eine Berfcmelgung; aber bore die Unterscheidung und Sonderung: "Die Gutes gethan baben, gur Auferftehung des Lebens, Die aber Bofes gethan baben, gur Auferftebung bes Berichtes." Diefes Bericht, mogu die Bofen auferfteben merden, beift ber zweite Tod. Barum alfo, o Chrift, fürchteft bu diefen? Bider beinen Billen fommt er und wider beine Beigerung wird er da fenn. Du faufit bich vielleicht von den Barba. ren los, um nicht getodtet ju werben, bu faufft dich theuer los und schonft deine Sabe nicht, beraubft deine Rinder, und wenn bu bich losfaufeft, wirft bu morgen fterben. Du mußt dich von dem Teufel lostaufen, der dich jum zweiten Tode führt, wo die gur Linfen Stebenden boren merden: "Gebet, ibr Berfluchten, in bas emige Reuer, bas bem Teufel und feinem Unbange bereitet ift. Math. 25." Bon Diesem zweiten Tode mußt du dich losfaufen. Du frageft, wodurch? Durch. fuche nicht deinen Kasten und sage nicht in deinem Herzen, um mich von den Feinden loszufaufen, hatte ich Geld; um dich vom zweiten Tode loszufausen, habe Gerechtigkeit. Dein Geld konnte dir selbst der Feind vorber nehmen und dich alsdann gefangen nehmen, so daß du dich nicht lossausen könntest, indem der, der auch dich hat, alle deine Habe besist. Die Gerechtigkeit verlierst du nicht wider deinen Willen, im Schape des Herzens bleibt sie; sie habe, sie besise, dadurch wirst du vom zweiten Tode befreit werden. Die Gerechtigkeit erlangt der Wille von Gott, und er trinkt sie gleichsam von seiner Quelle, wozu zeder hinzutreten kann, wenn er würdig hinzutritt.

Zulest sieh auf beinen Schaß. Es kauft dich bein Silber vom Feinde los, es befreit dich vom ersten Tode dein Geld. Es befreit dich aber vom zweiten Tode das Blut deines Herrn. Jener hatte das Blut, um und loszukausen, und dazu nahm er das Blut an, damit er es für und vergießen könnte. Das Blut deines Herrn, wenn du willst, ist für dich hingegeben worden; wenn du nicht willst, ist es nicht hingegeben worden. Das Blut Christi ist dem Wollenden zum Heile, dem Nichtwollenden zum Berderben. Warum also zweifelst du, der du nicht sterben willst, dich vielmehr vom zweiten Tode zu befreien? Davon wirst du befreit, wenn du dein Kreuz nehmen und dem Herrn solgen willst, weil er selbst das seinige trug und den Knecht suchte 1).

tally wan effort baben. Denn es fomme der Bleift gubundenes

<sup>1)</sup> Serm, 344.

sen onica-ben beligen Meik- ber uns gegeben ist. Es besitt bas Ganzo wet da dan spoune part. Ju die ift das Hangler iges deskrisst. Jasens Goet das Bester an der har odme thin dein Heig. deinen Gelde derste Geeter to bester er in der That durch das Gester das Vieberer d. d. desper er in Es mag also dein Keind toben, der Tod despen, er thur est, wenn er Gewalt dar, er febließe von Körper die Geele

juche nicht beinen Raffen und fone nicht in beinem Gerpen. um wech von ben Freinden is "nlaufen, berte ich Gelb; um

## Bon der Furcht des zweifachen Todes.

bash detangen nebmin. In the bld nice lastauren

Durch bie Gegenwart beiner Seele lebt das Rleifch und fo lange die Seele im Rleische gegenwärtig ift, muß auch bein Rleisch leben. Jener aber, welcher beinen Tod fucht, will dein Leben von dem Rleische scheiden, wodurch bein Fleisch lebt. Glaubft du, es fen fein Leben, womit deine Gecle felbit lebt? Denn es ift die Scele ein gewiffen Leben, wodurch dein Rleisch lebt. Glaubft du, es gebe fein anderes Leben, wodurch deine Geele felbft lebt, oder wie dein Rleisch fein Leben, die Seele bat, wodurch dein Rleisch lebt. fo auch felbit beine Seele, daß fie felbit ibr Leben bat, und wie das Rleifch, wenn es firbt, feine Geele, fein Leben, ausbaucht, fo auch beine Seele beim Tode ihr emiges Leben ausbaucht? Wenn mir fanden, mas biefes Leben, nicht bei= ned Leibes, das die Geele ift, fondern das leben bes Lebens beines Körpere fen, das beift, das Leben deines Lebens, wenn wir es fanden, fo glaube ich, daß du vor dem Tode, von dem du fürchteft, es mochte deine Seele vom Rleifch getrennt merden, mehr jenes fürchten mußt, daß bas Leben Deiner Geele von beiner Geele getrennt merbe.

Ich will es furz fagen. Das Leben des Körpers ift die Secle, das Leben der Scele ift Gott. Der Geist Gottes wohnt in der Secle und durch die Seele im Körper, daß auch unsere Leiber Tempel sind des heiligen Geistes, den wir von Gott haben. Denn es fommt der Geist zu unserer Seele, weil die Liebe Gottes ausgegossen ist in unsern Herzen durch den heiligen Geist, der uns gegeben ist. Es besist das Ganze, wer da das Höchste hat. In dir ist das Höchste, was besser ist. Indem Gott das Besser an dir hat, nämlich dein Herz, deinen Geist, deine Seele, so besist er in der That durch das Bessere das Niedere, d. h. deinen Leib. Es mag also dein Feind toben, der Tod drohen, er thue es, wenn er Gewalt hat, er schließe vom Körper die Seele

aus; deine Scele aber schließe von sich nicht ihr Leben aus. Wenn er das Fleisch durchbohrt, so liegt Erde auf Erde. Wo wird das seyn, was die Erde liebte, was durch den Hauch Gottes dir gegeben wurde? Wenn sie nicht fein Leben, d. h. Gott ausgehaucht hat, so wird sie in ihm seyn, den sie nicht verlor, in dem wird sie seyn, den sie von sich nicht ausschloß.

Bon ber leeren Gurcht geben mir gur nüblichen über. Leer ift die Rurcht aller Menschen, die bas Zeitliche ju ver-Heren fürchten, Die ba boch fort muffen, aber Die Wander. fchaft fürchten, die immer verschieben wollen mas fie nicht aufbeben fonnen. Gitel ift biefe Rurcht ber Menichen, und boch ift fie, und fie ift beftig und es fann ibr nicht widerfanden werden. Sier find die Menschen gu beflagen, gu betrauern, ju beweinen, ba fie ju fterben fürchten, aber nichts Underes thun, als um nur fpater ju fterben. Warum bemuben fie fich nicht , nicht ju fterben? Beil fie mit allen ibren Rraften es nicht dabin bringen, nicht zu fterben. Ronnen fie aber etwas ibun, um niemals ju fterben? Reinesmegs. Was du immer thun magft, wie du immer machen, flieben, wie du dich verschangen, mit welchem Reichthum bu dich losfaufen und den Reind durch Schlaubeit wie immer binteraeben magft, du entfommft dem Tode nicht. Denn du thuft nichts Underes, wenn du nicht fchnell durch den Reind firbft. als daß du etwas fpater am Fieber ftirbit.

Du haft aber ein Mittel, niemals zu sterben. Wenn du den Tod fürchtift, so liebe das Leben. Dein Leben ift Gott, dein Leben ift Ehristus, dein Leben ift der heilige Geist. Du miffällt ihm durch ein schlechtes Leben. Er bewahrt keinen zerfallenen Tempel, und geht in keinen schmuhigen Tempel ein. Aber seufze nach ihm, daß er sich einen Ort reinige, seufze nach ihm, daß er sich einen Tempel baue; den Tempel, den du abgebrochen, möge er auferbauen; was du zerffört hast, möge er wieder herstellen; was du zertrümmert hast, möge er aufrichten 1).

<sup>1)</sup> Serm. 161.

aus; beine Brele ober ichliefe von fich nicht ibr Leben and.

Seenn er bas Fleifch burchbebet, fo liegt Bebe auf Erbe. Do mirb bas fevo, mas bigBebe lieber, mas burch ben Sanch Goeres bie geneben mierbert Edmin fie nicht feln

Von der Sorge um dem ewigen Tod zu entgehen.

Wenn euch eine zeitliche Trübsal heimsucht, so muß euch diese mehr daran erinnern, wie ihr von jenem Leben denken müstet, wo ihr ohne alle Sorge lebet, in dem ihr sowohl dem lästigen Rummer der furzen Zeit, als den fürchterlichen Strasen des ewigen Feners entgebet. Denn wenn ihr jest mit solcher Sorge, mit solcher Anstrengung, mit solcher Mübe dabin trachtet, in keine vergänglichen Uebel zu fallen, wie sehr müßt ihr bekümmert senn, den ewigen Strasen zu entsliehen? Und wenn man den Tod so fürchtet, der die zeitliche Qual endet, wie sehr ist der zu fürchten, welcher zum ewigen Schmerz führt 1)?

Sehet, Brüder, wie der Arzt für das zeitliche heil erbeten wird, und, wenn Jemand ohne hoffnung darniederliegt, scheuet er sich oder hat er Eckel, dem Menschen die Füße zu halten, dem berühmtesten Arzte mit Thränen zu folgen? Und wenn ihm der Arzt sagt, ich kann dich nicht anders heilen, außer wenn ich dich binde, brenne und schneide, so erhält er zur Antwort: Thue, was du willst, nur hetle mich. Mit welcher Wärme wünscht er die hinfällige Gesundheit von wenigen Tagen, daß er dafür sich binden, schneiden, brennen und bewachen läßt, daß er nicht ist oder trinkt, was er sonst gerne genoß? Alles erduldet er, um später zu sterben und er will nicht Weniges leiden, um niemals zu sterben 2).

"Wenn Jemand mein Wort halt, wird er den Tod nicht feben in Ewigfeit. Joh. 8." Sebet den Ausdruck der Schrift: Er wird den Tod nicht feben, d. h. toften. Wer

<sup>1)</sup> Epist, 122, n. 1.

<sup>2)</sup> Serm. 80.

fiebt? Ber toffet? Belche Hugen bat ber Menich, ju feben, wenn er ftirbt? Wenn der Tod bei feiner Unfunft felbft die Augen zuschließt, um Richts zu feben, wie fann gefagt merden: Er wird den Tod nicht feben? Zugleich mit welchem Baumen, mit welchem Munde wird der Tod gefoftet, daß fein Geschmack erfannt wird? Wenn er iedes Gefühl binmegräumt, mas bleibt im Gaumen gurud? Aber es ift bas Geben und Roften fur Erfahren gefett. Dief fagte ber Berr : es ift wenig, wenn ich fage ju bem Sterbenden, ba er felbit fterben wollte, weil es des herrn ift, den Tod aufgubeben, wie der Pfalm fagt (67). Da er alfo gu Sterbenden redete und er, ber redete, felbft fterben wollte, mas will bas fagen, wenn er fagt: "Wer meine Rede batt, wird ben Tod in Emigfeit nicht feben?" Bad anderes, als daß der berr einen andern Tod fab, von dem und ju befreien er gefommen mar, ben zweiten, den ewigen Tod, den Tod der Solle, ben Tod mit dem Teufel und feinem Unbange? Dief ift der mabre Tod, denn dief ift eine Wanderung. Bas ift Diefer Tod? Das Berlaffen des Korvers, die Ableaung einer Schweren Laft, gabe es nict noch eine andere Laft, wodurch der Mensch in die Solle geschleudert wird.

Von dem Tode selbst also spricht der herr: "Wer mein Wort beobachtet, der wird den Tod in Ewigkeit nicht sehen." Erzittern wir nicht vor diesem Tode, sondern fürchten wir ihn. Was aber schwerer ift, Viele sielen durch verkehrte Furcht demselben anheim. Man sagte zu Einigen: Betet die Gößenbilder an, sonst werdet ihr getödtet, oder wie jener Nabuchonodosar sagt: Wenn ihr es nicht thuet, werdet ihr in den glühenden Feuerosen geworfen werden. (Dan. 3.) Viele fürchteten und beteten wider Willen an, und starben. Aus Furcht vor dem Tode, dem man nicht entgeht, sielen sie in den Tod, dem sie glücklich entgehen könnten, wenn sie jenen, dem man nicht entgeht, nicht unglücklich fürchteten. Du bist als Mensch geboren, du wirst sterben. Wohin gehit du, um nicht zu sterben; was thust du, um nicht zu sterben?

Um den nothwendig Sterbenden ju troften, wollte bein herr mit Willen fterben. Wenn du fiehft, daß Chriftus ge-

ftorben sen, willst du nicht sterben? Also stirbst du; du kannst nicht entsommen. Es ist heute, und es wird Morgen senn; die Schuld muß abbezahlt werden. Was also thut der Mensch durch Furcht, durch Flucht, durch Versteden, um nicht vom Feinde gefunden zu werden? Kann er es dabin bringen, nicht zu sterben? Nur, um etwas später zu sterben. Er erhält feine Sicherheit gegen die Schuld, sondern nur einen Ausschub der Schuld. Je weiter er auch sie ausschieden mag, sie sommt doch einmal. Jenen Tod sürchten wir, den jene drei Manner sürchteten, als sie zum Könige sagten: "Gott ist mächtig, uns auch von dieser Flamme zu befreien." Dort war die Furcht vor jenem Tode, als sie sagten, aber wenn er uns nicht offenbar befreien will, kann er im geheimen krönen 1).

9.

Der Christ soll sich um einen driftlichen Tod bekummern.

Was liegt daran, auf welche Weise man dieses Leben beschließt, wenn der, welcher es endigt, nicht wiederum zu sterben gezwungen wird? Da aber einem jeden Sterblichen unter den täglichen Gefahren dieses Lebens unzählige Todesfälle gleichsam droben, so lange es ungewiß ift, welcher ihn treffen wird, so frage ich, ob es bester sen, einen zu erdulden, indem man stirbt, oder alle zu fürchten, indem man lebt? Und ich weiß wohl, daß man das Unsichere wählt, lange zu leben und lieber so viele Todesarten zu fürchten, als einmal zu sterben und hernach keine mehr zu fürchten. Aber etwas Anderes ist es, wovor der schwache und furchtsame Fleischessinn zurücklieht, etwas Anderes, was gehörig abgewogene Verstandeseinsicht anräth. Dieser Tod ist nicht für

<sup>1)</sup> Tract. 53, in Joan.

bose zu halten, dem ein gutes Leben voranging. Denn nichts macht den Tod bose, als was auf den Tod folgt. Diejenigen, die nothwendig sterben, sollen sich also nicht so sehr darum betümmern, was ihren Tod veranlaßt, sondern wohin sie nach dem Tode gehen werden. Da also die Spriften wissen, daß viel bester gewesen sen der Tod des frommen Armen unter dem Geheule der leckenden Hunde, als der des gottlosen Reichen auf Purpur und seiner Leinwand, was haben die schauerhaften Todesarten denjenigen geschadet, die fromm lebten 1)?

Es ift nicht in des Menschen Gewalt, auf welche Beise er dieses Leben ende; aber in feiner Macht ift es, wie er lebe, um das Leben sicher ju enden 2).

"Reuer, Sagel, Schnee, Gis, Sturmwind, Die fein Bort vollzieben. Bf. 148." Diefes bewegt fich nicht zufällig, ba es bei jeder Bewegung bem Borte Gottes dient. Wobin Gott will, dabin bewegen fich Reuer und Bolfen, oder fie bringen Regen, oder Schnee oder Sagel. Und marum treffen bismeiten die Blipe den Berg und nicht den Rauber? Beil Gott vielleicht noch die Befebrung des Räubers fucht, und fo trifft der Blit den Berg, der nicht fürchtet, um ben Menschen, der fürchtet, ju andern. Aber bu fagit: Wie, fieb, er ichlägt einen Unichuldigern und entläßt einen Gottlofern! Bundere dich nicht, wie der Tod für den Frommen gut if. Bober aber weißt bu, welche Strafe jenem Lafterhaftern, wenn er fich nicht befehren will, im Geheimen aufbemahrt ift? Burden jene nicht lieber vom Blibe getroffen merden. benen am Ende gefagt wird: Gebet in das emige Rener? Du mußt unschuldig fenn. Denn wie? Ift es ein Hebel, im Schiffbruche ju fterben, und etwas Gutes, am Rieber ju fterben? Aber mag man fo oder fo fterben, frage, wie der fen, welcher firbt, wobin er nach dem Tode geben, und nicht. marum er das Leben verlaffen wird? Bie fcheiden mir von bier? Auf welche Beife verdienten die Martyrer von bier

<sup>1)</sup> L. 1. de Civ. Dei c. 11.

<sup>2)</sup> Serm. 306.

zu scheiden? Etwa durch Liebe? Wie Viele wünschen, vom Fieber aufgelöst zu werden! Die Sinen erlitten den Tod durch das Schwert, die Andern im Feuer, die Andern durch wilde Thiere. Es verzehrten die Thiere die Körper der Märtyrer, und sie kümmerten sich nicht, daß ihre Körper zu Grunde gingen. Denn überalber wird Gott die Leiber seiner heiligen sammeln, er, der alle unsere haupthaare zählt. Und da er die drei Knaben vom Feuer befreite, hat er deswegen die Machabäer im Feuer verlassen? Jene befreite er offenbar, diese krönte er insgeheim. Es weiß also Gott, was er thut Du fürchte und sen gut. Wie er immer will, daß du von hier scheidest, so sinde er dich vorbereitet 1).

Was den Sterbenden schadet, das fommt vom Leben, nicht vom Tode; so daß, wenn sie so lebten, wie sie von der christlichen Gnade unterflüßt werden, der Tod in der That feine Vernichtung des guten Lebens, sondern ein Uebergang zu einem bestern ift 2).

Beie neibeldt noch bie Betchung bis Raubers fiche, und fo teifft ber Blig ben Berioter nicht fürchtet, um ben Menichen ber fürchter ju anben. Aber bu fagit Gee, fieb-

bismetten die Plige den Ders micht den Mauder? Weil

Wer gut zu leben weiß, der wird auch gut fterben.

ber aber weißt bie melde Girofe Imein Laften ville bat

Ihr fürchtet den Tod; was fürchtet ihr? Er fommt, fürchte oder fürchte ich ihn nicht; er fommt bald, spät. Wenn du fürchtest, so bringst du es nicht dahin, daß das nicht sev, was du fürchtest. Jenes fürchte vielmehr, was, wenn du es nicht willt, nicht seyn wird. Wie? Fürchte zu sündigen, weil du, wenn du die Sünde liebst, in einen andern Tod sahren wirst, wohin du nicht kommen könntest, wenn du die Sünde nicht liebtest. Jest aber liebst du verkehrt mehr die Sünde als das Leben. Es sey ferne, sagst du.

37 Serm, 505.

<sup>2)</sup> Epist. 151, n. 7.

Welcher Mensch sollte mehr den Tod als das Leben lieben? Bielleicht überzeuge ich dich, daß du mehr den Tod als das Leben liebst. Wie überweise ich dich? Du liebst dein Kleid, du willst ein schönes haben; du liebst dein Landgut und willstein gutes; du liebst deinen Freund und willst einen guten; du liebst dein haus und willst ein gutes. Warum willst du auch einen guten Tod haben? Denn täglich hoffest du, weil der Tod die bevorsteht, Gott möge dir einen guten schieden, und du sagst: Gott, wende von mir einen bösen Tod ab. Du liebst also mehr den Tod als dein Leben. Du fürchtest, schlecht zu sterben, aber schlecht zu leben, fürchtest du nicht. Verbessere dein Leben und fürchte einen bösen Tod. Aber fürchte nicht: Es kann nicht böse sterben, der da gut gelebt hat.

Sch bebaupte es fest und mage, es bir ju fagen: "Sch glaube, weil ich rede. Bf. 45;" es fann nicht bofe fterben, wer da aut gelebt bat. Und nun fagit du mir: Sind nicht Biele durch Schiffbruch ju Grunde gegangen? Sat nicht viele Gerechte das feindliche Schwert vernichtet? Saben nicht Rauber viele Gerechte getodtet? Saben nicht Thiere viele Gerechte gerfleischt? Und ich antworte: Scheint dir Dief ein bofer Tod ju fenn, im Schiffbruche, burch bas Schwert ju Grunde ju geben, von den Thieren gerfleischt ju werden? Saben nicht Diefen Tob Die Martyrer erlitten, beren Geburtbfefte wir feiern? Guche ben Tob ber Marinrer; frage die Augen des Fleisches, fo find fie schlecht geftorben; frage die Augen des Glaubens, fo ift "foftbar por dem Angesichte des herrn der Tod feiner Beiligen." Das du daber an ihrem Tode fürchteft, das fürchteft du nicht, wenn du fie nachabmeft.

Strebe, gut zu leben; und welche Gelegenheit es immer senn wird, diesen Körper zu verlassen, so gehft du zur Rube, gehft du zur Glückseligkeit, die keine Furcht und kein Ende hat. (Luc. 16.) Du darfit nicht glauben, als wäre der Tod des Reichen ein guter auf Purpur und feiner Leinwand, aber ein schlimmer Tod bei dem Dürftigen, der unter Qualen einen Tropfen Wassers verlangt; gleich als wäre dieß

ein Schlimmer Tod bei dem Armen, der vor der Thure bes Reichen liegt, unter ben Sunden und in Sunger und Durft Die Abfalle vom Tische verlangt, als mare dief ein schlimmer, verabichenungswürdiger Tod. Sieh auf bas Ende, bu bift ein Chrift, erhebe die Augen beines Glaubens. "Es ftarb jener Arme, und er murde von den Engeln fogleich in ben Schoof Abrahams getragen." Was nupte bem Reichen bas marmorne Denfmal, wenn er bei den Berdammten durftet? Bas schaderen dem Armen die Lumpen mit dem Beidmure, da er jest im Schoofe Abrahams rubt? En tiefer Rube ficht der Reiche nun ben, welchen er vor feiner Thure verachtet batte. Erwähle jest den Tod, fage mir, wer ift bofe, wer gut gestorben? Sch glaube, beffer jener Urme, als diefer Reiche. Oder willft du mit Gewürzen begraben merden und bei ben Berdammten durften? Du faaft. bas fen ferne. Dieß glaube ich, du lerneft alfo gut ju fterben, wenn du gut ju leben gelernt haft 1). Diete durch Schifftent in Brunte genaugen? Dar nicht

# piele Gerechte jerftelfart Urd ich anweite: Scheint bie

piele Berechte bas fembliche Concert peruidiert Saben

Vom ungludlichen Zuftande derer, die in Gunden ferben.

"Ihr send von dieser Welt, ich bin nicht von dieser Welt. Darum sagte ich euch, daß ihr in euren Sünden sterben werdet. Joh. 8." Niemand sage, Brüder, ich bin nicht von dieser Welt. Wer du immer bist, so bist du von dieser Welt, aber der da die Welt schuf, kam zu dir und befreite dich von dieser Welt. Wenn dich die Welt freut, so willst du innen unrein seyn; wenn sie dich aber nicht mehr erfreut, so bist du rein. Doch wenn dich wegen der Schwachheit die Welt noch ergöpt, so wohne in dir, der da

aber ein ichlimmer Tob bei bem Darfilnen, be

<sup>1)</sup> L. de discipl. Christ. c. 11, 12.

reinigt, und du bift rein. Wenn du aber rein bift, so wirft du nicht in der Welt bleiben und du wirst nicht bören, was die Juden börten: Ibr werdet sin euren Günden fterben. Denn also sind wir mit Günden geboren, und alle fügen wir noch durch unser Leben zu dieser angebornen Günde die eigenen, und so sind wir mehr von der Welt, als wir von unsern Ettern geboren waren.

Und wo wären wir, wenn Jener nicht fame, der feine Sünde an sich hatte, um jede Sünde zu vertilgen? Meil die Juden an ihn nicht glaubten, so mußten sie hören: Ihr werdet in euren Sünden fterben, weil ihr überhaupt nicht ohne Sünden seyn konntet, da ihr mit der Sünde geboren sevd; aber doch, wenn ihr an mich geglaubt hättet, so wäret ihr zwar in Sünden geboren, aber in euern Sünden würdet ihr nicht sterben. Dieß war also der ganze unglückseige Zustand der Juden, keine Sünde zu haben, aber in der Sünde zu sterben. Dieß muß jeder Christ flieben, darum eilt man zur Taufe, darum verlangt man, wenn man frank oder sonst in Gefahr ist, eine Unterstühung. O trauriger Zustand, o beklagenswerthes Loos Jener, die vom Munde der Wahrbeit börten: "Ihr werdet in euren Sünden sterben 1)."

Diefes Leben ift unglücklich, der Tod ungewiß. Wenn er uns plöglich trifft, wie werden wir von hier scheiden und wo wird uns das gesagt, was wir hier verfaumt haben? Oder find nicht vieimehr die Strafen für dieses Bersaumniß zu bufen 2)?

Es vergeht das, was die Menschen beschäftigt; es verfliegt dieses; es ift ein Rauch des menschlichen Lebens auf der Erde. Dazu kommen noch in diesem gebrechlichen Leben solche und so viele Gefahren. Man bort von großen Erdbeben; viele große Städte wurden plöplich verschültet. Du fürchtest das Erdbeben, du fürchtest die himmelszeichen, die Kriege, fürchte auch das Fieber. Plöplich, während man jenes Große fürchtet, kommt es nicht, und im Gegentheil

meled austaum eine narte Racht fenn, die bie D-

<sup>1)</sup> Tract. 33. in Joan.

<sup>2)</sup> L. 6, Conf. c. 6.

rafft ein Fieberchen den Menschen hinweg. Und wenn jener Richter einen solchen findet, den er nicht kennt, zu denen er sagen wird: Ich kenne euch nicht, weichet von mir, was wird dann geschehen? Wohin geht man, an wen hält man sich, wie kann das Leben wieder gewonnen werden, wer kann wiederum leben und, was er bose gethan hat, verbessern? Es ist vorüber 1).

"Es fommt die Nacht, in der Niemand mirfen fann, Sob. 9." Bas follen mir von Diefer Nacht fagen? Mann wird Niemand mirten tonnen? Dief wird die Nacht ber Gottlofen fenn, ju benen am Ende gefagt wird : "Gebet in bas emige Reuer, bas bem Teufel und feinem Anhange berettet ift. Dattb. 28." Aber es beift Nacht, nicht Rlamme, nicht Reuer. Bore, weil bort auch Nacht ift. Un einer Stelle beift cd: "Bindet ibm Sande und Rufe, und merfet ibn in die außere Rinfternif. Mattb. 22." Es arbeite alfo ber Menfch, fo lange er lebt, bamit er nicht von jener Nacht übereilt werde, wo Diemand wirfen fann. Rept ift die Beit, wo der Glaube durch die Liebe wirft, und wenn wir jest wirfen, fo ift bier der Tag, ift bier Chriftus. Sore auf feine Berheifung und glaube ibn nicht abmefend. Er felbft fagte: "Geht, ich bin bei euch bis jum Ende ber Welt. Matth 28." Diefer Tag, welcher durch den Umlauf ber Conne vollendet wird, bat wenige Stunden; der Tag der Begemwart Chrift reicht bis jum Ende der Belt. Rach ber Auferftebung der Todten und Lebendigen aber, wenn er ju den gur Rechten Bestellten fagen wird: Rommet, Befegnete meines Baterd, nehmet das Reich in Befit, und wenn er ju ben gur Linfen Beftellten fagen wird: Bebet in bas emige Reuer, - bort wird Die Nacht fenn, in der Niemand wirfen fann, fondern das empfängt, mas er gethan bat. Es gibt eine Zeit der Arbeit und eine Beit des Empfanges, denn ger herr mird einem Jeden nach feinen Werfen vergelten. Matth. 16."

Bahrend du lebft , thue , was du thun willft; denn es wird alsdann eine ftarte Nacht fenn, die die Bofen einbult.

1) Tract, 15, in Jose, 2) L. S. Conf. c. 6.

<sup>1)</sup> Serm. 19.

In jener Nacht brannte der Reiche (Que. 16), und verlangte einen Wassertropfen vom Finger des Armen; er fühlte Angst und Schmerzen, er rief und Niemand kam ihm zu Huse, und er wollte noch wohlthun. Denn er sagte zu Abraham: Vater Abraham, schicke den Lazarud zu meinen Brüdern, daß er ihnen sage, was hier geschicht, daß auch nicht sie in diesen Ort der Qualen kommen. O Unglücklicher! als du lebtest, da war Zeit zu wirken, jest bist du in der Nacht, in der Niemand wirken fann 1).

ber, überhalpt en Allgemeinen ber Besterhaften, ber beste fen, ba

bachenstafein. Denn wenn ihr barnach frager, so antworken nie euch Inwabebeite base ber Teb weiter nicht geringer Son

# Der Tod der Sünder.

"Der Tod der Gunder ift der schlechteffe. Bf. 33." Bas dir fein guter Tag ju fenn scheint, das ift der schlechtefte, wenn du auf das Junere fiehft. Du fiehst äußerlich Jemanden im Bette liegen; fiehft du mohl, daß er innerlich jur Solle geführt worden fen? Soret, Bruder, und erfennet es aus bem Evangelium, warum ber Tod ber Gunder am schlimmften fen. Waren nicht zwei auf Diefer Welt, ein Reicher, der fich in Purpur und feine Leinwand fleidete und täglich prächtig fpeisete; ber andere, ein Armer, ber mit Geschwuren bedectt vor feiner Thure lag? Es farb aber der Urme und die Engel trugen ibn in den Schoof Abra. bams. Der feinen Leichnam vor der Schwelle des Reichen liegen fab, ohne daß ibn Imand begrub, mas murde er etwa gefagt haben? Co ftarb jener mein Feind, und jeden, der mich verfolgt, möchte ich fo feben. Es ift der Körper mit Geschmuren und Bunden bedeckt und rubt im Schoofe Abrahams. Wie aber ftarb jener Reiche? Belcher Tod konnte ihm bleiben in Purpur und feiner Leinwand?

Contists fewer Burthachtichecoen

<sup>1)</sup> Tract, 44. in Joan.

Der heil. Augustin. I.

Bas mar dieß für ein Leichenbegangnif, mit welchen Bewürgen wurde jener Leichnam begraben? Und doch, als er bei ben Berdammten fcredliche Qualen litt, begebrte er einen Baffertropfen von dem Finger jenes Armen. Lernet alfo, mad es beife, der Tod der Gunder fen der schlimmfte, und fragt nicht nach den prächtigen Rleidern, nach dem reich gegierten Rleische, nach dem reichen Trauerguge, nach der jammernden Ramilie, nach dem Saufen, der vorangebt und nachfolgt, nach den marmornen und vergoldeten Bebachtnifttafeln. Denn wenn ihr barnach fraget, fo antworten fie euch Unmabrbeit, daß ber Tod vieler nicht geringer Gunber, überhaupt im Allgemeinen ber Lafterhaften, ber befte fen, ba fie fo betrauert, fo beflagt, fo begraben werden fonnten. Aber fraget bas Evangelium, und es zeigt euch die unter den Strafen leidende Geele des Reichen, der nichts balfen alle Ehren und aller Dienit, den die Gitelfeit feiner Buruckgebliebenen feinem Rorver leiftete 1).

Der Urme tam ju ben Brofamen, jener aber nicht einmal zu einem Baffertropfen, ber Stolze diefer Belt, ber Bettler der Solle. Bon jenen Beiden alfo faget mir, mer til gut geftorben und wer ift fchlecht geftorben? Fraget nicht Die Augen, fondern bas Berg. Denn wenn ihr die Augen fraget, fo antworten fie cuch Unmahrheit. Denn es mar Bicles verschwendet und täuschend, mas fie jenem fterbenden Reichen leiffen fonnten. Beiche Schaaren von trauernden Dienern und Magden fonnten nicht folgen! Belche Schaar von Schütlingen! Belche Leichenpracht! Belch foftbares Begrabnif! 3ch glaube, er fen mit Bewürzen überfchuttet worden. Das alfo follen wir fagen, o Bruder, bag jener gut oder bofe geftorben fin? Fraget ibr die Augen, fo ift er aut aeftorben; wenn ihr euern innern Lebrmeifter fraget, fo ift er fehr fchlecht geftorben. Wenn alfo die Stolzen fterben, die nur ihre Sache jufammenhalten, und bievon den Urmen nichts austheilen, wie fterben biejenigen, welche fremdes Gigentbum an fich reifen?

Der bell, Regeftig. L.

<sup>1)</sup> Enarr, 2, in Ps. 33, n. 25, 4000 man all all all all all

Lebet gut, damit ibr nicht fo wie jener Reiche fterbet. Mur die Zeit nach dem Tode entscheidet den schlechten Tod. Em Gegentheile, betrachtet ben Urmen nicht mit ben Mugen, denn diefe taufchen; der Glaube betrachte, das Ser; fuche. Ihr ftellet ibn euch vor Augen, wie er auf der Erde liegt, mit Geschwüren bedecht, wie die Sunde fommen und ibn ablecen: aber wenn ibr ibn euch fo vorftellet, fo fpuctet ibr fogleich aus, wendet das Ungeficht binmeg, verhaltet die Rafe, Schauet es aber mit ben Augen bes Bergens an. Er farb und murde von den Engeln in den Schoof Abrahams actragen. Die Ramilie des Reichen fab man flagen; aber die Engel fab man nicht freudig. Bas alfo antwortete Abraham dem Reichen? Erinnere bich, Gobn, daß bu bas Gute in beinem Leben empfangen baft. Du hielteft nichts für ein But, außer mas du in diesem Leben batteft. Du baft es empfangen; aber die Tage find vergangen und Alles baft bu verloren, und du bleibft jur Qual in der Solle 1).

# barber aicht gefcorebt, ais was bie Scele fo mit bem Rotper perbunden legn forth, bat fie auf feine Welfe nicht ge-

armanerer were, Denn in iener legten und emigen

Job, welchen die beilige Schrift den zweiten nennt. Diefen bereichmert der Ericker wo er ichter "Forchert Fenen, der

Der Gunder stirbt den zweiten Tod.

Der Tod, welcher in der geheimen Offenbarung der zweite genannt wird, ist jener, wodurch Leib und Seele durch das ewige Feuer gepeinigt werden. Mit diesem droht der Herr, indem er sagt: "Den fürchtet, der Macht hat, sowohl den Leib als die Seele in die hölle zu stürzen. Luc. 12." Obschon also von mehreren Arten des Todes in der heiligen Schrift die Rede ist, so sind es doch vorzüglich zwei, der erste und der zweite. Den ersten zog der erste Mensch durch die Sünde zu; mit dem zweiten aber wird der zweite Mensch

<sup>1)</sup> Serm, 102.

im Gerichte ftrafen. Der erfte Tod fing an gu fenn, als Abam vom Baradiefe hinausgetrieben und vom Baume des Lebens getrennt wurde; der zweite Tod wird anfangen, wenn es heißen wird: "Weichet von mir, ihr Verfluchten in das ewige Feuer 1)."

Obschon die menschliche Seele in Wahrheit für unsterblich gehalten wird, so leidet sie doch ihren besondern Tod, wenn gleich sie auf eine gewisse Weise nicht aushört zu leben und zu fühlen. Der Körper ist aber darum sterblich, well er ganz ohne Leben senn kann und auf keine Weise durch sich selbst lebt. Der Tod der Seele tritt also dann ein, wenn sie Gott verläßt, wie der Tod des Leibes, wenn ihn die Seele verläßt. Daher tritt ein doppelter Tod ein, der den ganzen Menschen trifft, wenn die von Gott verlassene Seele den Körper verläßt. Daher lebt sie weder aus sich selbst, noch lebt der Letb durch sie.

Ginem folchen Tode des gangen Menschen folgt aber ber Tod, welchen die beilige Schrift ben zweiten nennt. Diefen bezeichnete der Erlofer, wo er fagte: "Fürchtet Genen, der Rorper und Seele in die Bolle fturgen fann." Da diefes vorher nicht geschieht, als wenn die Seele so mit dem Rorper verbunden fenn wird, daß fie auf feine Beife mehr getrennt werden, fo fann es munderbar erscheinen, wie ber Rorper bann fterben fann, wenn der Rorper belebt und fub. lend gemartert wird. Denn in jener letten und emigen Strafe faat man von der Geele mit Recht, daß ue fterbe, weil fie nicht aus Gott lebe; wie aber fann man von dem Leibe fagen, daß er flirbt, da er aus der Geele lebt? Denn auf teine andere Beife fann das Korverliche, tas nach der Auferstehung fenn wird, Qualen leiden. Dder foll man darum, weil jedes Leben ein But ift, der Schmerz aber ein Hebel, vom Leibe fagen, daß er nicht lebe, intem die Seele nicht die Urfache des Lebens, fondern des Schmerzes ift? Es lebt alfo die Seele aus Gott, wenn fie aut lebt; denn fie fann nicht gut leben, wenn Gott in ihr nicht das thut,

() Sermi, 102.

<sup>1)</sup> L. 6. op imperf. c. 31,

was gut ift; es lebt aber der Leib von der Seele, wenn die Seele im Leibe lebt, mag sie aus Gott leben oder nicht. Denn das Leben der Gottlosen in ihren Leibern ist nicht ein Leben der Seelen, sondern der Leiber, das ihnen die Seelen, wenn sie gestorben, das heißt, von Gott verlassen sind, durch das eigene Leben, wodurch sie auch unsterblich sind, gewähren.

Bei jener lesten Verurtheilung aber, obschon der Mensch nicht zu fühlen aufhört, wurde jedoch jenes Gefühl, obwohl es weder durch den Willen angenehm, noch durch Auhm erquickend, sandern durch den Schmerz leidend ist, nicht mit Unrecht vielmehr Tod als Leben genannt — der zweite Tod aber, wegen des ersten Todes, weil eine Trennung beider zusammengehöriger Naturen, entweder Gottes und der Seele, oder der Seele und des Körpers eintritt. Vom ersten leiblichen Tode kann gesagt werden, daß er für die Guten gut, für die Bösen aber böse sen. Der zweite Tod aber ist, wie er kein Gut ist, auch für keines gut 1).

Kein Tod ift nämlich größer und schlimmer, als ber, wo der Tod nicht flirbt. Aber weil die Natur der Seele, weil sie unsterblich geschaffen ift, ohne Leben nicht bestehen kann, so ist ihr höchster Tod die Entfernung vom Leben Gottes in ewiger Strafe 2).

Mit Hülfe der Erlösungsgnade kann man es jedoch dabin bringen, daß wir wenigstens den zweiten Tod abwenden konnen. Denn jener Tod ist schwerer und von allen Uebeln daß schlimmste, weil er die Seele vom Leibe nicht scheidet, sondern beide zur ewigen Strafe verbunden werden. Dort werden keine Menschen vor und nach dem Tode, sondern sie werden immer im Tode seyn, und darum werden sie niemals leben und niemals sterben, sondern ohne Ende sterben. Denn niemals wird für den Menschen ein giößeres Uebel im Tode seyn, als wenn der Tod seibst ohne Tod ist 3).

<sup>1)</sup> L. 13. de civit. Dei c. 2,

<sup>2)</sup> Ibid. L. 6. c. 12.

<sup>3)</sup> Ibid, L. 13. c. 11.

mas aur ift; es lebt aber ber Leib von ben Serle, winn bie Creie in Leben ober nicht. Gerte im Leibe lobt, wog fie and Ware leben ober nicht. Gena bas Leben ber Gertlofen in ibren Beibert ift alcht ein

Leben ber Seelen, fanbten ber Leiber bas ihnen bie Eicten, wenn fie gestorben bas feiffte von Gatt verlaffen findburch bas rigene Leben. wodurch fie auch grüceblich find.

# Der Tod der Gerechten ist kostbar.

micht un fühlten aufhörte gentlich geboch lenes Gefindl, obredht

Da der Mensch dazu bestimmt und in einen hellen Ort versetzt wurde, um nicht zu sterben, so ist der Tod ohne Zweisel eine Strafe für die Sünde; aber indem Gott durch seine Gnade unsere Strafe und zum Guten wendete, "so ist in den Augen des Herrn der Tod seiner Gerechten kostdar. Ps. 45." Denn durch ihn freiten sie, wie durch die Zucht. "Denn die Zucht scheint, wie geschrieben steht, für die Gegenwart keine Freude, sondern Traurigkeit zu enthalten; nachher aber bringt sie denen, welche durch sie gestritten haben, eine reichere Frucht der Gerechtigkeit Hebr. 12 1)."

Dazu ist für die Seele noch übrig die Trennung vom Reibe, obschon der Bund mit dem Bösen aufgegeben ist, weil, wenn auf das Saframent der Wiedergeburt die Unsterblichteit des Leibes sogleich solgen fönnte, der Glaube selbst entfräftet würde, welcher nur dann Glaube ist, wenn das durch hoffnung erwartet wird, was in der That noch nicht gesehen wird. Durch die Stärfe und den Kampf des Glaubens sollte auch die Furcht vor dem Tod überwunden werden, was sich so ganz vorzüglich in den Märtyrern zeigte. Und für diesen Kampf gäbe es in der That keinen Sieg und keine Verherrlichung, weil ja überhaupt kein Kampf möglich wäre, wenn nach dem Bade der Wiedergeburt die heiligen schon den förperlichen Tod nicht ertragen könnten. Und so würde nicht durch ein unsichtbares Geschenf der Glaube geprüft werden, sondern es gäbe schon keinen Glauben mehr,

<sup>1)</sup> L. 6. op. imperf. contra Jul. c. 31.

indem man fogleich für feine Werke den Lobn fuchte und erlangte.

Run aber murde burch eine großere und munderbare Onade des Erlofers die Strafe der Gunde jum Bebrauche ber Berechtigfeit gefehrt. Denn damale murde jum Menichen gefagt, bu mirft fterben, wenn bu fündigft; fest fagt man bem Marinter, firb, damit du nicht fündigeft. Damals wurde gefagt, wenn ibr das Gebot übertretet, fo merdet ibr des Todes fterben; jest beift cs: Wenn ihr den Tod nicht annehmet, fo übertretet ibr das Gebot. Bas damals ju fürchten war, um nicht zu fündigen, ift icht zu übernebmen, um nicht zu fündigen. Go gebt durch die unaussprechliche Erbarmung Gottes felbit Die Strafe ber Gunde in Baffen ber Tugend über und wird dem Gerechten jum Berdienfte, dem Gunder jur Strafe. Denn damale murde der Tod durch Gunde erzeugt, nun wird die Berechtigfeit durch ben Tod erfüllt. Gott aab dem Glauben eine folche Onade, daß der Tod, der befanntlich der Ratur miderspricht, das Werfzeug murde, um jum Leben überzugeben. Bas daber ten Tod, das beifit, die Scheidung der Scele vom Leibe angebt, welche die Sterbenden erdulden, fo ift der Tod für Miemanden. Denn er enthält ein bartes Gefühl, und es ift mider die Natur felbit tie Gewalt, wodurch Beides getrennt wird, was im Leben verbunden und vereinigt war, fo lange er lebt, bis jedes Befühl binmeggenommen wird, welches gerade durch die Berbindung der Seele mit dem Leibe entftand. Diefe gange Laft vernichtet ein Schlag des Rorpers oder ein Raub der Seele, und läßt fich wegen der Schnelligfeit nicht fühlen. Bas jedoch jenes bei den Sterbenden ift, mas mit großem Befühle das Befühl binmegnimmt, das vermehrt durch fromme und gläubige Ertragung das Berdienft der Geduld, und bebt doch die Girafe nicht auf. Db. fcon daber durch die beständige Fortpflangung des erften Menfchen ohne Zweifel ber Tod Strafe des Menfchen ift, fo wird er bennoch, wenn er für Ergebung und Gerechtigfeit achalten wird, die Berrlichkeit des Wiedergebornen; und ba

1) In 13. de Civ. Det a.

der Tod der Sold der Sünde ift, fo erlangt er bismeilen, daß die Sünde nicht weiter gestraft werde 1).

Durch die Entfernung der Seele mird ihre Bobnung gerfiort: benn jene Meifterin ift nicht mehr gegenwärtig, Die Die Gorge Des schmutigen Saufis führt und feinen Berfall berftellt. Denn fie gebt, um mit einem großen Breife fich bas emige Reich ju ermerben Was fürchteft bu alfo, o Seele? Chriftus, bem Beren, bift bu geweiht; und durch fein Befchent lebft du fromm und fuchft jum Reiche Gottes ju gelangen. Barum fürchteft bu ben Tod? Du muft allerbinas mandern und beinem Rleifche wird auf einige Beit Schmach widerfahren. Du febreft aber, mit dem bochften Ronige berrichend, juruct, und ein folches Leben wirft du erlangen, das nicht vergeben, fondern mit dir ewig bleiben mird. Wenn dein Benreben dabin gebt, beffer ju merden, alaubit bu nicht, daß dir in diefem beffern Ruftande, da bu in dem Simmelreiche gewiffermagen einen Dienft verfiebft, eine beffere Wohnung bereitet werde?

Wenn diefe irdifche, fcmunige, gebrechtiche Wohnung dir eine fo große Schönheit gewährte, welchen Glang wird fie dir gewähren, wenn fie wiederbergestellt und himmlisch geworden ift? Wenn du Diefe Wohnung fo febr liebft, Die nur furge Beit bleibt und in der Beit vergebt, wie febr wirft bu jene lieben, welche niemals ihren Glang verliert, weil in Emiafeit das Leben dauern wird? Das emige Leben, Geliebtefte, werde niemals eitel, fondern fen immer fuß Wenn das Leben geliebt wird, warum fucht man nicht das vorber? Wenn man das Leben fo liebt, fo fuche man ein folches, das fich niemals endigt Und wenn ce geliebt wird, warum wird es nicht gefucht? Barum bat fich und das Leben felbft freiwillig angeboten? Chriftus ift nämlich mabrer Gott und das emige Leben. Er fam ju und Berlornen und erlöste Die Befundenen; es tam in dief Bebiet der Sterblichen das Leben felbft und ließ fich foften. Wir fofteten und faben, baß es füß fen. Es ging uns voran, und ce ladete une ein ju tommen; und follen wir fürchten, ju einem fo großen

<sup>1)</sup> L. 13. de Civ. Dei c. 4 6.

Geschenke, wovon wir einen solchen Geschmack haben, zu kommen? Es kam zu dir das Leben; vergilt es und komme auch du zu dem Tod, daß wenn du zu ihm kommft, du so von ihm aufgenommen werdest, daß du niemals sterbest 1).

weine aber ber Cobie begreben ift, fo gest feibit biefer Mebante ins Grab. Ge Tebren jene fabrifchen Sorgen melle. unan veraffet, weit man begraben bar, am bie Nachfolge beute

Der Librerende : nien lebet jum Beirug, gum Rande, jor Gie-

Wie heilsam der Gedanke an den Tod sen.

"Laft und effen und trinfen, denn morgen werden wir fterben. 1 Cor. 15." Gie wollen effen und trinfen, denn morgen fterben fie. Daß fie doch in der That es bedächten, daß fie morgen fterben werden Denn wer ift fo thoricht und verfehrt, wer ein folcher Reind feiner Geele, der, am morgigen Tage fterbend, nicht bedächte, daß alles beendigt fen, mefmegen er fich abmubet ? Denn fo ftebt gefdrieben: "An jenem Tage merden alle feine Bedanten vergeben. Bf. 145." Wenn ichon die Menschen wegen benen, die fie bier gurud. laffen, wenn fich der Tag ihres Todes nabt, für ein Testament forgen, um wie viel mehr muffen fie auf ihre Geele denten? Es denft der Mensch an die, welche er guruckläßt, und an fich, der alles diefes verläßt, denft er nicht. Gieb, deine Rinder werden deine Sabe besiten, du wirft nichts haben, und all dein Denken beschränft fich darauf, wie es den Fremdlingen nach dir ergeben wird, aber nicht wohin fie fommen. Baren doch deine Bedanken auf den Tod gerichtet!

Aber wenn man einen Todten begräbt, fo denkt man an den Tod und fagt: Webe dem Unglücklichen, er war so beschaffen, gestern ging er noch spazieren, vor acht Tagen

<sup>1)</sup> L. 4, de Symb, ad Cathecum, c. 11, 12.

sah ich ihn noch, dieß und dieß redete er mit mir, cs ift nichts um den Menschen. So murmelt man; aber selbst, wenn der Lodte betrauert, wenn die Leiche beforgt und der Leichenzug angeordnet, wenn er hinausgetragen, auf dem Wege, und während er begraben wird, herrscht diese Rede; wenn aber der Lodte begraben ist, so geht selbst dieser Gedanke ins Grab. Es kehren jene tödtlichen Sorgen zurück, man vergist, wen man begraben hat, an die Nachfolge denkt der Abtretende; man kehrt zum Betrug, zum Raub, zur Gewalt, zu den unendlichen körperlichen Gelüsten zurück, welche, ich sage nicht, wenn sie genossen, sondern selbst während sie genossen werden, vergeben; und, was noch gefährlicher ist, von dem begrabenen Todten nimmt man einen Beweis, das Herz zu begraben, man sagt: Laßt und essen und trinken, denn morgen werden wir sterben.

Ihr aber, Brüder, saget im Gegentheile: Last uns fasten und beten, denn morgen sterben wir. Denn Jene sagen: Last uns essen und trinken, denn morgen sterben wir, die keine Auferstehung hoffen. Wir aber, die wir schon eine Auserschung sowohl auf die Verheißung der Propheten, als auf das Wort Christi und der Apostel glauben und verkundigen, die wir hoffen, das wir nach diesem Tode siegen werden, werden nicht müde, noch beladen wir unsere Serzen mit Rausch und Füllerei, sondern last uns in Rummer, die Lenden umgürtet und mit brennenden Lampen die Ankunst unsers Herrn erwarten, last uns sassen und beten, nicht darum, weil wir morgen sterben, sondern das wir sicher sterben 1).

Denket nach über das, was diese in verkehrter Beise gesprochen haben: morgen werden wir sterben; aber nicht auf jede Beise werden wir sterben, denn es bleibt nach dem Lode das, was nach dem Leben folgt. Entweder wird Leben oder Strafe den Sterbenden begleiten. Niemand sage, es ist von dort Niemand zurückgekehrt. Jener Reiche im Purpur wollte spät zurückkehren und konnte nicht. Niemand.

<sup>1)</sup> Serm. 361.

alfo fage: Laft und effen und trinfen, benn morgen werden wir fterben. Wenn ibr fagen wollet, morgen werden mir fterben, fo bindere ich ce nicht, aber faget vorber etwas Underes. Mur Epifuraer, als murden fie nach bem Tode nicht mehr leben und als batten fie nichts, außer was bas Bleifch erabst, fagen: Laft und effen und trinfen, denn morgen werden wir fterben. Die Chriffen aber, die nach dem Tode noch leben und gwar glücklicher leben werden, follen nicht fagen: Lagt und effen und trinfen, fondern baltet das feit, mas folgt: Denn morgen werden wir fterben. Sch will es ju wiederholten Malen fagen, worauf es vorgualich antomme, bag von beinem Raften ber Sunger bes Urmen gestillt, oder daß du, wenn du nicht faften fannft, mehr gebeit, wodurch du Bergeibung erlangeft Es fagen alfo die Christen: Lagt uns fasten und beten und Almosen geben, denn morgen werden wir fterben 1).

en das electe Band; gleich . 16 to jeuer Beiche bort bliebe.

mere mich nicht um rin eminen begigt, wo im beim frem

Von der verkehrten Sorge beim Tode.

aber albre Boure find ibre Gracer in Enigicit; ibre Jelte

"Ihre Gräber sind ihr haus in Ewigkeit; ihre Zelte von Geschlecht zu Geschlecht. Sie werden ihre Namen in ihren Ländern anrusen. Ps. 48." Es bezeichnet der Geist Gottes Menschen, die nur auf das Zeitliche und Vergängliche sehen und an die Zufunft nach diesem Leben nicht denken, und die feine Seligkeit erkennen, als Neichthum und Ehren dieser Welt und vergänglichen Ruhm, wobei sie nicht auf den nach dem Tode sehen, außer etwa, wie für sie ein größer Leichenzug veranstaltet und sie in kunstvoll erbauten Grabmählern begraben und ihre Namen in ihren Ländern vor

betragen und Vore die Ramen ber Tobien anruben Round

<sup>1)</sup> Serm. 150.

ihren Säusern angerufen werden. Sie kummern sich aber nicht, wo ihr Geist nach diesem Leben senn wird, die Thoren, die auf die Stimme Christi nicht merken, der da sagt: "D Thor, diese Nacht wird deine Scele von dir genommen werden, und was du bereitetest, messen wird eszen? Luc. 12;" und die bei den täglichen glänzenden Gastmähtern, bet Purpur und seiner Leinwand nicht darauf achten, daß der Reiche zu den Qualen in der Hölle verdammt werde, und eben so wenig, daß bei dem Kummer, den Wunden und dem Hunger der Arme im Schoose Abrahams ruhe.

Darauf achten fie nicht, fondern nur auf das Gegenwärtige, und treffen für ihren Tod feine anderen Unftalten, als wie ibr Rame, ber im himmel verabscheut wird, auf Erden angerufen werde. "Ihre Graber find ihre Bobnungen in Emigfeit." Bett die Graber gebaut find, fo find fie Saufer. Denn gewöhnlich borft bu einen Reichen fagen : Sich babe ein marmornes Saus, das ich verlaffen werde, und ich fummere mich nicht um ein ewiges Saus, wo ich bann fenn werde. Wenn er daran denft, fich ein marmornes oder ein gebauenes Denfmal machen ju laffen, so deuft er gleichsam an das emige Saus; gleich als ob jener Reiche dort bliebe. Bliebe er dort, fo murde er nicht bei ben Berdammten brennen. Wo der Beift des ichlecht Sandelnden bleibe, nicht wohin ber fterbliche Leib bingelegt werde, ift ju bedenten: aber nibre Saufer find ihre Graber in Emigfeit; ihre Belte von Befchlecht ju Geschlecht." Begelt, worin fie zeitlich blieben, Saus, morin fie gleichsam in Emigfeit bleiben merben, das beifit, Grab. Die Gegelte überlaffen fie alfo den Ibrigen, worin fie blieben, als fie lebten, fie geben gleich. fam ju ben emigen Saufern, ju den Grabern, über. Bas belfen ihnen ihre Bezelte von Befchlecht ju Befchlecht?

Es folgt ein Geschlecht auf das andere, nämlich Rinder und Enfel und Urenfel. Was nüßen ihre Gezelte? Höre: "Sie werden ihre Namen in ihren Ländern anrufen." Was beißt das? Sie werden Brod und Wein zu den Gräbern bringen und dort die Namen der Todten anrufen. Rannst du denken, wie sehr der Name jenes Reichen nacher ange-

rufen wurde, ale fich die Menschen berauschten bei feinem Grabe und fein Tropfen jum Munde des Brennenden fam? Dem Bauche Dienen Die Menschen, nicht ihrem Beifte. Bum Beifte der Beforbenen gelangt nichte, auner mas fie im Leben gethan baben. Alber mas erweifen fie ibm? "Gie werden anrufen ibre Ramen in ihren Ländern. Fürchtet nicht, wenn der Mensch reich geworden ift und wenn fich gemehrt bat der Rubin feines Saufes, denn, wenn er firbt, mird er nicht alles erhalten ?" Sier fiehft du den Lebenden, denfe an den Sterbenden. Betrachte, mas er bier bat und mas er mit uch nimmt. Bas n mmt er mit fich? Er bat viel Gold, viel Gilber, viele Landguter, viele Diener: er flirbt, es bleibt bicfes, er weiß nicht wem, jurud. Denn obmobl er es binterläßt, wem er will, fo bemabrt er es boch benen nicht, melchen er will. Denn viele baben etmas, bas ibnen nicht binterlaffen murde, erworben, und Biele baben es verloren. Es bleibt alfo diefes Alles guruck, und was nimmt er mit fich? Man fonnte fagen, er nimmt mit fich, momit er eingebullt, mas vermendet wird auf fein foftbares und marmornes Grab. Sch fage aber, er nimmt diefes nicht mit: benn davon bat er fein Gefühl mehr. Was foll ein todter Leib, ein faulendes Rleifch, das gefühllos ift, mehr haben? Der lefen wir, Bruder, daß jener Reiche mit purpurnen und feinen Rleidern im Feuer erfchien? Bar er etwa im Reuer auch fo, wie er in den Gaftmablern bei dem Tifche mar? Als er durftete und einen Baffertropfen vertangte, fo mar nichts dasetbit Der Menich nimmt alfo nicht Alles mit fich, noch erhält der Todte das, mas ibm ins Grab folgt. Denn wo das Gefühl, dort der Menfch : mo fein Gefühl, dort ift fein Menich. Es liegt bas Befag, das den Menschen faßte, das Saus, das den Menschen batte.

Den Körper nennen wir Saud, den Geift den Bewohner bes hausen. Der Geift wird gepeinigt in der hölle; was nütt es ihm, wenn der Leib in Balfam und Gewürz liegt und in fostbare Leinwand eingewickelt ift? Gleich als würde der herr des hauses verbannt und du würdest die Wände

zieren. Er darbt in der Verbannung und geht durch hunger zu Grunde, und sindet für sich kaum eine Zelle zum Schlasen, und du sagst: Er ift glücklich, denn sein haus ist geschmückt. Wer würde dich nicht für wahnsinnig oder für scherzbaft balten? Du schmückest den Leib und es wird der Geist gequält. Gib dem Geiste erwas und du gibst es dem Gestorbenen. Aber was willt du ihm geben, wenn er einen Wasserropfen verlangt und nicht erhält? Denn er wollte nichts vor sich vorausschicken. Er glaubte nur an das gegenwärtige Liben und er dachte nur darauf, wie er in fostbare Kleider eingewickelt begraben würde 1).

# denen nicht, worchen er will. Denn viele baben ermas, bad ihnen nicht binterkaffen wurder einweben, und Tiele haben es vertuuren. Es biriot alfo blefes bildes zurück, nut was ninne

fiebe, es bieibt biefes, er meiß nicht wem, inrud. Denn abmobe er es bincefläßt, mem er will, je bemabet er el boch

Man soll gute Werke voranschicken, wenn man gut sterben will.

mait begit bacon por or frid Derubl mebr.

Viele erdulden viel wegen des vergänglichen Geldes und du willst nichts ertragen wegen des ewigen Lebens? Du weigerst dich so, für die Berheißungen Gottes zu arbeiten, als würdest du nicht für deine Begierden arbeiten. Was erdulden die Räuber für ihr Unrecht, was für ihre Laster die Verworfenen, für ihre Gottlossfeit die Wollüstigen, für ihren Geiz die Kausseute, die das Meer durchsegeln und Seete und Leib den Winden und Stürmen aussehen, das Ihrige verlassen und dem Unbefannten nachjagen? Wenn der Richter die Verbannung verfündigt, so ist es eine Strasse; die habsucht besiehlt die Verbannung und es ist Freude. Was besiehlt dir also Großes die Weisheit, was nicht auch die habsucht besehlen könnte? Und doch vollziehst du den Vesehl der Habsucht. Und wenn du es gethan hast, was

<sup>1)</sup> Enarr. in Ps. 48. Serm, 1, n. 15, Serm. 2, n. 1. 3. 7.

hast du? Ein Sans voll von Gold und Silber. Saft du nicht gelesen: "Gleichsam im Bilde wandelt der Mensch, doch wird er vergeblich verwirrt; er sammelt und weiß nicht, wem er sammelt? Ps. 38."

Barum hast du lobsingend zu Gott gerufen: "Wit den Ohren vernimm meine Thränen?" Warum vernimmst du nicht mit deinen Ohren die Worte dessen, von dem du auch beweint werden wills? Wenn du deine Habsucht anklagest, so wird er dich zu seiner Weisheit einladen; aber wenn du das Jod der Weisheit übernommen hast, so wird sie geschäftig seyn. Geschäftig allerdings, aber sieh, wozu und zu welchem Lohne? Was du durch Weisheit sammelst, weißt du etwa nicht, wem du es sammelst? Du sammelst es dir. Stehe auf, wache auf; habe das Herz der Ameise Es ist Sommerszeit, sammle für den Winter. Wenn es dir gut ergeht, alsdann lerne, wovon du dich unterhaltst, wenn es dir böse ergebt.

Es ift dir wohl, es ift Sommer; fen nicht träge, sammle Körner von der Tenne des Herrn, die Worte Gottes von der Kirche Gottes, und bewahre sie im Herzen. Alsdann ist es dir zwar wohl, allein es wird auch die Zeit der Trübsal kommen. Für einen Jeden kommt der Kummer; obschon Alles an ihm irdisch ift, so geht er gewiß, wenn er zu sterben anfängt, durch die Betrübniß zu einem andern Leben über. Wer kann sich sagen: Es wird mir wohlergehen und ich werde nicht sterben? Gleichwohl ist, wenn du das Leben liebst und den Tod surchtest, die Furcht des Todes selbst ein täglicher Winter. Und dann vorzüglich quält die Furcht vor dem Tode, wenn es uns wohlergeht; im Glücke fürchten wir mehr den Tod. Denn w nn es uns böse ergeht, so fürchten wir den Tod nicht.

Daher glaube ich, daß jener Neiche, der an vielen Schägen seine Freude hatte, von der Furcht vor dem Tode gemahnt wurde und unter den Genüssen zitterie. Denn er dachte, daß er jene Güter verlassen werde. Er hatte sie gesammelt und wußte nicht, für wen? Er wünschte etwas Ewiges und fam zum herrn und sagte ihm: "Meister, was

foll ich Gutes thun, um das emige Leben zu erlangen?" Es ergebt mir gut, aber es vergebt das, was ich babe, fage mir, mober ich das erhalte, mas ewia ift, fage mir, wie ich au dem gelange, mas ich nicht verliere? Und der Serr fagte ibm : "Willit du jum Leben eingeben, fo balte die Gebote." Er fragte, welche Gebote und er borte fie Er fagte, von Sugend auf babe er alle beobachtet. Es fagte ibm der Serr, ber Rathgeber bes emigen Lebens: "Gines fehlt dir, willft bu vollfommen werden, fo gebe, verkaufe Alles, was du baft und gib es ben Urmen und du wirft einen Schap im Simmel baben." Er fagte nicht: Bernichte, fondern: Berfaufe, fomme und folge mir nach. Gener, ber feine Freude batte am Reichthume und daber ben Berrn fragte, mas er Gutes thun follte, um das ewige Leben ju erlangen, weil er von Bergnügen ju Bergnügen eilen wollte und die, welche er batte, ju verlieren fürchtete, ging traurig ju feinen irdifchen Schäben gurud. Denn er wollte bem Beren nicht alauben, bag man das, mas bier vergebt, im Simmel aufbemabren fonne. Er wollte feinen Reichthum nicht mabrhaft lieben. Durch schlechte Aufbewahrung vernichtete er ibn, durch viele Liebe perlor er ibn. Satte er ibn recht geliebt, fo batte er ibn in den Simmel vorangeschickt, wohin er sväterbin felbit folgen wurde. Gott zeigte ibm das Saus, wo er ibn aufbemabren follte: "Wo dein Schat ift, ba wird auch bein Berg fenn, Matth 6." 1).

Gott wollte nicht, daß du deinen Reichthum verlierest, sondern daß du den Plat verwechseltest. Wenn jest dein Freund in dein Haus träte, und fände, daß du an einen feuchten Ort Getreide gethan hättest, der die Natur der Verwesung des Getreides besser als du verstünde, und dir den Nath gäbe: Bruder, du verlierst das, was du mit großer Mühe gesammelt hast, du hast es an einen feuchten Ort gelegt, in wenigen Tagen versault es — und was soll ich thun, Bruder? Bringe es an einen höhern Ort — du würdest den Nath deines Freundes hören und das Getreide

<sup>1)</sup> Serm. 38. 14 2120 dau nang unu mang unu mang unu

an einen bobern Ort bringen, und du borft Chriftus nicht, ber dich ermabnt, beinen Schat von der Erde in den Simmel zu bringen, wo nicht das dir gegeben wird, mas du baft. Du baft das Erdische und erbaltft den Simmel, bu baft Sterbliches und erlangst Ewiges, erwirbst Chriftus. Bib ibm auf ber Erde das Wenige, um im Simmel bas Biele ju erlangen. "Alle der Menich in Shren war, erfannte er es nicht, er glich den unvernünftigen Thieren und er murde ihnen abnlich." Wie thoricht maren die Menschen. Die nicht einsaben, was fie mit ihrem Reichthum machen follten, als fie lebten und glaubten, fie wurden glücklich fenn, wenn fie ein marmornes Grabmabl, gleichsam ein emiges Saus, batten und wenn die, benen fie ihre Sabe binterließen, auf der Erde ihre Namen anriefen? Im Gegentheil aber follten fie fich ein ewiges Saus in ben guten Berfen berettet baben, ein unfterbliches Leben bereitet, Die Schäpe porangeschickt, ben dürftigen Mitmenschen unterflügt. Chriftus nicht verachtet baben, ber vor der Thure mit Beschwuren bedectt lag und fagte: "Was ihr einem von meinen Minbeffen gethan, das babt ibr mir gethan 1)!"

## 18.

Begen der Ungewißheit der Todesstunde muß der Christ immer bereit senn.

Wer weiß es nicht, daß die Nothwendigkeit zu sterben eine Strafe ist, und was noch schwerer ist, daß wir die Zeit nicht wissen? Die Strafe ist gewiß, die Stunde ungewiß. Dieser Strafe sind wir allein in den menschlichen Angelegenheiten gewiß. Alles Andere, Gutes oder Schlimmes, ist ungewiß; der Tod allein ist sicher. Was soll ich sagen.: Der Anabe ist gezeugt, vielleicht wächst er, vielleicht nicht,

<sup>1)</sup> Enarr. in Ps. 48. Serm. 1. n. 9. 16.

vielleicht wird er alt, vielleicht nicht, entweder wird er etwa reich oder arm seyn, und in dem Guten in jeder Beziehung? Sieh auch auf die Uebel. Vielleicht wird er frant, vielleicht nicht. Und durchgehe alle Uebel, überall steht vielleicht, vielleicht. Kannst du etwa sagen: Vielleicht stirbt er, vielleicht stirbt er nicht? Wie die Aerzte, wenn sie die Krantbeit für tödelich halten, sagen: Er stirbt, da kommt er nicht mehr davon. Seit der Geburt des Menschen muß man sagen: er entsommt nicht mehr; wenn er geboren ist, fängt er zu fränkeln an, mit dem Tode endigt er zwar die Kranheit, aber er weiß nicht, ob zum Bistern.

Gener Reiche batte feine genufvolle Trubfal geendet und er fam ju einer qualvollen Der Arme endete die Krant. beit und er fam gur Gefundbeit. Aber, mas er nachber batte, mablte er bier und mas er dort faete, das erndtete er bier. Go lange wir daber leben, muffen wir machen und das mablen, was wir in Zufunft baben merden, "Bon ienem Tage aber, oder von der Stunde weiß Niemand, meder die Engel im Simmel, noch ber Gobn, fondern nur ber Bater. Matth 13" Bruder, weil ihr gerade die Ermahnung der Schrift gebort babet, daß wir nämlich wegen bes letten Tages machen follen, fo dente Reder an den letten Tag, damit ibr nicht etwa, wenn ibr glaubet, der lette Tag fen noch gang ferne, bis jum letten Tag fchlafet. Riemand alfo frage nach dem letten Tag, wann er senn wird, sondern machen wir alle durch ein gutes Leben, damit uns ber lette Tag nicht unvorbereitet antrifft. Bie Reder am letten Tage von bier scheidet, so wird er auch am jungften Tage der Welt erscheinen. Es nütt bich nichts, mas du bier nicht gethan baft. Ginen jeben unterftugen ober unterbrucken feine Berfe 1).

Der jungfte Tag wird für Jene furchtbar fenn, welche durch ein gutes Leben nicht sicher fenn, und lange beffer leben wollen. Weislich aber wollte Gott jenen Tag verborgen halten, damit das herz immer bereit fen, das zu erwarten,

<sup>1)</sup> Serm. 97.

was er fünftig weiß und wovon er die Zeit nicht weiß. Beit aber unfer herr Jefus Chriftus als Lehrer ju uns gefchickt murbe, fo faate er auch, daß der Menschenfobn jenen Sag nicht miffe, weil es unter feinen Lebren nicht mar, bag er es und mittheilte. Denn es weiß ber Bater nichts, mas ber Sohn nicht weiß, da felbft jene die Wiffenschaft des Baters ift, die auch feine Beisheit ift; es ift aber feine Beisheit fein Gobn, fein Wort. Aber weil es uns ju miffen nicht frommte, mas er zwar mußte, fo lebrte er auch das uns nicht, mas ju miffen und nicht nübte. Denn als Lebrer mußte er su lebren, mas frommte, und nicht zu lebren, mas schadete. Bas will diese Rede? Daß wir, weil wir wissen, daß der lette Tag tommen wird, ju unferm Rugen wiffen, daß er fommen wird, und ju unferm Rugen nicht wiffen, mann er fommen wird, durch einen guten Lebenswandel unfer Berg vorbereiten und ibn nicht nur nicht fürchten, fondern auch lieben follen. Denn wie jener Tag den Ungläubigen die Leiden vermehrt, fo endet er fie für die Glaubigen. Was bu aber von Diefen Leiden willft, ebe es fommt, ift es in beiner Macht, daß es fomme; wenn es da ift, aber nicht mebr. Bable alfo, fo lange es Zeit ift, weil Gott bas, was er aus Erbarmung perbirgt, aus Erbarmung verschiebt 1).

Daß der Todestag ungewiß sen, bestimmte Gott zu unsferm heile, an seinen letten Tag denke Jeder zu seinem Frommen. Es ift die Erbarmung Gottes, daß der Mensch nicht weiß, wann er firbt. Es ist der lette Tag verborgen, damit alle Tage beobachtet werden 2).

Es ift feine große Erbarmung und er forderte uns auch auf, daß wir gut leben, und er verbarg uns unfern letten Tag, damit wir uns von der Zufunft nichts versprechen 3).

<sup>1)</sup> Enarr. in Ps. 36. Serm. 7. n. 1.

<sup>2)</sup> Serm. 39.

<sup>3)</sup> Enarr. in Ps. 34. Serm. 1, n. 34.

#### 19.

Der Chrift lebe fo, daß er mit Vertrauen dem Gerichtstage entgegensehen tonne.

"Es ist nicht eure Sache, die Zeiten zu wissen, die der Bater in seine Gewalt gesetzt hat. Apoptg. 1 " Was ihr glaubet, das glaubet wohl, weil es kommen wird. Wann es kommen wird, was geht das dich an? Wann er kommen wird, bereite dich vor. Es verschwinde die Neugierde und es komme die Andacht. Was liegt dir daran, wann es kommt? Lebe so, als ob es heute kommen würde und du wirst dich nicht fürchten, wann es kommen wird 1).

Wenn wir Chriftus lieben, fo muffen mir auf jeden Rall feine Unfunft munichen Denn es ift verfebrt und ich weiß nicht ob mabr, ben gu fürchten, den du liebft, daß er nicht tomme; ju beten, jufomme uns dein Reich, und ju fürchten, erhört ju merden. Wober aber die Gurcht? Weil der Richter fommen wird? Ift er ungerecht, oder übelgefinnt, oder neidig? Der marteft du gulett von einem Undern, deinen Sandel ju fennen, und ce möchte jener, ben bu unterrichtet baft, entweder dich boslich bintergeben, oder wegen geringer Sabe und geringen Bermogens der Darftellung beine Unschuld nicht verrheidigen fonnen? Richts von dem. Wer alfo wird fommen? Warum freueft du bich nicht? Wer fommt, dich ju richten, außer der, welcher fam, gerichtet ju merden? Fürchte nicht den Unfläger, movon er felbst fagte, der Fürst diefer Welt ift fcon binausgeworfen. Job. 12. Fürchte nicht einen Schlechten Unwalt; denn Gener ift jest bein Unwalt, welcher dann als Richter fommen wird. Er wird es fenn und du, und beine Sache, die

<sup>1)</sup> Serm, 265.

Bertheidigung beiner Sache, das Zeugnif deines Gewissens. Der du also den kommenden Richter fürchtest, verbessere jest dein gegenwärtiges Gewissen. It es dir wenig, daß er das Bergangene nicht berücksichtigt? Dhne die übrige Zeit wird er richten, aber mit welchem Auswand von Zeit ermahnet er jest? Dann kann man sich nicht mehr bessern, wer sollte es jest nicht thun 1)?

Meine Bruder, überleget, es vergeht diefe Belt, erinnert euch an das Evangelium, mo Refus fagt, daß der jungfte Tag fo fenn werde wie in den Tagen des Moe (Que. 17.). Man af und tranf, man faufte und verfaufte, man beurathete, bis Noë in die Arche eintrat Es fam die Rluth und vernichtete Alle. Sier habet ihr den ausdrücklichen Befehl des Berrn: "Gure Bergen follen fich nicht beschweren mit Raufch und Unmäßigfeit. Gure Lenden feven gegürtet und brennende Lampen in euern Sanden. Und ibr folltet Menschen gleichen, die auf den herrn warten, wenn er von Der Sochzeit fommt. Luc. 21, 12." Erwarten wir feine Unfunft, und er finde und nicht ichlafend. Es ift eine Schande für eine Gattin, ihren Mann nicht zu wunschen, um wie viel schändlicher für die Rirche, Chriftus nicht zu verlangen? Es fommt der Mann gur geitlichen Freude; aber der Brautigam der Kirche wird fommen jur ewigen Freude, um uns ju feinen emigen Miterben ju machen. Leben wir baber fo, daß wir seine Unfunft nicht nur erwarten, sondern auch fürchten. Wie mabr ift es, bag diefer Tag fo fommen wird, wie in den Tagen des Roë! Die Biele wird er fo treffen und zwar folche, die fich Christen nennen. Daber wird fo lange Sabre an der Sache gebaut, damit die aufwachen, Die nicht glauben. Sundert Sabre bindurch murde daran gebaut und fie erwachten nicht, daß fie fagten, nicht obne Grund erbaut der Mann Gottes eine Arche, wenn nicht naben murbe das Ende des Menschengeschlechtes; und daß fie den Born Gottes beschwichtigten, wie es die Riniviten

<sup>1)</sup> Enarr. in Ps. 147. n. t.

thaten. Denn fie thaten Bufe und befänftigten den Born Gottes 1).

Es kommt der Tag, wo Alles ans Licht kommt, und wenn jener Tag der Welt ferne ift, so ift doch der lette Lebenstag einem Zeden sehr nahe. Toch wollte Gott beides verborgen halten, sowohl wann das Ende der Welt kommt, als wenn für einen jeden Menschen das Lebensende herankommt. Willst du ihn nicht fürchten, so halte dich bereit 2).

Niemand kann mit Vertrauen flerben, außer wer weiß, daß er so sterben werde, daß in ihm der Lod sterbe und das Leben gefrönt werde 3).

#### 20.

Der Mensch bereite fich jum letten Gerichtstage vor.

Bor dem letten Gerichte Gottes beendige beinen Sandel. Du fannft nicht annehmen, wenn er fommt, daß du falsche Zeugen aufbringen kannkt, wodurch er sich täuschen läßt, noch daß du einen Anwalt mit trügerischen Auskunftsmitteln und schlauen Künsten berufen kannst, noch daß du den Richter auf irgend eine Weise bestechen könnest. Was also thust du vor einem falschen Nichter, den du weder täuschen noch bestechen kannst? Denn dann wird er selbst der Richter über deine Sache senn, der jest Zeuge deines Lebens ist. Es ist Zeit, dich schnell mit deinem Gegner auszugleichen. So langmüthig ist Gott, der dein Unrecht sieht und nicht straft, daß doch bald das Gericht seyn wird. Denn nach der Weise des menschlichen Lebens ist das lange, was für Gott furz ist.

<sup>1)</sup> Serm 361.

<sup>2)</sup> Serm. 46.

<sup>3)</sup> Serm. 64.

Aber wenn es selbst der Welt und dem Menschengeschlechte lange dunkt, was leistet cs? In etwa, wenn der lette Tag für das Menschengeschlecht ferne ift, der lette Tag eines Jeden noch ferne?

Dief fage ich: feit Abam find viele Sabre verlaufen und gerronnen und werden noch viele verfließen; es werden amar nicht mehr fo viele Sabre, aber doch alle fo verlaufen, wie auch diefe verfloffen find. Es fcbeint lange, mas noch übrig ift, und doch mird es nicht so viel fenn, als schon ver-Aoffen ift. Es fann aus der verlaufenen Beit bas Ende ber übrigen Reit erwartet merben. Es gab bann einen Tag, ber morgen bieff; von jener Zeit bis jest, ift nicht Alles, mas jufunftig mar, vergangen? Es ift fo, als mare es nicht gemefen. Go mird auch das fenn, was noch übrig ift. Aber fen auch diefes lange, fen ce ausgedebnt, fo weit du glauben, nennen oder denfen magit, mas dir nicht die Schrift fagt, fondern mas der Gedante dir einbildet, fo weit du willft, verlängere den Tag des Gerichtes, fannft du mobl beinen letten Tag, d. b. beines Lebens, mann bu ben Leib verlaffen wirft, in Etwas verlangern ?

Es sen dir das Alter gewiß, wenn es möglich ift, wenn aber ift es gewiß? Kann nicht der Mensch, seitdem er zu leben anfängt, auch sterben? Die Möglichkeit des Todes macht den Aufang des Lebens. Auf dieser Erde und in dem Menschengeschlechte fann der allein noch nicht sterben, der noch nicht zu leben anfing. Es ist also der Tag ungewiß, er ist als täglich zu erwarten. Wenn aber der ungewisser als täglich zu erwarten ist, so vergleiche dich mit deinem Gegner, so lange er mit dir am Leben ist.

Denn dieses Leben heißt ein Weg, auf dem Alle gehen, und jener Gegner nicht zurücklehrt. Wer ift aber dieser Gegner? Dieser Gegner in nicht der Teufel; denn niemals würde dich die Schrift ermahnen, dich mit dem Teufel zu vereinigen. Es ift also der Gegner ein anderer, den sich der Mensch zum Gegner macht; denn wenn jener der Gegner wäre, so wäre er mit dir nicht auf dem Wege. Aber dieser ift mit dir auf dem Wege, daß er sich mit dir vereinige.

Denn er weiß, daß wenn du dich nicht hier mit ihm ausgeglichen haft, er dich dem Richter, der Richter aber dem Diener und dieser dich in das Gefängniß ausliesern wird. Matth 5. Also wer ift der Gegner? Das Wort Gottes. Das Wort Gottes ift dein Gegner. Warum ist es dein Gegner? Weil es Entgegengesetztes besiehlt, als du thust. Vertrage dich mit dem Worte Gottes, so lange es mit dir am Wege ist. Vertrage dich mit deinem Gegner schnell, damit du nicht in Zwist vor den Richter sommest. Wenn du thust, was du hörst, hast du dich mit ihm versöhnt, wenn du es nicht thust, so streitest du mit ihm, und so lange du handelst, hast du dich noch nicht versöhnt.)

Bewahre in beinem Innern die Unschuld, wo Niemand beine Sache unterdrücken fann. Es war wider dich das falsche Zeugniß, aber bei Menschen; wird es auch vor Gott gelten, wo dein Recht verhandelt werden wird? Wenn Gott Richter seyn wird, so wird es keinen andern Richter als dein Gewissen geben. Bei einem gerechten Richter und bei deinem Gewissen haft du nur deine Sache zu fürchten; haft du feine schlimme Sache, so fürchte keinen Ankläger, du haft keinen falschen Zeugen zu verwerfen und keinen wahren zu suchen. Bringe nur ein gutes Gewissen mit 2).

<sup>1)</sup> Serm. 9. s seu L. de 10 chordis.

<sup>2)</sup> Enarr. in Ps. 37 n. 21.

21.

Wer den Erlofer nicht verachtet, darf den Tod nicht fürchten.

Fürchten wir den Tag des Gerichtes, der herr wird fommen. Der da niedrig fam, wird erhaben fommen; der da fam, um verurtheilt zu werden, wird als Richter fommen. Erkennen wir den Demüthigen, damit wir ihn in seiner herrlichkeit nicht fürchten; umfassen wir den Demüthigen, damit wir nach dem Erhabenen verlangen. Denn für die, welche sich nach ihm sehnen, wird er gnädig erscheinen. Denn Jene sehnen sich nach ihm, die seinen Glauben bewahrten und seine Gebote erfüllten. Denn er fommt, wenn wir es auch nicht wollen. Wie sollen wir wollen, daß er fommt? Durch gute handlungen und durch ein frommes Leben 1).

Der herr Jesus Christus ist jest verborgen, zu seiner Zeit wird er offenbar werden, indem er nach Recht richten wird, er, der ungerecht vom Richter verurtheilt wurde. Er wird kommen, und wie wird er kommen? Um zu richten. Denn er kommt jest nicht mehr, um gerichtet zu werden, sondern um selbst zu richten, wie wir wissen und glauben, die Lebendigen und die Todten. Frage ich irgend einen Menschen, so aniworte er nicht mir, sondern sich: Willst du, daß jener Richter komme? Ich will es, sagt er. Sieh, was du sagst, wenn du die Wahrheit redest; wenn du willst, daß er komme, sieh, wie er dich sinde. Denn der Richter wird kommen; in Demuth ist er bereits erschienen, also wird er mit Macht erscheinen. Denn er wird kommen, um einen Leib anzuziehen, von einer Mutter geboren, in Windeln ein-

<sup>1)</sup> Enarr, in Ps. 66, n. 10.

gewickelt, in die Arippe gelegt, julest ichon als Jüngling verspottet, gebunden, gegeißelt, aufgefangen zu werden und zu schweigen, wenn er verurtheilt wird. Erwarte nicht, daß er so in Verachtung fommen werde. Er schwieg bei der Verurtheilung, er wird aber als Richter nicht schweigen. Er war hier verborgen, um nicht erfannt zu werden; "denn hätten sie ihn erfannt, so würden sie niemals den herrn der Herrlichkeit gekreuziget haben. 1 Cor 2."

Da er also seine Macht schon verborgen hat, stillschweigend unter einer fremden, so wird das Gegentheil gescheben von dieser Verheimlichung und von diesem Schweigen, wie wir seine Ankunft erwarten. "Denn Gott wird offenbar erscheinen. Ps. 49." Der früher verborgen kam, wird jest offenbar erscheinen. Sieh, da hast du das Gegentheil von jener Verborgenheit und von jenem Schweigen. "Unser Gott wird kommen und nicht schweigen." Er schwieg verborgen, weil er "wie ein Lamm zur Schlachtbank geführt wurde. Ps. 53." Er schwieg verborgen, weil er wie ein Lamm ohne Laut vor dem Scheerer war, und seinen Mund nicht öffnete. Er schwieg verborgen, weil in der Demuth sein Urtheil ausgehoben wurde; er schwieg verborgen, weiler nur für einen Menschen gehalten wurde; aber es wird Gott offenbar erscheinen, unser Gott, und nicht schweigen 1).

Nicht so wie er bei seiner Verurtheilung schwieg, wird er schweigen, wenn er als Richter kommen wird. Und alsdann wird er nicht schweigen, und seine Stimme werden diejenigen vernehmen, die ihn jeht verachten. Denn wenn man von den Geboten Gottes spricht, so lachen jeht Viele, weil man die Verheißung Gottes jeht noch nicht sieht und seine Drohung noch nicht in Erfüllung geht. Alsdann wird er nicht schweigen, sondern sich offenbaren, wie geschrieben steht. Jeht liest man es aus dem Evangelium und man verachtet es; es predigt es der Priester und der Vischof, und er wird verspottet. Wird nicht dieser Spott verstummen, wenn es vom mächtigen Nichter ausgesprochen werden wird 2)?

<sup>1)</sup> Serm. 299.

<sup>2)</sup> Serm. 18.

"Wenn ich Zeit babe, fo will ich in Gerechtiafeit rich. ten. Bf. 74." Wann wird er in Gerechtigfeit richten? Wenn er Zeit erhalten bat; benn jest ift es noch nicht Reit. Dant feiner Erbarmung: querft verfündigt er feine Gerech. tigfeit, und alsdann richtet er. Denn wenn er vorber rich. ten, als verfündigen murde, mer fonnte entfommen, mer freigesprochen werden? Sett ift also die Zeit der Berfun-Digung. "Sch will, fpricht er, alle feine Bunder ergablen." Sore auf die Ergablung, bore auf die Berfundigung: Denn wenn du es nicht thuft, fo fpricht er, "wenn ich Reit erbalte, werbe ich richten." Ich vergebe jest, fpricht er, die Gunden der Befennenden, merde aber nachber des Berachters nicht ichonen. "Die Erbarmung und bas Gericht will ich bir, o Berr, lobfingen. Pf. 100." Es beift im Pfalm: Erbarmung und Gericht, jest bas Gine, alsbann bas Undere: weil dort die Gunden vergeben, bier aber geftraft merden. Billft du die Strafe ber Gunder nicht fürchten? Liebe ben Beanadiger, fen nicht nachläffig, fen nicht bochmutbig, fage nicht, ich babe nichts, mas er nachlaffen foll; benn bore, was folgt: "Wenn ich Zeit erhalte, werde ich mit Gerech. tiafeit richten 1)."

# 22.

Von der Strenge des Gerichtes.

Es wird Jener fommen, er wird fommen, und die in ihrer Bosheit verharren, richten, die Undankbaren gegen seine Erbarmung, die Undankbaren gegen seine Nachsicht, die sich einen Jorn sammeln auf den Tag des Jornes und

<sup>1)</sup> Enarr. in Ps. 74. n. 5.

der Offenbarung des gerechten Gerichtes Gottes, der einem Reden nach feinen Werfen vergelten mird;" weil "Gott ber Berr ift ber Rache: Gott ber Rache bandelte barum mit Strenge. Bf. 43 " Denn er verschonte Reinen, als er bier fprach. Der herr felbit mar in der Schmachbeit des Riei-Sches, aber in der Araft der Rede. Er fab nicht auf die boben Versonen der Ruden. Wie Bieles fprach er gegen fie, wie Dieles redete er gegen fie por ihnen? Er fürchtete Miemand. Warum? Weil er ber Gott ber Rache ift. Darum verschonte er fie nicht in der Rede, um ihrer nachber vor Gericht zu verschonen. Denn wollten fie das Seilmittel feiner Rede nicht annehmen, fo werden fie auf jeden Kall dem Urtheilsspruche des Richters anbeimfallen. Warum? Beil er fagte, Gott, der Berr der Rache, Gott der Rache bandelt mit Strenge, b. b. er verschonte Diemanden in der Rebe. Soll ber, welcher in der Rede nicht verschonte und litt, im Urtheilsspruche verschonen, wenn er im Gerichte ift? Er, der Miemanden in feiner Diedrigfeit fürchtete, foll Cemanden in feiner herrlichfeit fürchten? Daraus, daß er jest schon mit Strenge bandelte, schliefe darauf, wie er am Ende der Welt verfahren wird 1).

"Benn der gerechte König auf dem Throne sien wird, wer wird sich rühmen, er habe ein reines herz, oder wer wird sich rühmen, er sen rein von der Sünde? Sprichw. 20." Denn mit welcher Gerechtigkeit der Mensch immer bekleidet sen mag, so muß er bedenken, daß nichts Schuldbares in dem, was er nicht sieht, gefunden werde, wenn der gerechte König auf dem Throne sist, dem die Verbrechen nicht entgehen können, noch jenes, wovon es heißt: "Die Verbrechen, wer erkennt sie 2)?"

"Warum bist du traurig, meine Seele, und marum betrübst du dich? Pf. 18" Vielleicht deswegen, weil schwerlich das Leben rein gefunden wird, da jener richtet, der auf das Reine und Klare sieht? Oder weil bei schon unter Menschen lobenswerthem Leben, so daß die Menschen nichts

<sup>1)</sup> Enarr. in Ps. 93.

<sup>2)</sup> Lib. de perf. just. Rom. c. 15.

Tadelnswerthes mit Recht an sich finden, die Untersuchung von feinen Augen vorgenommen wird, weil er den rechten Maasstab wohl anwendet, und im Menschen etwas sindet, das Gott ahndet, und was die Menschen nicht für strafbar hielten, noch jener selbst in seinem Junern, der vor Gericht steht. Indem die Seele dieses fürchtet, so wird sie sehr bestürzt; es redet zu ihr dein Berstand: warum fürchtest du dich wegen der Sünden, da du nicht alle vermeiden fannst? "Hoffe auf den herrn, denn ich will ihn preisen. Ps. 42."

Fürchte immerbin, wenn du dich für gerecht hältst, wenn du nicht jenes Wort von einem andern Psalm auf dich anwendest: "Gehe nicht ins Gericht mit deinem Diener. Ps. 142." Warum? Deine Erbarmung ift mir nothwendig. Denn wenn du dein Gericht ohne Erbarmung vollziehest, wohin soll ich gehen? "Wenn du, o Herr, die Missethaten beobachtest, o Herr, wer wird bestehen? Gehe nicht ins Gericht mit deinem Diener, weil vor dir fein Lebendiger gerecht gefunden wird." Wenn daher fein Sterblicher in deinem Gerichte bestehen kann, mag er hier auch noch so gerecht leben, webe ihm, wenn Gott mit ihm ins Gericht geht 1).

Gehe nicht ins Gericht mit beinem Diener. Ich will mit dir nicht rechten und meine Gerechtigkeit vertheidigen, daß du mein Unrecht darlegest. Gehe mit mir nicht ins Gericht, herr, mein Gott. Wenn ich mir auch gerecht erscheine, so nimmst du einen Maagstab hervor und missest mich darnach, und ich werde für schlecht erfunden. Gehe mit deinem Knechte nicht ins Gericht 2).

Webe felbst dem lobenswerthen Leben der Menschen, wenn du es ohne Erbarmung durchforschest. Weil du aber nicht sehr die Missethaten siehest, so hoffen wir vertrauungsvoll bei dir einen Ort der Nachsicht zu finden 3).

<sup>1)</sup> Enarr. in Ps. 42. n. 7.

<sup>2)</sup> Enarr. in Ps. 142, n. 6.

<sup>3)</sup> L. 9. Conf. c. 11.

## 23.

Die Gerechten haben das Gericht zu wunschen, Die Bofen zu fürchten.

"Deine Erbarmung und deine Gerechtigkeit will ich preisen, o herr. Pf. 100." Begen der Erbarmung Gottes schmeichle sich Niemand mit Ungestraftheit; denn es ift auch noch das Gericht, und Niemand, der sich gebessert hat, sittere vor dem Gerichte Gottes, weil seine Erbarmung vorangeht. It wohl das Gericht Gottes nur zu fürchten und nicht auch zu lieben? Es ist furchtbar für die Bösen, wegen der Strafe, aber wegen der Krone von den Guten zu lieben 1).

Sieh, ich richte amischen Schaf und Schaf, und Widder und Boden. Ich richte, ein großer Troft; er felbft richtet, bie Guten follen ficher fenn Ihren Richter besticht fein Begner, verwickelt fein Unwalt, verfpottet fein Zeuge, Aber fo febr die Guten in Sicherheit find, eben fo febr follen die Bofen ibn fürchten. Nicht ein Golcher richtet, dem etwas verborgen ift. Bedarf benn Gott ber Zeugen jum Gerichte, um ju erfahren, mer bu feneft? Wie fann ber getäuscht werden, der ichon mußte, wer du fenn wirft? Er fragt dich, nicht einen Andern, um dich. "Gott fragt den Gerechten und ten Gottlosen." Er fragt aber bich, nicht um von dir etwas zu erfabren, fondern um dich zu erschüttern. Da wir alfo einen folchen Richter baben, den Niemand gegen, Diemand für und täufcht, fo lagt und fo handeln, daß mir fein fünftiges Gericht nicht ju fürchten haben, fondern uns barnach febnen und barauf warten. Der fürchtet bas Getreibe, in die Scheune ju fommen? Sa, es wünscht es überaus.

<sup>1)</sup> Enarr. in Ps. 100, n, 1, 1.

Ober fürchten es die Schafe, jur Rechten gestellt zu werden? Nichts fommt ihnen so spät vor, als dieses. Diese aber sagen aus der Seele und mit ganzer Einfalt: Zusomme uns dein Reich. Aber das herz des Bösen zittert bei diesen Borten und die Zunge bebt. Denn wie sagst du: Zusomme uns dein Reich? Sieh, es wird sommen; wie wird es dich finden? handle also so, daß du mit Vertrauen beteft 1).

Wenn unfer Gott fommt, fo wird er nicht schweigen, alle Bolfer ju fich rufen, wie es im Evangelium beift, und fie fondern, einige gur Rechten, einige gur Linfen fellen, und er mird nun die Geldichate beider ju untersuchen anfangen, mas Geber bineingelegt bat, um es zu finden. "Rommet, fagt er ju benen jur Rechten, ihr Gefegnete meines Baters, empfanget das Reich, das euch von Unbeginn der Welt bereitet ift. Matth 25." Empfanget nämlich das Simmelreich, bas emige Deich, Die Freude mit den Engeln, bas emige Leben, wo Miemand geboren wird, noch firbt. Denn als ibr eure auten Werfe in den Geldschat legtet, fo fauftet ibr das Simmelreich. Und er zeigt ibnen ibre Schape: "Sch batte Sunger, und ihr gabet mir ju effen; ich batte Durft, und ibr gabet mir ju trinfen. 36 mar nacht, und ihr fleidetet mich; ich war fremde, und ihr nahmet mich auf; ich mar im Gefängniffe, und ihr besuchtet mich; ich mar frant, und ibr famet ju mir. Und fie merden ibm antworten: Berr, mann faben wir dich in diefen Bedurfniffen und baben bich nicht unterflütt? Und Gener: Bas ibr einem von meinen Geringften gethan babet, das babt ibr mir getban. Benitet, mas ibr gefauft babt. Denn mir babt ibr es gur Bache anvertraut.

Alsdann wendet er sich ju denen, die jur Linken sind, und zeigt ihnen ihre Schäpe leer von guten Werken. "Gehet, spricht er, in das ewige Feuer, das dem Teufel und feinem Anhange bereitet ift. Denn ich war hungrig, und ihr gabet mir nicht zu effen." Oder wenn ihr etwas in diesen Schäpen

<sup>1)</sup> Serm. 47.

findet und bineingelegt babt, fo erinnert euch, und es mird euch wieder gegeben werden. Und niemals, werden fie ibm fagen, faben wir dich bungrig? Und jener wird fagen: Benn ibr es feinem von meinen Geringften gethan babet, fo babet ibr es auch mir nicht gethan. Bielleicht habt ibr es mir nicht gethan, weil ihr mich auf Erden nicht habt mandeln feben? Bbr fend fo bofe, daß, wenn ihr mich fabet, ihr mich wie Die Guden freugigen wurdet. Burden nicht heute noch die Bofen, welche es dabin ju bringen fuchen, wenn es möglich mare, daß es feine Rirchen gabe, wo ihnen die Gebote Gottes verfündet wurden, Chriftus felbft todten, wenn fie ibn auf Erden fanden? Aber fie werden fagen, gleich als mufte er die Gedanken der Menschen nicht: Berr, mann faben wir dich bungrig? Und jener wird fagen : Denn ibr es einem von meinen Beringften nicht gethan babt, fo babt ibr es mir nicht gethan. Alls meine Gerinaften batte ich auf der Erde die Armen aufgestellt; ich als Saupt faß im Simmel gur Rechten des Baters, aber meine Glieder maren auf Erde duritig; gabet ibr es den Gliedern, fo mare es jum Saupte gefommen. Und weil ich die Urmen zu meinem Beringften machte und bestimmte, daß fie eure Schape in meinen Schat legen follten, fo follet ihr miffen, baf ibr nichts in ihre Sande gelegt habet, daber findet ihr bei mir nichts 1).

<sup>1)</sup> Serm. 18.

### 24

In Menschengestalt wird der Richter erscheinen.

Bahrlich, mabrlich, fage ich euch, es fommt die Stunde. und fie ift ichon ba, in der die Todten die Stimme des Sobnes Gottes boren merten, und welche es boren, werden leben. Es fommt die Stunde, in der Alle, die in den Grabern find, die Stimme Gottes boren werden. Joh. 5." Rept ift die Stunde, daß die Todten auferfteben, es wird am Ende Der Welt die Stunde fenn, daß die Todten auferfichen, aber fie follen jest mehr im Beifte, als im Alcische aufersteben. Sie follen test auferfteben im Geifte durch das Wort Gottes, ben Cobn Gortes, fie follen alsdann auferfteben im Rleifche durch das Rleisch gewordene Wort Gottes, den Menschen. fobn. Denn jum Gerichte der Lebendigen und Todten fommt nicht der Bater felbit, noch geht der Bater vom Sobne binweg. Wie also wird er jum Gerichte fommen? Wird er nicht im Gerichte gesehen werben? "Gie werden ibn feben, ben fie durchstochen batten. Joh. 19." Jene Gestalt mird richten, die vor dem Richter fand, jene Person wird richten, Die gerichtet murde. Gie murde ungerecht gerichtet, fie mird gerecht richten.

Es fommt also die Knechtsgestalt und sie wird selbst erscheinen. Denn wie konnte die Gestalt Gottes den Gerechten und Gottlosen erscheinen? Denn wenn das Gericht nur unter den Gerechten allein statt fände, so würde gleichsam den Gerechten die Gestalt Gottes erscheinen; weil aber das Gericht über Fromme und Gottlose ergeben wird und die Gottlosen Gott nicht sehen können: — "Denn selig die ein reines herz haben, sie werden Gott anschauen" — so wird der Richter erscheinen, wie er gesehen werden fann sowohl von denen, die er frönen wird, als von solchen, die er verdammen wird. Es wird also die Knechtsgestalt gesehen und die

Beftalt Gottes verborgen fenn. Im Anechte wird ber Gobn Gottes verborgen fenn und der Menschensohn erscheinen: "benn er wird ibm Dacht geben, das Gericht zu halten, weil er der Menschensohn ift. Joh. 5." Es gibt gleichsam eine innere Offenbarung Gottes, Die Die Gottlofen durchaus nicht erfennen, welche die Offenbarung des Baters und des Cobnes nicht baben. Der Gobn aber fonnte erscheinen, aber im Rleische; welche Offenbarung nicht fo wie jene beschaffen ift, noch auch ihnen immer gegenwärtig fenn fann, außer auf furge Reit, und gwar jum Gerichte, nicht gur Freude, gur Strafe, nicht jum Lobne. Diefe find es, die den Bater und Sobn niemals feben; den Sobn aber, nicht daß fie befeligt, fondern daß fie gerichtet werden, feben fie nur auf furze Beit, und zwar nicht in Gottesgestalt, in welcher er mit dem Bater und beiligen Geifte gleichfalls unfichtbar ift, fondern in Menschengestalt, in ber er der Welt durch Leiden verächtlich, im Berichte aber furchtbar fenn wollte 1).

Er, der da verächtlich gefeben wurde, wird furchtbar erscheinen; er wird feine Macht zeigen, wie er feine Gebuld geigte. Im Rreuge war die Geduld, im Gerichte wird die Macht fenn. Denn er wird als Menfch im Gerichte erscheinen, aber in Berrlichfeit: "Beil er fo tommen wird, fagten die Engel, wie ihr ihn geben fabet." Die Gestalt felbit wird jum Gerichte fommen, barum feben ibn auch die Gott. Tofen; denn die Bestalt Gottes werden fie nicht feben. Wenn er in Menschengestalt erscheint, wird er fagen: Bebt in bas emige Reuer, damit erfüllt werde, mas Sfaias fagre: Es werde der Gottlofe binweggenommen, daß er die Berrlichfeit Gottes nicht febe. 3f. 26. Die Menschengestalt werden fie feben, ibn, "der, da er in der Bestalt Gottes war, Gott gleich mar. Bbil, 2." Dich werden die Gottlofen nicht feben: Im Unfange mar das Wort, und das Wort mar bei Gott und Gott war das Wort. Denn wenn Gott das Wort ift, und Die eines reinen Bergens find, Gott anschauen werden, aber Die Gottlosen unreinen Bergens find, fo werden fie ohne

<sup>1)</sup> Tract, 76, in Joan,

Zweifel Gott nicht sehen. Und wenn es heißt, sie werden ihn sehen, den sie durchstochen haben, so werden sie die Menschengestalt schen, um gerichtet zu werden, Gottes Gestalt aber werden nur die sehen, die zur Rechten abgesondert sind. Denn wenn sie zur Rechten stehen, so wird zu ihnen gesagt werden: Rommet, Gesegnete meines Vaters, nehmet das Reich, das euch bereitet ist vom Anbeginne der Welt; und zu denen zur Linken wird er sagen: Gehet in das ewige Feuer, das mein Vater dem Teufel und seinem Anhange bereitet hat 1).

### 25.

Die Beffurzung ber Berbammten beim letten Gerichte.

"Auf dich, o Berr, hoffe ich, ich werde nicht befturgt werden in Emigfeit. Bf. 30." Jene Befturjung, fagt er, Die ewig ift, verabscheue ich. Denn es gibt eine zeitliche beilfame Beffürgung, eine Beffürgung ber Geele, Die auf ihre Gunden gurudblict, in der Selbftprufung fich fürchtet, in ber Erröthung fich beffert. Darum fagt auch ber Apoftel: "Denn welchen Rubm battet ibr barin, worin ibr iett errothet? Rom. 6." Daber fagt er, daß jest schon die Blanbigen errothen, nicht über die gegenwärtigen Gaben, fondern über die begangenen Gunden. Diefe Besturzung fürchte der Christ nicht, ja wenn er fie bier nicht bat, fo wird er fie in Emigfeit baben. Bas ift die ewige Befturgung? Bann mird bas gescheben, mas geschrieben ficht: "Und ihre Miffethaten werden fie anklagen. 2Weish. 4," Und bei diefer Anklage wird der gange bofe Saufe gur Linfen gestellt, indem die Bode von den Schafen abgefondert werden, und fie merden boren: Gebet in das ewige Reuer, das dem Teufel und

<sup>1)</sup> Enarr. 2, in Ps. 85, n. 21.

seinen Engeln bereitet ift. Sie fragen warum? Denn ich war hungrig und ihr habt mir nicht zu Essen gegeben. Als sie dem hungrigen Ehristus kein Brod, dem Durstigen keinen Trank gaben, den Nackten nicht bekleideten, den Fremden nicht aufnahmen, den Kranken nicht besuchten, damals waren sie Berächter; wenn ihnen dieß Alles aufgezählt wird, so werden sie bestützt werden, und diese Bestürzung wird in Ewigkeit dauern 1).

Em Berichte werden ju ihrem Schaden beffürst werden, Die jest nicht auf eine beilfame Beife bestürzt werden wollen. Rett alfo follen fie bestürzt merden, ibre bofen Bege anflagen und die gute Strafe geben, weil Niemand von uns obne Befturgung lebt, wenn er nicht fruber befturgt Bufe gethan. Es gibt ibnen Gott jest eine beilfame Erfchütterung, wenn fie nicht bas beil bis Befenntniffes verachten. Wenn fie aber jest nicht befürzt werden wollen, fo werden fie es dann fenn, wenn ibre Miffethaten fie antlagen. Wie werden fie beffürzt werden? Wenn fie fagen: "Diefe find es, die wir einit jum Gelächter und jur Schmach des Spottes batten, wir Thoren bielten ibr Leben fur Thorbeit, ist find fie unter die Gobne Gottes gegablt, was nutt und unfer Soch. muth? Weis. 5." Alfdann werden fie es fagen, aber icht follten fie es fagen, bann thun fie es ju ihrem Rugen. Geder wende fich bemuthig ju Gott und fage jest: Was nüst mir Die Soffart? Und er bore ben Apoftel: "Beichen Rubm battet ibr in dem, worüber ibr jest errotbet? Rom. 6" Gbr feber, daß jett die Befürjung in Urt der Bufe beilfam fen, aledann aber ju fpat, unnun, unfruchtbar. Bas nunte uns ber Sochmuth oder der Stolz des Reichthumes, wozu mar er und? Alles ift wie Schatten vergangen. Die, ale bu bier lebteft, fabeft bu nicht, daß alles diefes wie ein Schatten verging? Aledann batteft du den Schatten verlaffen und im Lichte gewandelt; und du durfteft nicht nachber fagen: Es verging Alles wie Schatten, wenn bu vom Schatten ins Licht treten wirft 2).

<sup>1)</sup> Enarr. 2. in Ps. 30. n. 5.

<sup>2)</sup> Enarr. in Ps. 85. n. 23.

Sagen wir es jest: Es vergeht Alles wie Schatten. Jest fagen wir jum Außen: Es vergeht, damit wir als. bann nicht zu unferem Schaden fagen: Es vergeht 1).

#### 26.

Die Berdammten gehen in die Solle und in den zweiten Tod.

Ber von jenem Stoffe der Berdammung, der querft vom erften Menfchen berbeigezogen murde, burch ben einen Mittler Gottes und der Menschen nicht befreit mird, wird amar felbit auch mit feinem Rleische auferfieben, aber um mit dem Teufel und feinem Unbange gestraft ju werden. Man bringe nicht vor : Wie ift ibr Leib unverweslich, wenn fie Schmerg empfinden, oder wie ift er verwestich, wenn fie nicht fterben tonnen? Denn es gibt fein mabres Leben, außer wo man glücklich lebt, und feine mabre Unverweslichfeit, wo man vom Schmerze gepeinigt wird. Wo aber ber Unglückliche nicht fterben fann, da firbt der Tod fo ju fagen felbft nicht; und wo der beständige Schmerz nicht nachläft, fondern qualt, endigt felbit die Bermefung nicht. Dief wird in der beiligen Schrift der zweite Tod genannt. Doch weder der erfte Tod, wo der Geift die Geele verlaffen muf, noch der zweite, mo die Seele ben fraflichen Leib nicht verlaffen fann, wurde flatt gefunden baben, wenn Niemand gefündigt batte 2).

Wenn nach der Auferstehung die Welt wieder hergestellt und das Gericht vollzogen ift, werden zwei Staaten ihr Ende

<sup>1)</sup> Enarr, 2, in Ps 32 n. 10,

<sup>2)</sup> In Enchyr. c 92. 93.

haben, der Staat Christi und der des Teufels, der eine der Guten, der andere der Bosen, beide sowohl der Engel als der Menschen. Sie haben keinen Willen, noch ein Bermögen zu fündigen oder zu sterben; diese werden im ewigen Leben wahrhaft glücklich leben, jene werden im ewigen Tode, ohne Bermögen zu sterben, unglücklich, beide ohne Ende aber in ihrem Zustande seyn 1).

Das Glend derer, die nicht jum Staate Gottes geboren, wird immerwährend fenn, was auch der zweite Tod beifit, meil bort in Wahrheit meder die Geele leben fann, da fie vom Leben Gottes getrennt ift, noch auch der Leib, weil er ben emigen Schmergen unterliegt. Und daber mird Diefer ameite Tod um fo barter fenn, weil er durch den Tod nicht vernichtet werden fann. Aber weil, wie das Glend der Geliafeit, der Tod dem Leben, fo auch der Rrieg dem Frieden ju miderforechen scheint, fo fragt es fich mit Recht, welcher Rrieg im Gebiete ber Bofen verstanden merden fann, mie im Gegentheile bei ben Guten der Friede berricht. Ber Diefe Frage ftellt, ber frage, mas im Rriege fchablich und verderblich ift, und er wird feben, daß es nichts anders fen, als der Widerspruch und die Bermirrung der Dinge. Wie fann alfo ein barterer und bittererer Rrieg gedacht werden, als der, mo der Bille fo der Leidenschaft und die Leiden. fchaft fo dem Willen widerftrebt, daß diefe Reindfeligfeiten burch den Sica feines von beiden beendigt werden fonnen. und wo mit der Natur des Körpers die Gewalt des Schmerges fo gufammenschlägt, daß feines dem andern weicht? Denn wenn diefer Zwiefpalt hier hervortritt, fo fiegt entweder der Schmert, und der Tod todtet bad Gefühl, oder es fieat bie Natur, und die Gesundheit verschlingt den Schmerz. Dort aber dauert sowohl der Schmerz fort, daß er quale, alfo auch dauert die Ratur fort, daß fie leide, weil beides barum nicht aufbort, damit die Strafe nicht aufbore 2).

<sup>1)</sup> In Enchyr. c. 117.

<sup>2)</sup> L. 19. de Civit, D. c, 28.

Daf ein Schmerz aufboren fonne, bat darin feinen Grund, daß die Seele fo mit dem Korver verbunden ift, daß fie den größten Schmerzen weicht und entweicht, weil auch die Zusammenfügung der Glieder und der Theile fo fcwach ift , daß fie iene Rraft , die einen großen oder den größten Schmerz bewirft, nicht aushalten fann. Alsbann aber wird mit einem folden Rorper die Geele auch dadurch verbunden, daß jenes Band von der Lange der Beit nicht aufgelöst, als auch durch feinen Schmerg gerriffen wird. Obichon aber jest das Rleifch nicht fo beschaffen ift, daß es das Gefühl des Schmerzes ertragen und den Tod aushalten fann, fo wird aledann doch das Rleifch diefe Beschaffenbeit, welche es jest nicht bat, erlangen. Denn es wird nicht etwa feinen, fondern ed wird einen ewigen Tod geben, wann Die Scele weder leben fann, indem fie Gott nicht bat, noch auch den forperlichen Schmerzen durch den Tod entachen fann. Der erfte Tod treibt die Geele mider Willen aus dem Körper, der zweite Tod balt die Geele mider Willen im Rorper, in dem doppelten Tod gefchiebt es gewöhnlich, daß die Seele das, mas fie nicht will, von ihrem Korver erdulde 1).

27.

Die Berdammten erleiden eine ewige Strafe.

"Dort wird heulen und Zähneknirschen senn, Matth. 22;" eine Qual ohne Nachlaß, ohne Mangel. Weder der, welcher qualt, wird mude, noch stirbt der, welcher gequalt wird 2). Niemand entgeht den Qualen durch den Tod und

<sup>1)</sup> De Civit. D. L. 21, c. 3.

<sup>2)</sup> Serm. 91,

in dem Sterbenden ftirbt nicht zugleich auch die Strafe felbft 1).

Die Gottlosen werden ihr Leben in den Qualen haben. "Denn es wird die Stunde kommen, wie das Evangelium sagt, in der Alle, die in den Gräbern sind, seine Stimme hören werden, die da Gutes gethan haben, hervorgehen zur Auferstehung des Lebens, die aber Böses gethan haben, zur Auferstehung des Gerichtes. Joh. 5" Daher gehen die Sinen zur Belohnung, die Andern zur Strafe, und beide leben und Niemand von ihnen kann sterben. Die da in der Belohnung leben, genießen das süßeste Leben; die aber in der Qual sind, wünschen, wenn es möglich wäre, ein solches Leben zu enden und Niemand vernichtet sie, um nicht ihre Pein aufzuheben.

Alber fiche auf die Aussprüche der Schrift, fo erfichft bu leicht, daß fie einen folchen Buffand nicht Leben nennt. Dein Buffand bei Beinen, in Martern, im ewigen Reuer wollte fie nicht Leben nennen, fo daß der Name - Leben nicht Traum, fondern Freude bedeutet, und damit du, wenn Du vom Leben borft, an feine Martern benfeft. Denn immer in Martern ju fenn, ift der emige Tod, nicht ein Leben. Die Schrift nennt diefen den zweiten Tod, im Begensate ju dem erften, den wir alle der menschlichen Ratur gollen. Der aweite Tod beift auch Tod, obwohl dort Niemand ftirbt. Denn in Schmergen leben, beißt nicht Leben. Und worin liegt der Beweid für diese Sprechweise? In dem Zeugniffe, das ich fo eben anführte: "Denn fie werden feine Stimme boren, und die da Gutes gethan baben, werden bervorgeben gur Auferftebung des Lebens." Es beift nicht gur Auferftebung des feligen Lebens, fondern gur Auferftehung bes Lebens. Mur der Rame - Leben - enthalt die Geligfeit. Denn wenn er die Seligfeit nicht enthielte, fo fonnte es von Gott nicht beifen: "Bei dir ift die Quelle des Lebens, Bf. 35." Huch bier ficht nicht des feligen Lebens Quelle, fo daß man

<sup>1)</sup> L. 1. contra Aelvers. Leg. et Proph. c. 16.

fich felig von felbst bingugudenten bat; denn das unselige Leben ift fein Leben. Sieh, dieß ist ein anderes Zeugniß 1).

"Es fommt die Stunde und jest ift fie fchon ba, in ber die Todten die Stimme des Gobnes Gottes boren merben, und es werden leben, die fie gehört haben, Soh. 5.; d. b. fie werden nicht verdammt werden, was der zweite Tod genannt mird: diesem merden fie anbeimfallen nach der zweiten Auferstehung, welche die Leiber betrifft, vom erften Tode, welcher die Geele betrifft, fteben fie nicht auf. "Denn es fommt die Stunde, in der alle, die in den Brabern find, feine Stimme boren und bervorgeben werden." Er fagte nicht, wie in der erften, und die feine Stimme boren, werden leben. Denn nicht Alle leben, nämlich in einem folden Leben, bas allein, meil es die Geligfeit entbalt, Leben genannt werden darf. Denn auf jeden Rall fonnten fie nicht ohne ein Leben feine Stimme boren und von den Grabern mit dem auferftebenden Rleische bervorgeben. Barum aber nicht Alle leben werden, lebrt er im Folgenden: Die da Gutes gethan haben, werden bervorgeben gur Auferstehung des Lebens - Diefe merden leben -Die aber Bofes gethan haben, jur Auferstehung des Gerichtes. Diefe merden nicht leben, weil fie des zweiten Todes fterben merben 2).

<sup>1)</sup> Serm. 306.

<sup>2)</sup> L. 20. de Civ. Dei c. 6.

#### 28.

Die zeitlichen Bergnugen und Gunden werden cwig gestraft.

Das unheilvolle Vergnügen, die noch unheilvollere Begierbe und Luft, führt von einer vergänglichen Süßigkeit zur ewigen Bitterkeit; aber Enthaltsamkeit, Wachsamkeit, Gebet und Fasten führen durch die kürzesten Trübsale zu den Freuden des Paradieses, weil die Wahrheit nicht lügt, die im Evangelium sagt: "Steil und enge ist der Weg, der zum Leben führt und Wenige sind, die ihn gehen." Weder freut man sich auf dem langen Wege lange, noch betrübt man sich auf dem engen und siesen lange Zeit, weil auch diese nach einer kurzen Traurigkeit das ewige Leben erlangen und jene nach einer kurzen Freude in die ewige Strasse gehen 1).

"Er ift unglücklich in Ewigkeit und lebt nur furze Zeit. Pf. 48." Seine Trübsal wird ohne Ende fenn, sein Leben wird ein Ende haben. Warum fagte er: Er lebt nur furze Zeit. Sie leben nicht, sondern nur in den täglichen Lüsten. So sind Viele arm und dürftig, schwach und unausmerksam auf das, was ihnen Gott für ihre Mühen verspricht. Wenn sie die Neichen bei den täglichen Gelagen sehen, in Glanz und im Schimmer von Silber und Gold, was sagen sie? Diese sind allein, diese leben wahrhaft. Du glaubst, daß diese allein leben? Er lebe, sein Leben wird zu Ende gehen. Weil er sür die Erlösung seiner Seele nichts gibt, so wird sich sein Leben, aber nicht seine Leiden enden. "Er hat Qualen in Ewigkeit und lebt nur knrze Zeit."

Bie lebt er nur furge Zeit? Wie jener lebte, ber fich in Purpur und feine Leinwand fleidete und taglich ein prach.

<sup>.1)</sup> Serm. 14. in Append.

tiges Mabl hielt und den Armen, der mit Geschwüren bedeckt vor feiner Thure lag, beffen Bunden die Sunde belecten, und der die Brofamen, die von feiner Tafel fielen, verlangte, ftolk und bochmutbig verachtete. Was nütte ibn diefer Reich. thum? Beide wechfelten ibre Stellung; Gener murbe von der Thure des Reichen in den Schoof Abrahams getragen, Diefer von dem Gastmable binweg in das Feuer geworfen. Der Gine rubte, der Undere brannte: der Gine mar fatt, der Undere durftete. Gener batte nur eine geitliche Dube, aber ein emiges Leben; Diefer batte ein furges Leben, aber eine emige Qual. Und mas nunte es ben Reichen, ber in den Qualen der bolle nur einen Baffertropfen von dem Ringer des Lagarus wollte, indem er fagte: 3ch brenne in Diefer Rlamme, und es murde ibm nicht geffattet? Go perlanate jener einen Baffertropfen von dem Ringer Des Urmen, wie diefer die Brofamen von dem Tifche des Reichen. Aber die Qual und das Leben endigten fich; nämlich die Qual des Urmen in Ewigfeit und das Leben des Reichen in Emiafeit 1).

Es blieb also jener Reiche ohne Hulfe in den ewigen Strafen, nachdem das zeitliche Bergnügen zu Ende war. Er that nicht recht, aber er hörte, was er verdiente: "Wise, daß du dein Glück schon in deinem Leben gehabt hast Luc. 16." Dieses Leben also, das du siehn, gehört dir an; du hast dein Gut es schon empfangen. Aber das, was du von Weitem sehnsuchtsvoll verlangst, gehört nicht dir an. Wo sind die Worte der Reichen und ihrer Schmeichler, wenn sie sehen, daß Jemand an zeitlichen Vergnügen und am Besitztume Ueberstuß habe, die Erde an sich reißend und aufhäusend, und an sich das Blei ziehe, womit er sich versentt? Denn ein schweres Gewicht drückte senen Reichthum in die Hölle und eine schwere Last senste ihn bis in die Tiefe. Denn er batte nicht gehört: "Kommet zu mir, die ihr mühselig und beladen seyd; denn mein Joch ist füß und meine Vürde leicht!

<sup>2)</sup> Enarr, in Ps. 48. Serm. 1. n. 10.

Matth. 11." Die Laft Chriffi find die Flügel; damit flog jener Arme in den Schof Abrahams. Der Reiche wollte Dieses also nicht boren; denn er borchte auf die Stimme der Schmeichler. Bei Diefer Stimme mar er taub gegen die Bropbeten, bei den Stimmen der Lobbudler, die da fagten: Ibr allein fend, ibr allein lebet. Allfo: Du baft Deine Guter icon in beinem Leben empfangen. Denn bieß bielteft du für beine Guter; an andere glaubteft bu nicht, auf andere boffteft bu nicht; bu baft fie in beinem Leben empfangen. Denn dien baft du allein fur bein Leben gebalten, als du nach dem Tode fein Leben mehr hoffreft, fein Hebel mehr fürchteteft. Du baft alfo bein Guted fchon in Diesem Leben empfangen: Lagarus aber Schlimmes und Hebel. Er fagte nicht feine Uebel, fondern Uebel, für melche fie die Menschen halten und die fie fürchten, was die Menichen als etwas Großes icheuen. Diefer Lagarus batte die Uebel: Dein Butes batte er Damals nicht, barum verlor er es nicht.

Wie aber nicht bingugefügt ift, feine, fo ficht auch nicht, in feinem Leben. Denn es mar ein anderes Leben, das er boffte im Schooke Abrabams. Denn bier mar er todt, bier lebte er nicht; jenes Todes war er gestorben, wovon der Avoitel fpricht: "Denn ibr fend gestorben und euer Leben ift verborgen mit Chriftus in Gott. Col. 3." Der Urme ertrug die geitlichen Uebel; Gott gwar verschob fein Glud, bob es aber nicht auf. Was willft du alfo, du Reicher, bei den Todten, was du bei deinem Reichthume nicht gehofft baft? Bift du es nicht, ber du als Berächter des Armen den Propheten Mofes versvotteteft? Du wollteft alfo nicht den Glauben theilen mit dem Nächsten in feiner Armuth, genicheft du nun feine Guter? Du baft ibn verfvottet, als Du borteft: "Theile den Glauben mit Deinem Rachften in feiner Armuth, daß du auch feine Guter genießeft, Bred. 22 " Rett fiebit du von der Rerne feine Buter, und befigeft fie nicht mit ibm. Denn feine Guter waren gufunftig und un. fichtbar. Denn als man fie nicht fab, mußte man an fie glauben, damit man nicht, wenn man fie fieht übrig bleiben, fie zwar beweinen, aber nicht erhalten fann 1).

#### 29.

### Die doppelte Strafe der Verdammten.

"Feuer wird vor ihm hergeben. Bf. 96." Wir fürchten, so ändern wir und, und wir werden und nicht fürchten. Die Spreu fürchtet das Feuer, was thut es dem Golde? Teht fieht es aber in deiner Macht, zu thun, daß du jenes, was auch wider deinen Willen fommen wird, nicht ungebeffert erfahrest. Denn könnten wir, Brüder, machen, daß der Gerichtstag nicht käme, so würden wir es thun. Wenn nicht das Feuer am Gerichtstage käme und allein die Absonderung vom Angesichte Gottes den Sündern drohen würde, so müßten sie es doch betrauern, in welchem Ueberstusse von Vergnügen sie immer lebten, wenn sie ihren Schöpfer nicht sähen und von jener Wonne seines Angesichtes gesondert wären bei jeder Ewigkeit und Angestraftheit der Sünde 2).

Nom Reiche Gottes abgesondert senn, von der Stadt Gottes abirren, vom Leben Gottes getrennt und ohne die so große Fülle der Wonne Gottes zu senn, die er denen, die ihn fürchten, ausbewahrt, und denen, die auf ihn hoffen, vollendet bat, ift eine so große Strafe, daß ihr keine Qualen, die wir kennen, an die Seite gestellt werden können, wenn jene ewig, diese aber wie lange immer dauern 3).

Aber mas fage ich, oder ju wem rede ich? Für folche, die diefes lieben, ift dieß eine Strafe, nicht für die, welche

<sup>1)</sup> Serm. 41.

<sup>2)</sup> Enarr. in Ps. 49. n. 7.

<sup>3)</sup> In Enchyr, c. 112.

es verachten. Welche die Gufigfeit der Weisheit und Wahr. beit wie immer zu fühlen angefangen baben, verfteben, mas ich fage, welche Strafe es fen, von der Anschauung Gottes getrennt ju fenn; die aber, welche jene Wonne nicht gefoftet baben, follen, wenn fie noch nicht Gott zu fchauen geluften, Das Reuer fürchten; welchen der Lobn nicht einladet, den foll die Strafe erschrecken. Ift es dir ju niedrig, mas Gott verspricht, so fürchte mas er brobt. Es wird fommen die Sufigfeit feiner Begenwart; bu anderft dich nicht, laffeft Dich nicht ansvornen, seufzest nicht, baft fein Berlangen. Du verwickelft dich in deine Gunden und in die Lufte deines Rleisches, führeft um dich berum ein Strob, es mird bas Reuer fommen. "Feuer wird in feinem Ungefichte brennen. Bf. 49." Diefes Reuer wird nicht fenn wie dein Serd: menn Dich da binein die Sand auszuftrecken Jemand zwingt, fo fann er mit bir, was er will, machen. Wenn er bir fagt: Schreibe gegen das Saupt beines Baters, Schreibe gegen das Saupt beiner Rinder, denn wenn du es nicht thueft, fo fecte ich deine Sand in den Fenerherd, fo wirft du es thun, Damit nicht beine Sand brenne, damit nicht auf furge Reit beine Sand brenne, die doch feinen bleibenden Schmerz baben foll.

Es droht dir also dein Feind mit einem geringen Uebel, und du thust Böses; es droht dir Gott mit einem ewigen Nebel, und du thust das Gute nicht. Um das Böse zu thun, sollten dich weder Drohungen antreiben, noch vom Gutesthun Drohungen dich abschrecken. Aber durch die Drohungen Gottes, durch die Drohungen mit dem ewigen Feuer, wirst du vom Bösen abgehalten und zum Guten eingeladen. Warum hast du Eckel? Weil du nicht glaubst. Es durchforsche also Jeder sein herz und sehe, was dort der Glaube halte. Wenn wir ein ewiges Gericht glauben, Brüder, so müssen wir ein ewiges Gerichtes seit der Erbarmung, alsdann wird die Zeit des Gerichtes senn. Niemand wird sagen: Versehe mich in die früheren Jahre zurück. Auch dann wird er eine Neue, aber eine unfruchtbare Neue haben; jeht bereue er, da es noch fruchtbringend ist; jeht lege man um

die Wurzeln des Baumes Dünger, die Trauer des herzens und die Thränen, damit er nicht komme und den Baum entwurzele. Denn hat er ihn umzuhauen, so wird schon das Feuer erwartet. Zulest aber, wenn die Aleste auch abgetrennt sind, können sie wiederum eingepflanzt werden; alsdann wird jeder Baum, der keine guten Früchte bringt, umgehauen und in das Feuer geworfen werden. "Feuer wird in seinem Angesichte brennen").

#### 30.

#### Von der Große der Sollenstrafen.

Es gibt zwei Wohnungen, die eine im ewigen Feuer, die andere im ewigen Reiche. Wisse, daß im ewigen Feuer anders Dieser, anders Jener gepeinigt werden wird. Dort werden sie senn, wo alle gequält werden, minder der, mehr Jener. Selbst die geringern Qualen im ewigen Feuer sind viel schlimmer als die, welche du auf dieser Welt fürchtest. Bedenke, wie du zitterst, wenn über dich Jemand schmähet, um nicht inv Gefängniß geworsen zu werden; und du selbst lebst gegen dich bose, damit du ins Feuer geworsen werdest. Siebe, wie sehr wird das Gefängniß gefürchtet, wie sehr die Einsperrung, und man fürchtet doch das Brennen in der hölle nicht.

Aus dem, was die Menschen in dieser Zeit fürchten, sollen sie abnehmen, was sie fürchten sollen. Man fürchtet nämlich den Kerker, aber nicht die hölle. Man fürchtet die gewinnsuchtigen Beiniger, aber nicht die böllischen Engel. Man fürchtet zeitliche Bein, aber nicht die Strafen des ewiges Feuers. Zulest fürchtet man einen furzen Tod 2).

<sup>1)</sup> Enarr. in Ps. 40. n. 7.

<sup>2)</sup> Serm, 161.

Alle Trübsal, die wir in diesem Leben erdulden, ist die Ruthe Gottes, der bessern will, um nicht zulest zu strafen. Es ift hart und groß, man schaudert, wenn erzählt wird, welche Uebel Jemand in diesem Leben erduldet; im Vergleiche aber zu dem ewigen Feuer ift es nicht nur gering, sondern gar nichts 1).

Wie man keine Freude an irdischen Dingen finden kann, die der Freude des ewigen Lebens in irgend einer hinsicht einst gleich fämen, wie sie die heiligen genießen werden; so kann auch keine Qual zeitlicher Strafen mit den Beinen der Vrdammten verglichen werden 2).

Denke dir welche Schmerzen immer, richte deine Seele auf welche menschliche Strafen in diesem Leben immer, vergleiche es mit der der hölle, und es ift alles gering, was du denkest. Hier zeitlich, dort ewig, sowohl wer peinigt, als gepeinigt wird. Jener Reiche duldet jest noch in der hölle. Er brannte, er brennt, er wird brennen, er wird leben bis zum Gerichte; er wird sein Fleisch empfangen nicht zum Gerichte, sondern zur Strafe. Jene Strafen sollen wir fürchten. Was hier der Mensch leidet, wenn er sich bessert, ist Sesserung; wenn er sich auch so nicht bestert, ist es doppelte Verdammung. Denn dieser büst hier die zeitlichen, dort die ewigen Strafen. Zeder Christ, wenn er ein förperliches Leiden hat, denke an die hölle und sehe, wie geringe das ist, was er leidet 3).

Ich weiß nicht; wenn man vom ewigen Feuer am Gerichtstage spricht, so verachten es alle, und obwohl sie das Feuer des Herdes fürchten, so halten sie doch das Feuer der Hölle für nichts. Wie groß ift diese Härte und Verkehrt, beit des Herzens? Wenn nur die Menschen bier so fürchteten, was der Apostel durch das Feuer andeutet (1 Cor. 3.), wie man fürchtet, nicht lebendig zu brennen, was ihm an einem einzigen Augenblicke begegnet, bis das die Glieder verlassende

<sup>1)</sup> Serm. 23.

<sup>2)</sup> Lib. de Catech. Rud. c. 24.

<sup>3)</sup> Serm. de Urbis excidio c. 4.

Gefühl alle jene Flammen überflüffig macht, fo wird er doch etwas zu thun fürchten, was durch das Recht verboten ift, um nicht zu jener Qual eines einzigen Augenblickes zu gelangen 1).

Wenn die Menschen so vielen Sorgen sich unterziehen, um den zeitlichen, vergänglichen und entstiehenden Trübsalen zu entgehen, wie viel mehr soll man denken, daß der Mensch den bleibenden und endlosen Trübsalen zu entgehen suche 2)

Dort wird ein nausinivitates feuer Alles ber nielle

frichtbate Selfcheing gebeilt batte. Deur der bernnende Breinnen der Höllt wird ariffelt werden, war wird zwar dinab, aber nicht mehr derninkeigen. Doer werden die

Der Christ denke an die ewigen Strafen.

Sieb, mas verspricht Gott? Das ewige Leben. Und momit brobt er? Mit dem ewigen Reuer. Bas fagt er gu benen gur Rechten? Rommet, Gefegnete meines Baters, befiget das Reich, das euch bereitet ift vom Unbeginne ber Belt. Bas wird er ju benen jur Linken fagen? Gebet in das emige Reuer, das dem Teufel und feinem Unbange bereitet ift. Liebst du Jenes noch nicht, fo fürchte doch Diefes. Erinnert euch alfo, Bruder, daß Chriffus uns das ewige Leben versprochen bat. "Dieg ift die Berbeifung, Die er uns felbit gemacht bat, das ewige Leben. Dieg fchreib ich euch wegen deren, die euch verführen, 1 Joh. 1." Niemand verführe euch jum Tode, febnet euch nach ber Berbeifung des ewigen Lebens. Bas fann die Belt versprechen? Sie verspreche, was fie will, vielleicht verspricht fie einem Sterbenden den morgigen Tag. Und mit welcher Stirne willft du vor den treten, der in Ewigfeit lebt? Der brobt mir ber Menfch mit Strafen, baf ich etwas Bofes thue? Bo.

1) L. de carech, Rud, o. 25,

<sup>1)</sup> Serm. 362.

<sup>2)</sup> Serm. 60.

Der beil, Auguftin. 1.

mit droht er? Mit Kerfer, Ketten, Feuer, Martern, Thieren; etwa mit dem ewigen Feuer? Erschrecke vor dem, was der Allmächtige droht, liebe, was der Allmächtige, verspricht und es verschwindet dagegen sede Welt mit ihren Versprechungen und Drohungen 1).

Fliebe durch ftandhaften Glauben und durch gute Sitten, fliebe, fliebe, Bruder, jene Martern, wo weder die Peiniger, noch die Gepeinigten fterben; daß fie in den Martern nicht fterben können, ift ihr ewiger Tod 2).

Dort wird ein unaustofchliches Reuer Alles das vertilgen, was bier eine beilfame Genuathung, mas bier eine fruchtbare Befehrung geheilt batte. Denn ber brennende Brunnen der Solle wird geöffnet werden, man wird gwar binab, aber nicht mehr berauffteigen. Dort werden die, welche fein Rleid des Glaubens baben und in Todfunden geftorben find, in Emigfeit verfenft und in die außerfte Rinfterniß geworfen werden, wo das Ewige nicht besuchen wird Die unglücklich Gingeferferten. Bon Diefem Brunnen fpricht der Bropbet: "Weder verschlingt mich die Tiefe, noch öffnet über mir der Brunnen feinen Mund." Darum aber fagt er, daß der Brunnen feinen Rachen ichließen wird, weil, wenn er Unglückliche ohne Bufe aufnimmt, er fich nach oben fchlieft, nach unten öffnet, und fich in der Tiefe ausbreitet. Rein Athmen, fein freier Athemaug wird möglich fenn, wenn Die Befängniffe von oben berab drucken. Dabin merden fie binabgeftogen und fagen der Belt Lebewohl. Die da Gott nicht erfennen wollten, werden auch nicht mehr von Gott erfannt, indem fie dem Leben abfterben und obne Ende dem Tod leben werden.

Glücklich find, die jest fromm leben, mit ihrem leiblichen Bermögen zufrieden find, gerne geben, gegen fich feusch, gegen Undere nicht graufam find und fich so von der flammenden Nacht dieses tiefen Brunnens befreien. Diese Strafe wird auf die warten, welche nach verlorener und nicht

1) Sergs, 362.

The nell Manuflie, L.

<sup>1)</sup> Tract. 3. in Epist. Joan.

<sup>2)</sup> L. de catech, Rud. c. 25.

wiedererlangter Taufgnade in Ewigkeit zu Grunde geben werden; zu diesen wird gesagt werden: "Die Spreu aber wird er verbrennen mit unauslöschlichem Feuer. Matth. 5." Bei diesen Umftänden, Geliebteste, senen wir überzeugt, daß nur jene den unerträglichen Strasen und dem ewigen Brande entrinnen können, welche in sich zuerst das Feuer der fleischen Luft und der vielsachen Begierlichkeit ausgetilgt haben. Und darum, geliebteste Brüder, wenden wir uns zum Besern, da wir die Mittel in unserer Macht haben. Laufen wir, so lange es Tag ist, und versäumen wir die vorübergehende Zeit unseres Heiles nicht. Hier löschen wir den Tod aus, indem wir den Sünden absterben, hier gewinnen wir das Leben durch die Berdienste des Lebens 1).

<sup>3)</sup> Serm. 252. in Append.

nieterstanger Saumer in Swialeit zu Gerna gubel weben, zu diesen wird geset werden: "Die Seres aber web er netreichen mit manntaken surr. Metth. K.-Bei diese den unerräglichen Strein und warm Leande eurrinaten können, welche in sich zuert das zeuer er einde lichen Lust und der unteren Begierlichtere martil haben. Und darum geleichte Erichten mir mir mit zum Best, sern da wir die Lice in anderer Larbt deben, wir, is tange is Lo int und verstämmen wir die porsingen geben. Seit unteres beite nicht bieden wir den geben. Dier löschen der dereicht bier gewinnen mir das Leen durch die Verdienke ber gewinnen

nergin griefense perkent tip par emige uit die knalkelich Gronel genere. Bes dielen bei Arabella bei Arabella bei die eerstelling bind de soon de soon

At his tie Emisio (c<del>reatives ta</del>lleur - 1

Contract on the local track of the land of

CHEST AND THE PARTY OF T

Marin II - Southern

<sup>3)</sup> Serm. Ex la Append.

# Juni.

i n n E

also their, the ct nabeles jourbe, foll was perlating usens er gebeten mirb? Gigith ale ab ber Manich gmeneter ab er in feinem Gebete erbort werbes ermabnt ibn bie Schrifte

four, beit tour nicht meinten ale er unt ichni, Der nes

the ne face; specimen mer ver bem freen, ber und febut." Mus febru Rall erbort er bere incline er fangt auf tein ericont. Er alfo ichni und nob micht mir und. "Ehr aber

find fein Bell und bie Schaft feiner Beibe." Ginb. ce

Juni.
Bon verschiedenen Pflichten und Eugendwerken. feiner Weibe feorn. Er fcm' und; bena auch bie Beiben

perben arberts, und alle Guttlefen, alle Beginer fetner Kurme ; er felbft wachte, bag fie geboele nurben. Denn alchr ein

anderer Gun erfchuf ve. Die wen ben gebrite geboren were-Bom Dante für die Erschaffung und Auserwählung aum Glauben. 2019 rimbl auch 3 Tim batte ble Haine micht fue (Anade) Michi bie Chance.

man ment man be far evance pair to definite of berney "Beten wir ibn an, und fallen wir nieder vor ibm und fleben wir vor dem Berrn, ber und ichuf. Bf. 91." Daß der Menich von Gott geschaffen ift, bezweifelt fein Mensch, außer wer undantbar ift. Denn wir wiffen, weil wir fo lefen und fo glauben, daß Gott den Menschen schuf unter bem Bielen, mas er fchuf, ju feinem Gleichniffe Früher schuf er den Menschen ohne Menschen, jest erschafft er den Menschen aus dem Menschen. Doch mag er den Menschen obne Menschen, oder den Menschen aus dem Menschen erschaffen: "Er schuf und, und nicht wir und, Bi. 99;" nach jenem erften und leichten, aber doch mahren Ginn der Borte: "Beten wir ibn an, Bruter, und werfen wir uns nieder por ibm und weinen wir vor dem Beren, der uns geschaffen bat." Denn er schuf und nicht, und verließ uns, er fummerte fich nicht nur um die Schöpfung, fondern auch um die Erhaltung "Beinen wir vor dem herrn, der uns schuf, well wir nicht weinten, als er uns schuf. Der uns also schuf, ehe er gebeten wurde, soll uns verlassen, wenn er gebeten wird? Gleich als ob der Mensch zweiselte, ob er in seinem Gebete erhört werde, ermahnt ihn die Schrift, ba fie sagt: "weinen wir vor dem herrn, der und schuf."

Auf jeden Rall erbort er die, welche er fchuf: auf feinen Rall fann er umbin, für die nicht zu forgen, welche er ericuf. Er alfo ichuf und und nicht wir und. "Wir aber find fein Bolt und die Schafe feiner Beide." Gieb, er schuf uns Menschen ju feinem Bolte, ba er uns schuf. Denn Die geschaffenen Menschen maren noch nicht fein Bolf. Brieder, überleget es. Früher fagte er, er fouf uns und nicht mir uns, jest aber, baf mir fein Bolt und Schafe feiner Beibe fenen. Er fchuf und; denn auch die Beiben merden geboren, und alle Gottlofen, alle Beaner feiner Rirche: er felbft machte, daß fie geboren wurden. Denn nicht ein anderer Gott ericuf fie. Die von den Seiden geboren merden, find von ibm geschaffen; fie find nicht fein Bolt, noch Schafe feiner Beibe. Allen ift die Natur gemeinfam, aber nicht die Gnade. Man balte die Natur nicht für Gnade, und wenn man fie fur Gnade balt, fo gefchebe es barum, weil auch fie umfonft gegeben murde. Denn der Menfch, ber noch nicht war, fonnte noch nicht verdienen, daß er fen, Wenn er es verdiente, so war er schon; aber er mar noch nicht. Also war der, welcher es verdiente, noch nicht, und boch wurde er geschaffen, nicht wie die Thiere, nicht wie ber Baum, nicht wie der Stein, fondern er wurde geschaffen jum Ebenbilde des Schöpfers. Ber gab diefe Boblibat? Bott, der war und von Emigfeit war. Wem aab er fie? dem Menschen, der noch nicht war. Wer aber fonnte diefes thun, außer der, welcher jum Leben ruft das, mas nicht ift, wie bas, mas ift! Rom. 4.

Davon fagt der Apostel: "Der und ermählte vor Grundlegung der Belt. Eph. 1." Er mählte uns aus vor der Weltschöpfung; auf dieser Welt wurden wir geschaffen, und die Welt war noch nicht, als wir auserwählt wurden. Unaussprechliche Bunder, meine Brüder. Wer ift im Stand dieß zu erklären und wer kann es fassen, was er erklärt? Es werden auserwählt, die noch nicht sind; es irrt nicht, der auserwählt, noch trifft er eine leere Auswahl. Doch er erwählt und er hat Erwählte, die er schaffen will, um sie auszuwählen; er hat sie aber von sich, nicht der Natur, sondern dem Borherwissen nach. Daher erhebet euch nicht; wir sind Menschen. Er schuf uns. Und wir sind Gläubige; auch die Gläubigen und Gerechten machte er, weil der Gerechte aus dem Glauben lebt. Er schuf uns und nicht wir uns 1).

Wir durfen nicht ftolg fenn; alles Gute, das wir haben, haben wir von unferm Schöpfer. Was wir felbft in uns gethan haben, defwegen werden wir verdammt; was er uns machte, defwegen werden wir gefront. Er machte uns, nicht wir uns 2).

#### blek innade Genred heiste wurduch wer gemalfen fied, dag wie Ermas undrafte fo fied, wie ein Leichnaum, der giche Abbe wie ein Baum der nicht funte, oder des Biede voo

## Fortfehung.

"Er schuf uns und nicht wir uns. Pf. 99." Als was schuf er uns, außer zum Sein? Was aber sind wir? Sein Bolf und die Schafe seiner Weide. Er machte uns zu seinem Volke, er schuf uns zu Schafen seiner Weide. Der ein unschuldiges Lamm hinschlachten ließ, machte Schafe aus Wölfen. Dieß ist die Gnade. Mit Ausnahme jener gemeinsamen Gnade der Natur, wodurch wir Menschen wurden, und die wir, weil wir noch nicht waren, nicht verdienten, also mit Ausnahme jener Gnade ist diese Gnade eine größere Gnade, wodurch wir sein Bolf und Schafe seiner Weide wurden, durch Jesum Christum unsern herrn. Aber, sagt Jemand, durch Jesus Ehristus sind wir auch zu Mensagt Jemand, durch Jesus Ehristus sind wir auch zu Mensagt

4) Eglist, 117.

<sup>1)</sup> Serm. 26.

<sup>2)</sup> Enarr. in Ps. 99. n. 15.

schen geschaffen worden. So aber wurden durch Jesus Christus auch die Heiden. Denn die heiden wurden nicht zwar zu heiden, aber zu Menschen geschaffen durch Jesus Christus. Denn wer ist Jesus Christus? "Im Anfange war das Wort und das Wort war bei Gott und Gott war das Wort. Dieses war im Anfange bei Gott. Alles wurde durch ihn gemacht." Also verdanken es ihm auch die heiden, daß sie Menschen sind; und um so mehr verdienen sie Strafe, weil sie den verließen, von dem sie geschaffen sind und das verehrten, was sie selbst gemacht haben. Mit Ausnahme also jener Gnade, wodurch die menschliche Natur geschaffen wurde, ist diese Gnade größer, nicht weil durch das Wort die Menschen geschaffen sind, sondern weil wir durch das fleischgewordene Wort gläubig geworden sind. Mit den Gottlosen sind wir Menschen, aber mit ihnen sind wir keine Ehristen 1).

Obschon nach einem nicht zu verwerfenden Grunde auch dieß Gnade Gottes heißt, wornach wir geschaffen find, daß wir Etwas und nicht so sind, wie ein Leichnam, der nicht lebt, wie ein Baum, der nicht fühlt, oder das Vieh, das nicht erkennt, sondern Menschen, die wir sowohl sind, als leben, als fühlen, als erkennen und für diese so große Gnade Gott danken können. Daher kann auch dieß Gnade beißen, weil wir sie nicht durch vorhergehende Verdienste, sondern durch die freie Güte des Schöpfers erhielten. Es gibt noch eine andere Gnade, wonach wir als vorherbestimmt berufen, gerechtsertigt und auserwählt werden, so daß wir sagen können: "Wenn Gott für uns, wer ist gegen uns? Der seines eigenen Sohnes nicht schonte, sondern ihn für uns Alle dahingab" 2).

Dicfe Gnade foll verfündet werden, dieß ift die Inade der Chriften durch den Mittler, durch fein Leiden und seine Auferstehung, der in den himmel hinauffuhr und von der Gefangenschaft befreite und den Menschen Geschente gab. Diese Inade, wodurch wir geschaffen sind, sollen wir, weil

<sup>1)</sup> Serm. 26.

<sup>2)</sup> Epist, 177.

sie umsonst gegeben ift, lobpreisen. Aber wir wollen euch zeigen, daß die Gnade größer fen, wornach wir Christen sind. Bevor wir geschaffen wurden, verdienten wir fein Gut, und darum ist die Erschaffung, weil wir nichts verdienten, eine Gnade. Wenn also dieß eine so große Gnade ist, da wir nichts Gutes verdienten, welche Gnade ist es, wenn wir ein solches Uebel verdienten? Der noch nicht war, verdiente fein Gut; der Sünder verdiente selbst Böses. Der geschaffen wurde, war noch nicht, aber er beleidigte noch nicht. Er war noch nicht und wurde geschaffen; er beleidigte und wurde gerettet.

Der noch nicht war, hoffte nicht; er wurde, — der Gefallene aber wartete auf die Berdammung und wurde gerettet. Dieß ist die Gnade durch Jesum Christum unsern Gerrn. Er schuf und, und ebevor wir waren, schuf er und, und da wir geschaffen waren und sielen, so machte er uns auch gerecht und nicht wir selbst. Wenn also in Christus das Geschöpf neu wurde, so siel es und wurde erneuert. Es war ein Stoss der Verdammung seit Adam, der nun Strafe verdiente; es wurden davon Gesäße zur Ehre aus derselben Masse. "Denn es hat Macht darüber der Töpfer aus derselben Masse. Röm. 9." Aus welcher Masse? Gewiß war sie schon verschwunden, gewiß verdiente jene Masse schon gerechte Verdammung. Denke, daß du entsommen bist; denn dem verdienten Tode bist du entronnen, und das nicht verdiente Leben hast du gefunden 1).

ant, Betrachtung, bei Simmile gefmidt ift, auch

a) L. de gen, ad tit. Imperf. c. to.

menter (ff., wice old Sorper

ter andrea Chiere, metant al-

<sup>1)</sup> Serm. 26.

ne umlenn gegebett in, telepreifen. Aber wir wollen euch

Beror mir gefchaffen murben gerbienten mir fela But. und barom ift bie Erfchoffung unt wir nichte geforenten, eine

2Bie fehr der Chrift das Chenbild und Gleichnis Gottes an fich schapen muffc.

Der Menich ift etwas Großes, geschaffen nach Gottes Bild und Gleichniß, nicht insoferne er in einen fterblichen Körper eingeschlossen ift, sondern insoferne er die Thiere durch den Borzug einer vernünftigen Seele übertrifft 1).

Wo wurde er jum Bilde Gottes geschaffen? In der Erkenntniß, in der Bernunft, im innern Menschen, darin daß er die Wahrheit erkennt, Recht und Unrecht unterscheidet, daß er weiß, von wem er erschaffen ift, und seinen Schöpfer erkennen und loben kann 2).

Mit Recht bezieht man daher auf das Innerste und Vorzüglichste im Menschen, das heißt auf seinen Geist, den Ausspruch: "Laßt uns den Menschen machen nach unserm Bilde und Gleichnisse." Denn nach dem, was im Menschen das Vorzüglichste ist, was ihn von den Thieren unterscheidet, muß man den ganzen Menschen beurtheilen. Das Uebrige an ihm, obschon es in seiner Art schon ist, hat er doch mit den Thieren gemein, und daher hat man es am Menschen nicht zu bemessen, obschon die menschliche Gestalt, welche zur Betrachtung des himmels geschickt ist, auch etwas dazu beiträgt, daß selbst der Leib für ein Sbenbild Gottes gehalten wird; daß, wie jenes Bild vom Vater nicht abgekehrt ist, so auch der menschliche Leib vom himmel nicht hinweggewendet ist, wie die Körper der andern Thiere, welche abwärts gekehrt sind 3).

<sup>1)</sup> L. 1, de doct. Christ. c. 22.

<sup>2)</sup> Tract. 8. in Epist, Joan.

<sup>3)</sup> L. de gen, ad lit. Imperf. c. 16.

Der Menich wurde in aufrechter Stellung erschaffen, gerade daß er badurch ermabnt murde, daß er nicht nach dem Erdischen ftreben muffe, wie Thiere, beren Bergnugen gang von der Erde ift, baber fie alle pormarts gur Erde geftredt find. Es flimmt alfo auch der Leib ju feiner pernünftigen Seele, nicht nach ben Zeichnungen und Bestalten der Glieder, fondern vielmehr darum, weil er jum Simmel emporgerichtet ift, jur Betrachtung beffen, was in ber forperlichen Welt das Oberfte ift: wie die vernünftige Seele fich ju bem emporbeben muß, mas in ber geiftigen Ratur Den Borrang bat, damit er das erfenne, mas oben ift, nicht aber mas unten ift. Daber ift das nicht zu berüchligen, mas Einige glauben, daß der Menich darum das vorzüglichfte Bert Gottes fen, weil er bas lebrige ricf und erschuf, Diefen aber felbit fcuf, fondern vielmehr barum, weil er Diefen nach feinem Bilbe fcuf. Richt Diefes rechne man bem Menfchen gur Gbre an, baf Gott bas Hebrige ricf und bervorbrachte, Diefen aber felbit machte, ober baf er bas Hebrige durch das Wort, Diefen durch feine Sande geschaffen babe. Aber dief ift ein Borgug im Menfchen, baf er ibn nach feinem Bilde fchuf. Darum gab er ibm eine erfennende Seele, welche die Thiere übertrifft. Wenn er aber Diefe Borguge nicht ju benüten verftebt, fo mird er mit den Thieren, benen er voranstebt, auf gleiche Linie fommen. Denn fo ftebt gefdrieben: "Der Menich mit Borgugen ausgeffattet, erfannte es nicht, und er wurde mit den unvernünftigen Thieren veralichen und murde ihnen abnlich. Bf. 48."

Denn auch die Thiere hat Gott geschaffen, aber nicht nach seinem Bilde. Man soll nicht sagen, den Menschen schuf er selbst, die Thiere aber aber hieß er und sie murden. Denn diese und jenen schuf er durch sein Wort, wodurch Alles geschaffen wurde. Aber weil dasselbe Wort sowohl seine Weisheit als seine Kraft ift, so beißt es auch seine Hand, nicht ein sichtbares Glied, sondern eine wirkende Kraft. Denn dieselbe Schrift, welche sagt, daß Gott den Menschen von dem Kothe der Erde gebildet habe, sagt auch, daß er die Thiere des Feldes von der Erde bildete, als er

sie mit den Bögeln des himmels vor Adam führte, um zu sehen, wie er sie nennen würde. Denn so steht geschrieben: "Und es bildete Gott von der Erde alle Thiere." Wenn also Gott selbst sowohl den Menschen als die Thiere von Erde bildete, was hat der Mensch hierin für einen Vorzug, außer daß er selbst nach Gottes Vild geschaffen ift 1)?

Wir sind Menschen, nach Gottes Bild geschaffen, der wahrhafte Ewigkeit, ewige Wahrheit, ewige und mahre Liebe ift, und darum ift er die ewige und wahre und heilige Dreicinigkeit, weder in der Vermischung, noch in der Trennung, in den Dingen, die unter uns sind, weil auch sie weder irgendwie wären, noch eine Gestalt hätten, noch eine Ordnung begehrten, noch einhielten, wären sie nicht von dem geschaffen, der im höchsten Grade weise und gütig ift. Darum laßt uns in Allem, was er schuf, den wunderbaren Zusammenhang und die bald mehr, bald minder deutlichen Spuren seiner Allmacht betrachten, und indem wir an uns sein Bild schauen, laßt uns, wie jenen Sohn im Evangelium, zu uns selbst zurücksehren und erwachen, um zu jenem zurückzusehren, den wir durch die Sünde verlaßen haben 2).

ren, denen er voraustete, auf gleiche Liaie lowmen. Denn fe stett geschriebene "Der Megich mit Borgügen ausgestärget, erlannen es nicht, und er wurde mit den unvernünftigen

Seele, welche die Thiere abreteiffe Wenn er obce blife Borging nicht zu benipen verfieht, fo wied er mie den Ible-

Der Chrift betrachte seine Burde und seine Vorzüge.

nach feinem Bilbe.

Berachtet ench nicht felbst und verzweifelt nicht an ench. Ihr fend Menschen, nach dem Sbenbilde Gottes geschaffen. Er, der euch Menschen schuf, wurde auch selbst für ench Mensch. Damit viele Sohne zur ewigen Erbschaft aufgenom-

Araft. Denn Diefelbe Schrift, melche fagt, ent wort ven

Bratte fon under fagen, ben Wenfchen

<sup>1)</sup> L. 6. de gen, ad lit. c. 12.

<sup>2)</sup> L. 11. de Civ. Dei. c. 28.

men würden, wurde das Blut des Eingebornen für ench vergoffen. Wenn ihr euch wegen der irdischen Gebrechlichkeit nichtig und leer vorfommet, so schäpet euch nach eurem Werthe; bedenket es wohl, was ihr effet und was ihr trinfet 1).

Ziehet eure Gedanken von dem, woher ihr geschaffen wurdet, ab und lenket sie darauf hin, daß ihr send. Ihr lebet; aber es leben auch die Pflanzen und Bäume. Ihr subset, aber es fühlen auch die Thiere. Ihr send Menschen, ihr übertreffet die Thiere, weil ihr einschet, wie viel er euch gegeben hat. Ihr lebet, fühlet, erkennet, ihr send Menschen. Bas kann aber dieser Wohltbat verglichen werden: Ihr send Christen? Würden wir dieses nicht erlangt haben, was nüpte es und, daß wir Menschen sind?

Wir sind also Christen und gehoren Ehristo an. Es mag die Welt wüthen, sie vernichtet uns nicht, weil wir Ehristo zugehören. Es mag die Welt schmeicheln, sie verführt uns nicht, weil wir Ehrist sind. Wir haben einen großen Sachwalter gefunden. Ihr wisset, daß sich die Menschen an ihre Beschüßer halten. Wenn Jemand droht, so antwortet der Schüßling des höhern herrn: unter meinem herrn-thust du mir nichts. Wie viel frästiger und sicherer sagen wir: Unter meinem herrn thust du mir nichts; weil unser Schußberr unser haupt ist. Die sich unter einen Schußberrn fellen, sind seine Schüßlinge; wir sind die Glieder unseres Schußherrn?).

Loben und danken wir, daß nicht nur wir Christen geworden find, sondern Christus. Erkennet es, Brüder, ihr
empfanget Gottes Gnade über uns. Wundert euch, freuet
euch, wir sind Christus geworden. Denn wenn Jener das
Haupt, wir seine Glieder sind, so ist es Ein Mensch, er und
wir. Dieß ist es, was der Apostel Paulus sagt, "daß wir
jest nicht mehr Kinder seven, herumgeworsen und herumgetrieben von jedem Winde der Lehre. Eph. 4." Früher

4) Serm, 216.

<sup>1)</sup> Enarr. 2. in Ps. 32. n. 4.

<sup>2)</sup> Serm. 130.

aber batte er gefagt: "Bis wir alle eingeben in die Ginbeit des Glaubens, in die Erfenntnif des Gobnes Gottes, in bas Maaf des Alters der Rulle Chrifti." Die Rulle Chrifti alfo find Saupt und Glieder. Was ift bas Saupt und die Blieber? Ebriftus und die Rirche. Wir murden uns dief boch. muthig anmaken, wenn er es uns nicht felbit anadia verfprechen wollte, der durch denfelben Apoftel faat: "Shr aber fend Chrifti Leib und Glieber. 2 Cor. 12." Er mollte fich nicht trennen, fondern vielmehr verbinden. Er ift ferne von uns, und febr ferne; mas ift fo ferne, als Geschöpf und Schöpfer? mas ift fo weit abstebend, als Gott und Menfch? was fo ferne, als Gerechtiafeit und Unrechtiafeit? was fo ferne, als Emigfeit und Sterblichkeit? Sieb, wie weit bas Bort entfernt war. Em Anfange war bas Bort bei Gott, burch ben Alles gemacht ift. Wie alfo naberte er fich, bak er war, mas wir find, und daß wir in ibm find? "Das Bort ift Rleisch geworden und bat unter uns gewohnt 1)."

Welche größere Gnade fonnte uns leuchten, als daß er den eingebornen Gobn, den er batte, zum Menschensobne und fo wechfelfeitig ben Menfchenfobn jum Gottebfobne machte 2)?

Der da aus Staub den Menfchen bildete und belebte, ber aab für diefes Gebilde den Gingebornen in den Tod 3).

Shr follt in euren Augen nicht niedrig fenn, Die euer Schöpfer vor Allem fo boch ichant, bag er für uns täglich Das foftbarfte Blut feines Gingebornen vergieft. Alsbann werdet ibr nicht niedrig fenn, wenn ibr das Roffbare vom Berthlofen unterscheidet, wenn ibr nicht bem Befcopfe, fondern bem Schöpfer Dienet, wenn euch bas Untere an ench nicht unter fich gebracht bat 4).

<sup>1)</sup> Tract. 21. in Joan.

<sup>2)</sup> Serm. 18.

<sup>3)</sup> Serm. 87.

<sup>4)</sup> Serm. 216.

the entireveniently model in 5.0 negative entire of antenne

and no livered of the burst for burst for an one

Der Christ soll sich erinnern, daß er ein Sohn Gottes, Bruder und Miterbe Christi fen.

Wir sind Söhne Gottes. Woher beweisen wir dieses? Es ftarb für und der Eingeborne, damit er nicht allein bliebe. Er wollte nicht der Einzige senn, der als Einziger gestorben ift; denn der Sohn Gottes brachte Viele Gott nabe. Er kaufte sich Brüder mit seinem Blute, prüfte sie, indem er zurückzestoßen, erkaufte sie, indem er selbst verfauft, ehrte sie, indem er angeschuldigt, machte sie lebendig, indem er getöbtet wurde 1).

Im Namen Christi segnete und Gott reichlich, daß er mit seinen Söhnen die ganze Erde erfülle, welche er in sein Reich aufnahm, als Miterben seines Eingebornen. Einen erzeugte er, und er wollte nicht bloß Einen; Einen erzeugte er, sage ich, und er wollte nicht, daß er Einer bleibe. Er machte ihm Brüder, wenn auch nicht durch Zeugung, sondern er machte ihm Miterben durch die Aufnahme an Kindessatt. Er machte ihn zuerst theilhaftig unserer Sterblichfeit, damit wir glaubten, daß wir Theil haben können an seiner Göttlichfeit 2).

"So Biele ihn aufnahmen, so Bielen gab er Macht, Rinder Gottes zu werden." Erhebe das herz, Menschengeschlecht, athme in der Lebensluft und der sichersten Freiheit. Was börst du? Was wird dir versprochen? Er gab ihnen Macht. Welche Macht? Etwa, daß sich die Menschen brüsten, um über Tod und Leben zu stimmen, über Schuldige und Unschuldige Recht zu sprechen? Er gab ihnen Macht Kinder Gottes zu werden. Denn sie waren schon Söhne-

<sup>1)</sup> Serm. 171.

<sup>2)</sup> Enarr. 2. in Ps. 66. n. 9.

und fie werden Gobne; weil der, durch den fie Gobne Gottes werden, ber Sobn Gottes mar, und Menschensobn geworden ift. Daber waren auch fie fcon Menschenfobne und wurden Gobne Gottes. Er flieg bernieder ju dem, mas nicht mar, weil es etwas Underes mar, und brachte und also bie Soffnung. Es ift bir etwas Großes verheißen, und es icheint unglaublich, daß die Menschensöhne Gobne Gottes werden, Alber mehr geschab noch für fie, weil der Gobn Gottes Menschensohn geworden ift. Erhebe also beine Soffnung, o Menich, und verbanne aus beinem Bergen den Unglauben. Es ift fchon etwas Unglaublicheres für dich gefcheben, als mas dir verheißen ift. Bunderft du dich, daß der Menfch das ewige Leben bat, wunderft du dich, daß der Menich jum emigen Leben gelangt, fo bewundere es vielmebr, daß Gott für dich in den Tod ging. Warum zweifelft du an dem Berfprechen, das fo febr verburgt ift? Gieb alfo, wie er dich verfichert, wie er dich bestärft. "Go Biele ibn auf. nahmen, fo Bielen aab er die Macht, Gobne Gottes ju werden " Durch welche Zeugung? Richt durch eine gewöhnliche, nicht durch die alte, nicht durch eine vergängliche und fleischliche. "Die da nicht vom Fleische, nicht vom Blute, noch vom Willen des Mannes, fondern aus Gott geboren find. Das Wort ift Fleifch geworden und hat unter und gewohnet 1)."

Eine große Beränderung; er wurde Fleisch, sie wurden Geist! Was ist dieß? Welche Bürde, Brüder! Erhebet den Geist zur hoffnung und Erfassung des Vorzüglichern. Berwickelt euch nicht in die zeitlichen Begierden. Ihr send um einen Preis erfauft worden; euretwegen ist das Wort Fleisch geworden, euretwegen wurde der Sohn Gottes Menschensohn, so daß ihr, die ihr Menschensöhne waret, Söhne Gottes würdet. Was war Jener, was wurde er? Was waret ihr, was send ihr geworden? Er war der Sohn Gottes und wurde der Menschensohn. Ihr waret Menschen.

17 Carm 24.

föhne und mas fend ihr geworden? Gottes Söhne. Er theilte mit uns unsere Schwachheiten, um uns seine Vorzüge zu geben 1).

from the oil wild played personal on the Critical Country

Alleber, auf ter Eite flate, nech mirt bas geuft niellt die Etrickent. Der

Der Mensch foll sich freuen über seine Biebergeburt.

Damit Muce nepacht. to merben mir bas Our empfanarn,

Beil und amei Eltern jum Tode erzeugten, fo erzeugten und zwei andere Eltern gum Leben. Die Eltern, Die uns gum Tode erzeugten, find Aldam und Eva, die Eltern, die uns jum Leben erzeugten, find Chriftus und die Rirche. Und mein Bater, der mich jum Tode gebar, war mir jum Adam, und meine Mutter war mir gur Eva. Wir find geboren nach Diefer Erzeugung des Rleisches zwar aus dem Geschente Gottes, weil auch diefes Gottes Geschent nicht eines Undern ift; aber doch, Bruder, wir find wie geboren. Gewiß ift, daß wir fterben. Die Borganger erzeugten fich Nachfolger; oder erzeugten fie folche, mit benen fie immer bier leben? Rein, fondern weil fie abzutreten die Bestimmung baben, erzeugten fie fich Nachfolger. Gott der Bater aber, und die Rirche, Die Mutter, zeugen nicht darum; fie zeugen aber gum emigen Leben, weil auch fie emig find. Und es ift uns von Chriftus als Erbichaft das ewige Leben verheißen. Gemäß dem, daß das Wort Rleifch wurde und unter und wohnte, murde Christus ernährt, er muchs, litt, farb, und auferfanden, empfing er ale Erbichaft das Simmelreich. Gerade im Menschen empfing er Die Auferstehung und das ewige

<sup>1)</sup> Serm. 121.

Leben, im Menichen, aber nicht im Borte, empfing er es, weil er unmittheilbar von Emigfeit ju Emigfeit bleibt,

Weil also jenes Fleisch die Auferstehung und das ewige Leben empfing, das auferstand und auferweckt jum himmel suhr, so ift uns dieses versprochen. Als Erbschaft erwarten wir das ewige Leben. Jest aber hat sie noch nicht der ganze Leib empfangen, weil das haupt im himmel, und die Glieder auf der Erde sind; noch wird das haupt allein die Erbschaft empfangen und der Körper zurücksehen. Der ganze Ehristus wird die Erbschaft empfangen, ganz nach dem Menschen, das heißt, dem haupte und dem Leibe nach. Wir sind also Glieder Christi; hosen wir die Erbschaft. Weil damit Alles vergeht, so werden wir das Gut empfangen, was nicht vergeht und wir werden dem Uebel entgehen, das nicht entgeht; denn Beides ist ewig 1).

Was dir der Bater auf der Erde aufbewahrt, das bewahrt er dir auf, weil er geht, indem er deinem Leben durch seinen Tod Plas macht. Gott der Vater aber bewahrt das, was er dir bewahrt, mit sich, daß du mit dem Vater die Erbschaft besiest, nicht daß du als Nachfolger in das verlassene Erbe eintretest, sondern bei dem immer Bleibenden bleibst, um immer in ihm zu bleiben. Liebe also deinen Vater, aber nicht über deinen Gott; liebe deine Mutter, aber nicht über die Kirche, welche dich zeugte zum ewigen Leben. Aus der Liebe der Eltern sollst du abnehmen, wie sehr du Gott und die Kirche lieben sollst. Wenn also die Eltern, die einen Sterblichen erzeugten, so sehr zu lieben sind, mit welcher Liebe sind die zu lieben, welche den Kommenden zur Ewigkeit, um in der Ewigkeit zu bleiben, geboren haben 2)?

Denn fo ift das Leben der Gerechten, fo ift das Leben der heiligen, daß man weder den Bater, noch die Mutter be-leidigt, sondern in Beider Liebe lebt, und zur ewigen Erb-

<sup>1)</sup> Serm. 22.

<sup>2)</sup> Serm. 344.

Schaft eilt. Endem man weder den Bater noch die Mutter beleidigt, erhält Geder die Erbichaft 1).

Bleibet alfo, Theuerfte, Alle einmuthia bei Gott, dem Bater, und bei der Rirche, der Mutter. Lieben mir den Serrn, unfern Gott, lieben mir feine Rirche, jenen als Bater, diefe ald Mutter (Bf. 115), jenen als den Berrn, Diefe als feine Magd, weil wir Gobne feiner Magd find. Aber diefe Gbe mird in großer Liebe geschloffen. Riemand beleidigt die eine, und verdient die andere Salfte 2).

Diniels, delinger nicht, was bankel mar, fondern er

Der Chrift foll beständig für fo viele Wohlthaten banten.

Indem wir dafür, daß wir find, daß wir leben, daß wir himmel und Erde betrachten, daß wir Bernunft und Berftand haben, wodurch wir nach dem felbit, der alles diefes geschaffen bat, fragen, nicht fattsam banten tonnen: welche Bergen, welche Bungen fonnten erft genugfam danfen, baf er und, belaftet und überschüttet mit Gunden und von der Betrachtung feines Lichtes abgefehrt, und durch die Liebe gur Finfterniß, das beißt, der Gunde, geblendet, nicht ganglich verließ, fondern uns fein Wort fandte, das fein eingeborner Cobn ift, durch deffen Menschwerdung und Leiden wir erfennen follten, wie boch Gott den Menschen schäpe, daß wir durch jenes einzige Opfer von allen Gunden gereinigt würden und durch die Ausgieffung der Liebe des beiligen Beiftes in unfern Bergen nach Uebermindung aller

<sup>1)</sup> Serm. 22.

<sup>2)</sup> Enarr, in Ps. 88. n. 14.

Gefahren die ewige Ruhe und die Gufigfeit seiner Un-

"Die Gnade ift ausgegossen in deinen Lippen. Ps. 44." Sie fam zu uns mit dem Worte der Gnade, mit dem Russe der Gnade. Was ist süßer als diese Gnade? Wohin gebört diese Gnade? "Selig, deren Missethaten nachgelassen und deren Sünden bedeckt sind. Ps. 31." Wenn ein ftrenger Richter kame und nicht diese Gnade, die in seinen Lippen ausgegossen ist, mitbrächte, wer konnte für sein Heil Hosstung schöpsen? Wer sollte nicht das für sich fürchten, was der Sünder verdiente? Jener, der da mit der Gnade kommt, verlangte nicht, was man schuldig war, sondern er bezahlte, was er nicht schuldig war. Oder verdiente der Sünder den Tod nicht? Oder verdientest du etwas Anderes als Strafe?

Er ließ dir deine Schuld nach und bezahlte, mas er nicht fchuldete. Gine große Onade. Warum Gnade? Weil umfonft. Daber follft du Dant fagen, aber den Dant fannft bu nicht ermidern. Es fragte jener, mas er vergelten follte, und er fagte: "Was foll ich Gott vergelten für Alles, mas er mir erwiesen bat? Pf. 45;" und er fand gleichfam etwas: Den Reich des Seiles werde ich nehmen und den Ramen Des Beren anrufen." Diefes vergiltft bu ibm, weil du den Reich des Beiles ergreifeft und den Ramen des Berrn anrufeft. Ber gab dir den Becher des Beile felbft? Es bleibt beim Danke, denn in der Bergeltung ermangelte es. Suche ctwas, was du Gott gibft, das du von ihm nicht empfangen baft und vergilt den Dant. Aber bute dich, wenn du fucheft, was du ihm vergelteft, daß du nicht etwas findeft, was du von ihm nicht empfangen baft, außer die Gunde. Diefe haft bu burchaus nicht von ihm empfangen, aber du follft fie ibm auch nicht geben.

Dieß thaten die Juden, fie vergalten Bofes für Gutes. Sie empfingen von ihm Regen und gaben ihm feine Frucht,

<sup>1)</sup> L. 7. de Civ. Dei c. 31.

sondern die Dornen der Schmerzen. Wenn du also ein Gut an dir Gott geben willst, so findest du, daß du es nur von Gott empfangen hast. Dieß ist die Gnade Gottes, ausgegossen in den Lippen. Er schuf dich, umsonst schuf er dich. Denn er konnte es Niemanden thun, ehe er schuf. Du warest verloren, er suchte dich, und als er dich fand, rief er dich wiederum zurück. Das Vergangene rechnete er nicht an und versprach das Künstige. In Wahrheit ist ausgegossen die Gnade auf deinen Lippen 1).

Niemals sen stolz, sondern lebe immer dem Herrn, aller seiner Gaben vergiß nicht. Es ift ein Geschent, daß du als Sünder und Gottloser gerusen und gerechtsertigt wurdest; es ist ein Geschent, daß du gerade bist und nicht fallest. Es ist ein Geschent, wenn die Geschenke gegeben sind, um bis ans Ende auszuharren. Es ist ein Geschent, daß auch dieses dein Fleisch, von dem du gedrückt wurdest, auferstehe, und daß kein Haar von deinem Haupte verloren geht. Es ist ein Geschent, daß du nach der Auferstehung gekrönt werdest. Es ist ein Geschent, daß du in Ewigkeit Gott selbst ohne Aushören lobest. Aller seiner Geschenke vergiß nicht, wenn du willst, daß deine Seele den Herrn preise, "der dich in Erbarmung und Nachsicht krönt Pf. 102 2)."

"Es werde voll mein Mund mit Lob, daß ich befinge deinen Ruhm, den ganzen Tag deine Größe. Pf. 70." Was heißt das, den ganzen Tag? Ohne Aufhören, im Glücke, weil du tröftest, im Unglücke, weil du befferst, che ich war, weil du mich geschaffen, als ich war, weil du mir das Heil gegeben, als ich sündigte, weil du verziehen, als ich mich bekehrte, weil du mich unterflüßt als ich ausharrte, weil du mich gekrönt hast.

<sup>1)</sup> Enarr. in Ps. 44. n. 7.

<sup>2)</sup> Enarr. in Ps. 70. Serm. 1. n. 10.

Der Christ foll sich nicht dem Ramen, sondern dem Leben nach als Christ beweisen.

"Gleb, welche Liebe und ber Bater gab, baf mir Gobne Gottes beifen und find. Job. 3." Denn die es beifen und nicht find, mas nütt ihnen der Name, wenn die Sache fehlt? Die viele beifen Mergte, welche nicht beilen fonnen? Die viele beifen machsam, die die gange Racht schlafen? Co beifen viele Christen und find es in der That nicht, weil fie bas, mas fie beifen, im Leben, in den Sitten, im Glauben, in der Soffnung, in der Liebe nicht find 1).

Beil der Avoftel fagt: "die Liebe Gottes ift in unfere Bergen ausgegoffen durch den beiligen Beift, der uns gegeben ift," fo erkennen wir, daß in der Liebe der beilige Beift fen. Denn er ift ber beilige Beift, welchen die Bofen nicht erlangen fonnen, er ift jene Quelle, von der die Schrift redet: "Die Quelle deines Baffere fen bein eigen, und fein Fremder theile bir mit. Sprichw. 5." Denn alle, Die Gott nicht lieben, find Wegner, find Biderchriften. Und obicon fie in die Rirchen geben, fo fonnen fie doch nicht unter die Gobne Bottes gegablt werden; nicht ihnen gebort jene Lebensquelle. Die Taufe fann auch der Bofe baben: Die Prophezeibung fann auch ber Bofe haben. Wir finden, daß der Konia Saul die Prophetie batte (1 Kon. 19); er verfolgte den beiligen David und wurde mit dem Beifte ber Beiffagung erfüllt, und fing an ju prophezeihen. Das Caframent des Leibes und Blutes des herrn fann auch der Bofe empfangen; aber von Golden beift es: "Ber unmurdig ift und trinft, ber ift und trinft fich bas Gericht

<sup>1)</sup> Tract. 4, in Epist, Joan.

1 Eor. 11." Den Namen Chrift fann auch der Bofe haben; von diefen aber fieht geschrieben: "Sie befleckten den Namen ihres Gottes. Ezech. 36." Also fann auch alle diese Saframente der Bose empfangen; aber die Liebe haben und bose senn, das fann er nicht. Dieß ift also ein eigenes Geschent, dieß ift eine besondere Quelle. Diese zu trinken ermahnt uns der Geift Gottes; sie zu trinken ermahnt euch der Geift Gottes!).

"Daran erkennen wir die Liebe, daß er selbst für und sein Leben ließ, auch wir muffen unsere Seelen für unsere Brüder geben. 1 Joh. 3." Aber ihr fraget und saget zu euch: Wann können wir diese Liebe haben? Berzweisle nicht sobald an dir; vielleicht ift sie geboren, aber noch nicht vollendet. Pflege sie, daß sie nicht ersickt. Aber du sagst mir: Und woher weiß ich es? Wir haben gehört, wodurch sie vollendet wird, laßt und hören, wie sie anfängt. Es heißt weiter: "Wer aber ein Bermögen dieser Welt besitzt und sieht seinen Bruder Noth leiden, und verschließt vor ihm sein herz, wie kann die Liebe Gottes in ihm seyn?"

Sich den Anfang der Liebe. Wenn du auch noch nicht im Stande bift, fur beinen Bruder zu fterben, fo fannft bu ibm doch von deinem Bermogen geben. Die Liebe erfüllt nun dein Berg, daß du es nicht aus Brablerei thueft, fonbern aus der innerften Rulle der Erbarmung, daß bu ibn in feinem Elende betrachteft. Denn wenn du auch bas Ueberfliegende beinem Bruder nicht geben fannft, fannft bu deine Scele fur ibn geben? Dein Geld liegt in beinem Schoofe, das die Diebe rauben fonnen, und wenn diefes die Diebe nicht nehmen, fo verläffeit du es im Tode, wenn es dich auch im Leben nicht verläßt. Was willft du thun? Es bungert bein Bruder, er leidet Roth; vielleicht wird er bebrangt, von feinem Glaubiger geangfligt. Er bat nichte, aber du baft etwas; er ift bein Bruder, jugleich fend ibr erfauft, Giner ift euer Breis, Beibe fend ibr durch bas Blut Chrifti erfauft. Erbarme bich, wenn du Schape diefer Welt baft. Bas mich angebt, faaft du vielleicht, will ich mein

<sup>1)</sup> Tract. 7. in Epist. Joan.

Geld geben, daß er teine Bedruckung erfahre. Wenn die so dein herz antwortet, so ift die Liebe des Vaters nicht in dir. Wenn die Liebe des Vaters nicht in dir ift, so bist du nicht aus Gott geboren. Wie rühmst du dich, ein Christ zu seyn? Den Namen hast du, aber nicht die Werke. Wenn aber das Werk dem Namen folgt, so mag dich Jemand einen Heiden nennen, du zeige dich durch die Werke als einen Christen. Denn wenn du dich im Werke nicht als Christ zeigest, und alle dich einen Christen nennen, was nüht dir der Name, wenn die Sache fehlt 1)?

sellender wird laffe und borte mie ne auffinge Es berfte und

Spart on pire untirege of the acheren, aper gots mide path

Das Leben des Christen soll beständig zum Lobe Gottes senn.

an Secure Dispersion of the property of the person of

D Brüder, o Söhne, o fatholische Bölfer, o heilige und bobe Samen, o in Christo Wiedergeborne und von oben Geborne, höret mich, vielmehr durch mich: "Singet dem Herrn ein neues Lied. Ps." Aber der Junge widerspreche das Leben nicht. Singet mit der Stimme, singet mit dem Herzen, singet mit dem Munde, singet mit den Sitten: "Singet dem Herrn ein neues Lied." Ihr fraget, was ihr von dem, den ihr liebet, singen sollet? Ohne Zweisel willt du von dem, den du liebst, singen; du suchst sein Lob, das du singest. Ihr habet gehört: "Singet dem Herrn ein neues Lied." Wer ein neues Leben liebt, der kann ein neues Lied singen. Ihr suchet Lob. "Mein Lob ist in der Versammlung der Heiligen." Das Lob ist selbst der Sänger. Gott wollet ihr lobsingen? Ihr sollet das senn, was ihr singet. Ihr send sein Lob, wenn ihr gut lebet. Denn sein Lob ist

<sup>1)</sup> Tract. 5. in Epist. Joan.

nicht in der Synagoge der Juden, nicht in der Tollheit der Heiden, nicht in den Frethumern der haretiker, in dem Geröse der Theater. Ihr fraget, wo es sen? Betrachtet cuch, ihr send es. "Sein Lob ift in der Bersammlung der hetligen" 1).

"En den Berfammlungen will ich bich preifen, o Berr. Bf 25." Das, Bruder, beift, Gott in den Berfammlungen preisen, fo leben, daß durch die Gitten eines Geden Gott gepriefen werde. Denn wer den herrn mit der Bunge preist, aber mit ten Werfen ichmabt, ber lobpreifet ben Beren nicht in den Berfammlungen. Beinabe alle lobpreifen mit ber Runge, aber nicht Alle im Berfe. Ginige lobpreifen mit Borten, Andere mit Sitten. Die aber, beren Borte mit ibren Werten nicht übereinstimmen, machen, baf Gott geschmäbet werde, indem iene, die noch nicht in der Rirche find, obichon fie ibre Gunden lieben und barum nicht Chriften fenn wollen, boch fich durch die Bofen entschuldigen, fo daß fie fich schmeicheln, fich selbst verführen und zu fich fagen: Barum überredeft du mich, ein Chrift ju fenn? Sch babe von einem Christen einen Betrug erfahren, aber nie felbit betrogen Gin Christ ichwor gegen mich falich und ich niemals. Und indem fiel diefes fagen, werden fie vom Seile abgehalten 2).

Lagt und loben, lagt und loben, aber nicht allein mit dem Munde, sondern auch mit den Sitten. Es lobe die Zunge, es lobe das Leben. Nur dann fann der Mensch sicher loben, wenn er nichts hat, wodurch er miffiele 3).

"Meine Zunge foll betrachten beine Gerechtigkeit, den ganzen Tag dein Lob. Pf. 34." Welche Zunge sinnt den ganzen Tag auf das Lob Gottes? Wer lobt den herrn den ganzen Tag? Ich rathe dir ein Mittel an, wodurch du den herrn den ganzen Tag lobest, wenn du willst. Was du thust, thue gut, und du hast Gott gelobt. Wenn du ein

<sup>1)</sup> Serm. 34.

<sup>2)</sup> Enarr. 2, in Ps. 25 n. 14.

<sup>3)</sup> Serm, 351. et 255.

Lied singest, lobe du Gott; was thut deine Zunge, außer loben, und was dein Gewissen? Du börst auf zu lobsingen, und willst dich erholen. Betäube dich nicht, und du hast Gott gelobt. Du willst schlafen; wache nicht, um Böses zu thun, und du hast Gott gelobt. Du verrichtest eine Arbeit; betrüge nicht, und du hast Gott gelobt. Du bebauest das Feld, erhebe feinen Streit, und du hast Gott gelobt. In der Unschuld deiner Werfe bereite dich, Gott den ganzen Tag zu loben 1).

Lobet gang, das heißt, daß nicht nur eure Junge und eure Stimme Gott loben, sondern auch ener Gewissen, euer Beben, eure Thaten. Denn wir leben jest in der Bersammlung, wenn wir zusammensommen; wenn Jeder sich entsernt, so bort er gleichsam Gott zu loben auf. Er höre aber nicht auf gut zu leben, und er lobt immer Gott. Dann hörst du Gott zu loben auf, wenn du von der Gerechtigkeit und von dem, was ihm gefällt, abweichest. Denn wenn du vom guten Leben niemals abweichest, so schweigt deine Junge, aber dein Leben ruft und die Ohren Gottes sind an deinem Herzen. Denn wie unsere Ohren zu unsern Stimmen, so sind die Ohren Gottes zu unsern Gedanken hat. Denn die Werfe gehen aus den Gedanken hervor 2).

### 10.

Der Chrift suche immer die grofere Ehre Gottes.

Unser herr Jesus Christus gab uns ein großes Zeichen der Demuth. Er ift nämlich dem Vater gleich. Im Anfange war das Wort und das Wort war bei Gott und Gott war

<sup>1)</sup> Enarr. in Ps. 34. Serm. 2. n 16.

<sup>2)</sup> Enarr. in Ps. 148. n. 2.

das Wort. Und er felbft fagte und er fagte es in Babrbeit: Go lange bin ich bei euch, und ihr habet mich nicht erfannt. Bhilippus, wer mich fiebt, ber fiebt auch den Bater: nämlich er batte in Babrheit gefagt : Ich und der Bater find Gins. Benn alfo Gener mit dem Bater Gins, dem Bater gleich, Gott von Gott ift, Gott bei Gott, mitemia, uniferblich, unveränderlich, gleich obne Reit', gleich Schopfer und Lenfer der Zeiten ift, fo fucht er doch, weil er in die Beit fam und Anechisgestalt annahm und im Meußern wie ein Menfc gefunden murde, nicht feine Chre, fondern die des Baters. Bas follit du, o Menfch, thun, der du, wenn bu etwas Butes thuft, beine Ehre fucheft, wenn du aber etwas Bofes thuft, über Gott ichimpfeft? Betrachte, bu bift ein Beschöpf, erfenne den Schöpfer; du bift ein Anecht, verachte den herrn nicht. Guche die Ebre deffen, von dem du die Bnade bait, und von dem du als Menich angenommen bift, deffen Chre der fuchte, der von ibm einzig erzeugt ift Suchen wir nicht unfere Gbre. Aber wenn Gener Die Gbre beffen fuchte, ber ibn fendete, um wie viel mehr follen wir die Gbre beffen fuchen, der und schuf 1)?

Ehe der herr Jesus kam, rühmten sich Alle seinetwegen; er kam als Mensch, um die Shre des Menschen zu verrinzgern und die Shre Gottes zu vergrößern. Denn er kam ohne Sünde und er fand Alle mit Sünden. Wenn er so kam, daß er Sünden verzieh, so sen Gott gnädig, der Mensch aber bekenne. Denn das Bekenntniß des Menschen ift die Demuth des Menschen; die Erbarmung ist die Güte Gottes. Wenn also Jener kam, dem Menschen die Sünden nachzulassen, so erkenne der Mensch seine Niedrigkeit, und Gott erweise seine Erbarmung. "Tener soll wachsen, ich aber abnehmen, Joh. 3." das heißt, Jener soll geben, ich aber empfangen, Jener soll geehrt werden, ich aber sons pfangen, Jener soll geehrt werden, ich aber soll bekennen. Es erkenne der Mensch seine Stellung und er bekenne Gott und er höre den Apostel, der zu einem hochmüthigen, aufgeblasenen Menschen sagt: "Denn was hast du, was du

<sup>1)</sup> Tract. 29. in Joan.

nicht empfangen haft? Wenn du es aber empfangen haft, warum rühmft du dich, als hättest du es nicht empfangen? 1 Cor. 4."

Es ertenne alfo der Menfch, daß er das, mas er das Seinige nennt, empfangen bat, und er werde flein, benn es ift ibm aut, daß Gott in ibm verberrlichet werde. Er merde in fich vermindert, um in Gott vermehrt au merden. Es machie in und die Ebre Gottes, und es nehme unfere Ehre ab, daf Gottes Ehre machfe. Denn dief fagt der Apoftel, Dief fagt die beilige Schrift: "Wer fich rubme, rubme fich im herrn. 1 Cor. 1." In dir willft bu eine Ghre, Du willft machfen, aber burch dein Uebel macheft bu im Bofen. Denn mer im Bofen machet, wird mit Recht vermindert. Es machfe alfo Gott, der immer vollfommen ift, er machfe in dir. Denn je mehr du Gott erkenneft, und je mehr bu ibn erfasseft, fo icheint Gott in dir ju machfen ; in fich aber machst er nicht, fondern er ift immer vollfommen. Beffern erfannteft du Beniges, beute erfennft du mehr, morgen viel mebr. Das Licht Gottes felbft machet in bir, fo machet gleichfam Gott, ber immer vollendet bleibt. Denn wie Semand von feiner frühern Augenfrantheit gebeilt wurde und anfinge ein wenig Licht ju feben, und am andern Tage mehr fabe, am dritten Tage wieder mehr, fo fcbiene ibm bas Licht zu machsen. Doch bas Licht ift vollfommen, mag man feben oder nicht seben. Go ift auch der innere Mensch; er machst zwar in Gott, und Gott scheint in ibm zu machfen. er felbit aber wird vermindert, daß er von feiner Ebre ab. falle und gur Ebre Gottes auferftebe 1).

und ce nove den fiposers ner en en en de dell'outpiden , auforbisience-Elenforn fagri "Denn mas das du, mas den

the first the state shift that are the

<sup>1)</sup> Tract. 14. in Joan.

feben. Donn wrug der, welcher wellt, daß felne guten Berfte

# pos des Alcolides selites marden, feine Edec und feinen

Der Mensch suche seine Ehre nicht vor den Menschen.

Es pflegt Biele ju erregen, Theuerfte, mas unfer herr Cefus in feiner evangelischen Rede querft und bernach fprach : "Laffet euer Licht leuchten vor den Menschen, daß fie eure auten Werte feben und ben Bater preifen, ber im Simmel ift. Matth. 5." "Sebet, daß ihr eure Gerechtigfeit nicht por den Menichen thuet, um von ibnen gefeben au werden. Matth. 6." Denn es wird verwirrt die Geele, die nur eine geringe Erfenntnif bat und beiden Geboten geborchen will, und fie fchmante von einem Ende jum andern. Denn Diemand fann fowohl einem Berrn geborchen, der Entgegen. gefentes befiehlt, ale auch Niemand zwei Serren geborchen fann, mad der Erlofer felbit in jenen Reden bezeugt bat. Mas alfo foll die schwantende Secle thun, da fie glaubt, nicht gehorchen zu konnen, und fürchtet, nicht zu geborchen? Denn wenn er feine auten Werke an bas Licht fiellt, um von den Menschen gesehen ju werden, um dem Befehle nachzufommen: "Go leuchte euer Licht vor den Menschen, baf fie cure auten Berte feben und den Bater preifen, der im Simmel ift," fo glaubt er, daß er für schuldig gehalten werde, weil er gegen ein Bebot bandelte, wo es beift: "Gebet, daß ihr eure Gerechtigfeit nicht vor den Menschen thuet, um von ihnen gefeben ju merden." Und wiederum, wenn er aus Gurcht vor Diefem feine guten Werte gebeim gethan bat, glaubt er, bag er jenem erften Gebote nicht genüge.

Wer aber das rechte Verständniß hat, der erfüllt Beides und dient dem einzigen Gott, der einen faulen Diener
nicht verdammte, wenn er das, was man unmöglich thun
fann, befähle. Denn man muß auf die Absicht des menschlichen Herzens, worauf es gerichtet ift und was es bezwecke,

feben. Denn wenn der, welcher will, daß feine guten Berfe von den Menschen geseben werden, feine Gbre und feinen Gewinn in die Menschen fest und vor den Menschen fucht, fo erfüllt er nichts von dem, mas in diefer Sinficht der Berr befahl, weil er darum feine Berte vor den Menichen verrichtet, um von ihnen gefeben ju merden, und es leuchtet nicht fo fein Licht vor den Menfchen, daß fie barum feine guten Berte feben, um den Bater im Simmel zu preifen. Denn er will feine, nicht Gottes Ghre; und er fucht feinen Rugen, aber er lebt nicht bem Willen Gottes. Bon Golchen fagt ber Avoftel: "Denn Alle fuchen bas Ibrige, nicht Das von Sefus Chriftus. Phil. 2." Daber Schlieft jener Husspruch nicht damit : "Co leuchte euer Licht vor den Menichen, daß fie eure auten Werfe feben," fondern es beift weiter: "daß fie euern Bater im Simmel preifen :" fo bak der Menich, wenn er bei auten Werfen von den Menichen gefeben wird, die Abficht des guten Werfes in feinem Gewiffen babe, die Abficht , befannt ju werden , aber nur babe aur Ebre Gottes, megen des Rupens derer, benen es befannt ift. Und barum vertieren fie Die Soffnung nicht, daß auch ibnen, wenn fie wollen, Diefes geleiftet werden fonne. Daber fagt er: "Sebet darauf, bag ibr eure Berechtigfeit nicht por den Menschen thuet, um von ihnen gefeben zu merden." Er fügt nicht bingu: Und ben Bater im Simmel preifen. fondern vielmehr: "Denn fonft werdet ihr feinen Lohn haben bei eurem Bater, ber im himmel ift." Damit zeigt er, wie feine Glaubigen nicht fenn follen, daß fie nicht darin ibren Lobn fuchen, daß fie von den Menschen geseben werden, bort ihre guten Werfe aufzuftellen, die Gitelfeit ibres Bergens ju zeigen, dore fich bruften und aufblaben. Darum genügte es nicht ju fagen: "Gebet, daß ihr eure Gerechtigfeit nicht por den Menfchen thuet," fondern er fügte noch bingu," um von ihnen gefeben ju werden;" denn es giebt Ginige, die ihre Berechtigkeit fo vor den Menschen thun, nicht um von ibnen gesehen ju merden, sondern daß die Werte gesehen und der bimmlische Bater gepriefen merde, ber fie den gerechtfertigten Gundern au Theil werden laffen wollte. Ber alfo fo gesehen werden will, daß der verherrlicht werde, von dem er das, was man an ihm sieht, erhielt, und daß diejenigen, welche es sehen, zur Nachahmung des Guten durch die Araft des Glaubens selbst angeeifert werden, dessen Licht leuchtet wahrhaft vor den Menschen, weil von ihm das Licht der Liebe ausstrahlt, aber nicht der Dunst des Stolzes ausgehaucht wird. Und gerade dadurch bütet er sich, seine Gerechtigseit nicht so vor den Menschen zu thun, um von ihnen geseben zu werden, weil er es nicht als seine Gerechtigseit ausgiebt, und nicht darum thut, um selbst gesehen zu werden, sondern damit der geschen werde, der in dem gerechtsertigten Menschen gelobt wird, daß er es auch in dem Lobenden bewirke, was an dem Andern gelobt wird, daß heißt, daß er den Lobenden selbst lobenswürdig mache 1).

#### 12.

Der Chrift foll ben Rachsten erbauen.

Nicht recht zu leben, ift verderblich; aber recht zu leben und nicht gelobt werden wollen, was ift es Anderes, als ben menschlichen Dingen feind zu seyn, die um so drückender sind, je weniger das rechte Leben den Menschen gefällt? Wenn du aber recht handelft und man dich nicht lobt, so sind sie im Frethume; wenn sie dich aber loben, so bist du in Gefahr, außer du habest ein so einfältiges und reines herz, daß du die guten Werke nicht wegen des menschlichen Lobes thuest, und daß du mehr diejenigen, die an dem Guten Wohlgefallen haben, als dich selbst lobest, weit du auch recht handeln würdest, wenn dich Niemand lobte. Und darum siehst du, daß dein Lob selbst für diesenigen nühtich sey, die

<sup>1)</sup> Serm. 54.

loben, wenn fie nicht dich in beinem guten Leben, sondern Gott verherrlichen, bessen heiligster Tempel Jeder ift, der Gutes thut, damit das Wort Davids erfüllt werde: "In Gott wird meine Seele gelobt werden, es hören es die Sanften und freuen sich. Pf. 33."

Es gebort alfo ju einem reinen Huge, bei bem, der Gutes thut, nicht auf das Lob der Menschen zu feben, und es auf dich bezieben, was du Gutes thuit, oder, um den Menichen zu gefallen, recht zu bandeln. Denn fo fann man auch blof dem Vorgeben nach gut handeln, wenn man nur auf das Lob des Menschen fieht, der auch das Raliche loben fann, weil er nicht in das Berg fieht. Die nur dem Scheine nach Gutes thun, find doppelbergia. Darum bat er nicht ein einfältiges, bas beißt, reines Berg, weil er über bas Denschenlob nicht erbaben ift und nicht ben im Auge bat, wenn er recht thut, und bem ju gefallen ftrebt, ber allein der Bergenstenner ift. Bas von diefem reinen Bergen bervorgebt, ift um fo mehr ju loben, je weniger es Menschenlob fucht. Denn das Menschentob foll nicht ber Grund ber auten Berte, fondern nur eine Folge fenn, daß jene einen Rupen baben, die auch das thun konnen, was fie loben, nicht damit er glaube, daß die, die ibn loben, gum Duten gereichen 1).

"Hütet euch, eure Gerechtigkeit vor den Menschen zu thun, um von ihnen gesehen zu werden. Matth. 6." Wollte er vielleicht damit sagen, daß wir Alles, was wir Gutes thun, im Geheimen thun und uns fürchten, gesehen zu werden? Wenn du die Zuschauer fürchtest, so hast du keine Nachfolger, du mußt also gesehen werden. Aber nicht darum soulft du es thun, um gesehen zu werden. Nicht dort soll der Zweck deiner Freude, nicht dort das Ziel deines Auhmes senn, daß du glaubeit, du habeit die ganze Frucht deines guten Werkes empfangen, wenn man dich sieht und lobt. Dieses ist nichts. Verachte dich, wenn du gelobt wirst; jener werde durch dich gelobt, der durch dich wirst. Thue

<sup>1)</sup> L 2 de Serm. Dom. in monte c. 1. 2.

also nicht zu deinem Lobe das Gute, sondern zum Lobe dessen, von dem du die Kraft, gut zu handeln, hast. Vor dir hast du böse, vor Gott gut zu handeln. Doch sebet, was die verkehrten Menschen thun! Was sie Gutes thun, wollen sie sich beilegen, was sie Schlechtes thun, wollen sie sich beilegen, was sie Schlechtes thun, wollen sie Gott zumessen. Wende dieses Verdrehte um, bringe das Oberste zu unterst. Willst du Gott unten, und doch oben haben, so fällst du, aber du erhebst dich nicht; denn er ist immer in der Höhe. Wie also, Gott soll schlecht, du aber gut handeln? Vielmehr sage, wenn du die Wahrheit sagen willst, ich thue Boses, er Gutes; und was ich Gutes thue, das habe ich von ihm, denn was ich von mir habe, ist böse.

Dieses Bekenntnis stärkt das herz, und legt den Grund zur Liebe. Denn wenn wir unsere guten Werke verheimichen muffen, damit sie nicht von den Menschen gesehen werden, wo ift denn jener Ausspruch in der Bergpredigt, wo er sagt: "Lasset euer Licht leuchten vor den Menschen;" aber dazu setzte er hinzu: "damit sie eure guten Werke sehen und euren Vater im himmel preisen." Achret also, Brüder, in euer Inneres, und nehmet Gott in Allem, was ihr thuet, zum Zeugen. Sehet, wenn Jener es sieht, in welcher Absicht ihr es thuet. Wenn euer herz euch nicht anklagt, daß ihr es der Sitelseit wegen thuet, so send sicher. Fürchtet aber nicht, wenn ihr Gutes thuet, vom Nächsen gesehen zu werden.

Fürchte aber, es nur darum zu thun, um gelobt zu werden, denn es sollen es die Menschen seben, um Gott zu loben. Denn wenn du es vor den Augen des Menschen verbirgit, so entziehest du es der Nachahmung und entziehst so Gott das Lob. Zweien mußt du Almosen geben; zwei hungern, der Eine nach Brod, der Andere nach Gerechtigkeit. Zwischen diese zwei Hungern, weil es heißt: "Selig, die nach Gerechtigkeit hungern und dürsten, denn sie werden gefättiget werden," zwischen diese zwei Hungrigen bist du als guter Arbeiter gestellt. Wenn Liebe in ihm wirft, so erbarmt er sich über beide und will beiden zu Hülfe sommen. Denn der Eine such Etwas zu essen, der Andere Etwas

nachzuahmen. Pflege den Ginen und zelge dich dem Andern, fo haft du beiden einen Almosen gegeben. Jenen bringft du jum Dante wegen des gestillten Hungers, diesen machst du jum Nachahmer durch das aufgestellte Beispiel 1).

# 13.

Der Chrift soll das Gute an sich auf Gott beziehen.

"Das Andenken beiner vielen Gufigfeit werben fie fam. meln, Bf. 144."; indem fie erfennen, daß an ihnen nichts Gutes fen, mas nicht von dir ift, und daß fie fich nicht gu bir befehren fonnten, obne von dir angeregt ju merden, noch daß fie fich deiner batten erinnern fonnen, wenn bu ibrer vergeffen batteft, fo merben fie, biefes bedenfend, in beiner Berechtigfeit und Gnade froblocken. Indem fie, fage ich, beine Gnade überdenfen, werden fie in beiner, nicht in ihrer Berechtigfeit froblocken. Bruder, wenn ihr von Gnade überfliefen wollet, fo trintet Gnade! Bas heift das, Gnade trinfen? Lernet, erfennet die Gnade. "Ghe wir waren, maren wir überhaupt nicht, und wir wurden Menschen, da wir früher nichts waren. Alsdann maren wir felbit Menfchen aus der Fortvffangung jenes Gottlofen und Gunders, und waren Sohne des Zornes von Matur aus, wie auch die Hebrigen. Eph. 2."

Betrachtet daber die Gnade Gottes nicht nur, wodurch er uns schuf, sondern auch, wodurch er uns wiederschuf. Ihm also verdanken wir, daß wir sind, ihm, daß wir gerechtfertiget sind. Niemand theile Gott zu, daß er ist, und sich, daß er gerecht ist. Denn es ist besser, was du dir, als was du ihm zutheilen willst. Denn du bist besser, daß du gerecht, als daß du ein Mensch bist. Das Niedere legst du Gott,

<sup>1)</sup> Tract. 8. in Epist. Joan.

bas Sobere dir bei. Das Bange gib ibm, im Bangen Tobe ibn, fo wirft du von der Sand des Schöpfers nicht fallen. Wer bat dich gemacht, daß du warft? Steht nicht geschrieben, daß Gott einen Lebm von der Erbe nabm und den Menschen bildete? Che bu ein Mensch warft, marft du Lebm; ebe du ein Lebm mareit, marft du nichts. Aber nicht nur megen diefer Bildung dante beinem Bildner; bore eine anbere Bildung, mo er dich schuf. "Nicht aus den Werken," fagt er, "damit fich Niemand rubme; durch Gnade fend ibr errettet burch den Glauben." Do du von Gnade boreft, verflebe umfonit. Wenn alfo umfonft, fo baft bu nichts dagu beigetragen, nichts verdient. Denn wenn man etwas für Berdienst gibt, fo ift es Lobn, nicht Gnade. Gieb auf dich felbit, mas perdienteit bu Gunder? Sieb, ob bu nichts als Strafe und Berdammung vor dir baft. Sieh alfo, was dir gebührte und mas der gab, ber es umfonft gab. Dem Gunder murde Bergeibung, murde der Beift der Rechtfertigung, wurde die Liebe gegeben, wodurch du alles gut macheff: und überdief gibt er dir auch noch das emige Leben und die Gefellichaft der Engel: alles aus Erbarmung. Deine Ber-Dienfte rubme nirgende, weil auch felbft deine Berdienfte feine Geschenfe find 1).

"Seine Erbarmung wird mir zuvorsommen." Bedenket, daß es beißt: wird mir zuvorsommen. Wenn du zuerst das deinige vollbringst und aus deinem Gute zuerst Gottes Mit-leiden verdient hast, so kommt es dir nicht zuvor. Woraus aber erkennst du, daß man dir zuvorkam, als aus dem, was der Apostel sagt: "Denn was hast du, was du nicht empfangen hast, hast du es aber empfangen, warum rühmest du dich, als hättest du es nicht empfangen?" Das heißt "seine Erbarmung wird mir zuvorkommen. 1 Cor. 4." Indem er alsdann sieht, daß alles Gute, das wir haben können, entweder in der Natur, oder in der Einrichtung, oder in der Gesellschaft, im Glauben, in der Gerechtigkeit, in der Furcht Gottes, nur von seinen Gaben seve, so schließt er so:

<sup>1)</sup> Enarr. in Ps. 144 n. 10. 11.

"Mein Gott, meine Erbarmung!" Boll von den Gaben Gottes wußte er feinen Gott nicht anders ju nennen, als feine Erbarmung.

D Rame, bei bem Niemand verzweifeln foll! "Mein Gott, faate er, meine Erbarmung." Bas beifit das, meine Erbarmung? Wenn bu fagit, mein Seil, fo verfiche ich barunter ben, ber bas Beil gibt; wenn bu fagit, meine Ruflucht, fo verftebe ich, daß du ju ibm fliebest; wenn du faaft, meine Stärfe, fo erfenne ich, daß er die Stärfe gibt; mas ift nun meine Erbarmung? Alles, was ich bin, ift von deiner Erbarmung. Aber ich verdiente bich, indem ich dich anrief! Um zu fenn, was that ich? Um zu fenn und dich anzurufen, was that ich? denn wenn ich etwas that, um zu fenn, fo war ich ja schon, ebe ich mar. Alsbann, wenn ich überhaupt nichts war, ebe ich war, fo verdiente ich bich in nichts, daß ich war. Du machteft, daß ich war, und nicht bu machteft, daß du aut wareft. Du gabft mir bas Genn und fonnte es mir Jemand geben, baf ich gut bin? Wenn du mir bas Genn und ein Anderer bas Gutfenn gab, fo mar Rener, der mir das Gutfenn gab, beffer als der, welcher mir das Genn gab. Weil Niemand beffer, Niemand mächtiger, Diemand erbarmender, als bu bift, von dem ich das Cenn erhielt, so empfing ich von dir auch das, daß ich gut bin. Mein Gott, meine Erbarmung 1)!

## 14.

Der Christ erkenne, daß er die Gerechtigkeit Gott verdanke.

Dieß ift die ganze große Wissenschaft, daß der Mensch wisse, daß er durch sich nichts sen, und daß er Alles, was er ift, von Gott und wegen Gott ift. "Auf dich hoffe ich, o herr,

<sup>1)</sup> Enarr. in Ps. 58. Serm. 2, n. 11.

ich werde nicht zu Schanden werden in Ewigkeit. In deiner Gerechtigkeit errette und befreie mich. Pf. 70." Nicht in meiner, sondern in deiner Gerechtigkeit; denn wenn in meiner Gerechtigkeit, so geböre ich zu denen, von welchen es heißt: "Indem sie Gottes Gerechtigkeit miskannten und die ihrige ausstellen wollten, wurden sie der Gerechtigkeit Gottes nicht unterworfen. Röm. 10" Nicht also in meiner. Denn was wäre das? Die Ungerechtigkeit. Wenn ich gerecht bin, so ist es deine Gerechtigkeit, weil ich durch die mir gegebene Gerechtigkeit gerecht seyn werde, und so wird sie die meinige wie die deinige seyn, das beist, von dir mir gegeben. Denn an den glaube ich, der den Gottlosen rechtsertiget, daß mein Glaube zur Gerechtigkeit angerechnet werde.

Es wird also auch so meine Gerechtigkeit, jedoch nicht meine eigene fenn, nicht von mir mir gegeben, wie biejenigen glaubten, die fich der Biffenschaft rühmten und die Gnade verachteten. Denn es beift an einer andern Stelle: "Richte mich, o Berr, nach meiner Gerechtigfeit. Bf. 7." Bemif rübmte er fich nicht in feiner Gerechtiafeit. Aber fomme jum Apostel: "Was haft du, das du nicht empfangen bast?" und nenne es fo beine Berechtigfeit, daß bu bich erinnerft, fie empfangen ju haben, und die, welche fie empfangen, nicht beneideft. Denn auch jener Pharifaer fagte, gleich als batte er fie von Gott empfangen : "Sich dante dir, daß ich nicht bin wie die übrigen Menschen." Barum? Du baft alfo eine Greude, daß du gut und der Undere bofe ift? Bas feste er bingu? Ungerechte, Rauber, Chebrecher, wie auch diefer Publican. Dieg beift nicht mehr fich freuen, fondern fpotten.

Es ift daber wenig, daß du erkennest, das Gute an dir sen von Gott, wenn du dich dabei über den, der es noch nicht hat, erhebst, der vielleicht, wenn er anfängt, dich übertreffen wird. Denn als Saulus den Stephanus steinigte, wie viele Christen gab es, welche er verfolgte? Doch als er sich bekehrte, so übertraf er Alle, die vor ihm waren. Sage also zu Gott: "Auf dich hoffe ich, o Herr, ich werde in

Emiafeit nicht ju Schanden, in beiner Gerechtiafeit (nicht in meiner) erlofe mich. Berr, ich werde allein auf beine Berechtigfeit barren." Un mir finde ich feine Gerechtigfeit. nur bet dir ift fie. Bon dir habe ich, mas ich Gutes babe: mas ich aber von mir babe, ift bofe. Du baft mir nicht mit der Strafe nach Berdienft vergolten, fondern bait umfonft mir die Gnade mitgetheilt. Auf deine Gerechtigfeit allein will ich barren. "Berlaffe mich nicht, bis ich beinen Urm verfünde dem gangen fommenden Geschlechte, Deine Dacht und deine Gerechtigfeit." Und mas leiftete bein Urm? Un. fere anadige Befreiung. Diefe will ich verfunden, die Gnade bem fommenden Geschlechte; ich werde es jedem Sterblichen fagen: Michts bift du durch dich, Gott rufe an; von bir find die Gunden, das Berdienft geboret Gott an; Strafe gebühret dir, und wenn der Lobn fommt, wird er feine Werfe fronen, nicht beine Berdienfte 1).

"Der dich frönt in Erbarmung und Mitleid. Af. 102." Denn schon bast du vielleicht angefangen, hochmüthig zu seyn, als du hörtest, er frönt dich. Also bin ich groß, also habe ich gefämpst. Mit wessen Kräften? Mit den deinen, aber unterfütt von ihm. Denn daß du fämpsest, ist offenbar, und darum wird du gefrönt werden, weil du siegen wird. Aber sich, wer früher gesiegt hat, sieh, wer dich auch zum zweitenmal zum Sieger macht? "Ich, spricht er, habe die Welt überwunden, freuet euch. Ioh. 16." Und woher die Freude, wenn er die Welt besiegte, gleich als hätten wir gesiegt? So laßt immerbin uns freuen, daß wir siegen. Weil wir in uns besiegt sind, so siegen wir in ihm. Also frönt er er dich, weil er seine Gaben krönt, nicht deine Berdienke.

"Mehr als alle übrigen habe ich gearbeitet, fagt der Apostel, aber nicht ich, sondern die Gnade Gottes mit mir. 1 Cor. 15." Und nach allen Unstrengungen erwartet er selbst die Krone und sagt: "Einen guten Kampf habe ich gestritten, den Lauf habe ich vollendet, den Glauben bewahrt. Im Nebrigen ift mir aufbewahrt die Krone der Gerechtigkeit,

<sup>1)</sup> Enarr, in Ps. 70. Serm. 1. n 1. 4. Serm. 2. n. 5.

die mir der herr geben wird an jenem Tage als ein gerechter Richter. 1 Tim. 4." Warum? Weil ich gestritten, den Lauf vollendet, den Glauben bewahrt habe. Woher dieses? "Nicht ich aber, sondern die Gnade Gottes mit mir 1)."

D großer Lehrer der Gnade, Bekenner und Prediger! Was heißt das, ich habe mehr gearbeitet, nicht ich? Wosich der Wille etwas erhob, dort wachte sogleich die Frömmigseit und zitterte die Demuth, weil sich die Schwäche erfannte 2).

### 15. or all and market 15.

# Bon der reinen Absicht beim Sandeln.

"Bende meine Augen hinweg, daß sie nicht die Eitelseit schauen. Pf. 115." Der herr sagt im Evangelium: "Benn dein Auge rein ist, so wird der ganze Körper Licht senn. It aber dein Auge unrein, so wird dein ganzer Leib dunkel senn. Matth. 22." Benn also das Licht, das in dir ist, Finsterniß ist, wie groß wird die Finsterniß senn! Daher liegt sehr vieles daran, in welcher Absicht wir das Gute thun. Denn unsere Handlung ist nicht nach der Handlung, sondern nach dem Endzwecke zu beurtheilen, daß wir nämlich nicht nur bedenken, ob das gut ist, was wir thun, sondern vorzüglich, ob die Absicht gut ist.

Er will, daß man diefe Augen, womit wir betrachten, wehwegen wir handeln, abwende, daß sie nicht die Stelkeit seben; das heißt, daß man nicht auf die Stelkeit, als die Triebfeder seines handelns bei dem guten Werke, sebe. In dieser Stelkeit nimmt die Lobsucht einen vorzüglichen Plaß

und all a and Barrer Selt Indiana, con berr mer c

<sup>1)</sup> Enarr. in Ps. 102. n. 7.

<sup>2)</sup> L. de Gestis, Pelag. c. 14.

ein, und Biele haben darum Großes gethan und find in Diefer Belt groß genannt worden und febr gelobt in ben Boltsftaaten, indem fie nicht bei Gott, fondern bei den Menschen Ebre juchten. Darum bandelten fie gleichsam bescheiden, fraftig, mäßig und gerecht, und erhielten fo ihren eitlen Lobn. Indem der Berr von diefer Gitelfeit die Hugen ber Seinigen binmegmenden will, fagt er: "Sutet euch, cure Gerechtigfeit vor den Menschen gu thun, um von ihnen gefeben ju merden, denn fonft werdet ibr feinen Lobn baben bei eurem Bater im Simmel. Matth. 6" Und als er die Theile der Gerechtigkeit darlegte, fo ermabnte er bei dem Almofen, dem Gebete, dem Raften überall an Daffelbe, baf nämlich nichts wegen des Menfchen Lobes gefchebe, und überall fagt er, daß die, welche es definegen thun, ihren Lobn schon empfangen haben, bas beift, nicht den emigen, ber ben Seiligen bei bem Bater hinterlegt ift, fondern den zeitlichen, Den Die fuchen, welche in ibren Berfen Die Gitelfeit betrachten, nicht weil das Lob der Menschen an fich ju verwerfen ift. Denn was ift von den Menfchen fo au munichen, als daß ibnen das, mas fie nachabmen follen, gefalle?

Alber nur wegen des Lobes gut ju bandeln, beifit die Eitelfeit in feinen Werfen suchen. Denn mag auch das Menichenlob felbit dem Gerechten frommen, fo darf doch dort nicht der Zweck des Guten fenn, fondern das Lob felbft foll man auf bas Lob Gottes bezieben, wegen beffen bie mabrbaft Guten Gutes thun. Endlich batte in berfelben Rede der Berr ju ihnen ichon gefagt: "Laffet euer Licht leuchten vor den Menschen, daß fie eure guten Werke feben und den Bater im himmel preifen." Wohin er das Biel fest, namlich in die Shre Gottes, das muffen wir, wenn wir etwas Gutes thun, betrachten, wenn unsere Augen fich von der Eitelfeit abmenden. Das Biel des guten Werfes foll daber nicht das Lob der Menschen fenn, fondern gerade diefem Lobe der Menfchen follen wir die rechte Richtung geben, und Alles auf Gottes Lob begieben, von dem wir bas haben, was in uns ohne den Frrthum des Lobenden gelobt wird. Ferner, wenn es citel ift, wegen Menschentob Gutes ju thun, um wie viel eitler ist es, wegen Geld, sen es um es zu bewahren oder zu erlangen, es zu thun, oder wegen eines andern zeitlichen Vortheiles, was an uns von Außen hinzufommt. "Denn Alles ist Sitelfeit, was hat der Mensch mehr
bei allen seinen Mühen unter der Sonne? Pred. 1." Wegen des zeitlichen Wohles sollen wir endlich das Gute nicht
thun, sondern vielmehr wegen des ewigen Heiles, das wir
bossen, wo wir das unveränderliche Gut genießen, das uns
von Gott fommen wird, das vielmehr Gott selbst ist 1)-

#### 16.

Die Linke soll nicht wissen, was die Rechte thut.

Unfere Rechte ist das ewige Leben, unsere Linke ist das zeitliche Leben. Was du für das ewige Leben thust, das wirft die Rechte. Wenn du der Liebe zum ewigen Leben in deinen Werken die Begierlichkeit des zeitlichen oder des menschlichen Lebens beimischest, so erkennt deine Linke, was deine Rechte thut. Erinnert euch an das Evangelium: "Es wisse deine Linke nicht, was deine Rechte thut."

Die Linke ift der fleischtliche Sinn der Seele, die Rechte ist die geistige Liebe der Seele. Wenn also Jemand Almosen gibt und die Begierde zeitlichen Bortheils damit verbindet, daß er in jenem Werke etwas Solches beabsichtigt, so vermischt er die Wissenschaft der Linken mit den Werken der Nechten. Wenn er aber aus ungetrübter Liebe und aus reinem Bewußtsenn vor Gott dem Menschen zu Hülfe kommt, indem er auf nichts Anderes sieht, als daß er dem gesalle, der dieses besiehlt, so weiß die Linke nicht, was die Nechte thut 2).

<sup>1)</sup> Enarr. in Ps. 118. Serm. 12. n. 2.

<sup>2)</sup> Enarr. in Ps. 136.

Was heißt das, es soll die Linke nicht wissen, was die Rechte thut, außer daß die Rechte das reine Gewissen, die Linke aber die Begierlichkeit der Welt ist? Viele wirken durch die Begierde der Welt viel Bewunderungswürdiges; es wirkt die Linke, nicht die Nechte. Die Rechte soll handeln, ohne daß es die Linke weiß, so daß sich keine weltliche Begierde hinein mische, wenn wir etwas Gutes durch die Liebe verrichten. Und wie erkennen wir es? Du bist vor Gott, frage dein herz, sich was du gethan haft und was du dort anstrehtest, dein heil oder das windige Lob der Menschen? Sieh in das Innere, denn Niemand kann über den Menschen, den er nicht sehen kann, recht richten.

Benn wir unfer Berg überreden, fo überreden wir cs in feiner Gegenwart. Wenn unfer Berg beanaftigt ift, ober und innerlich anflagt, weil wir nicht in ber Abficht bandeln, womit wir bandeln follten, fo ift Gott über unfer Berg und fennt Alles. Du verbirgft bein Berg vor dem Menfchen; verbirg es immerbin vor den Menschen, wenn du fannft. Wie wirft du es vor dem verbergen, ju dem gefagt wurde von einem fürchtenden und befennenden Gunder: "Bobin foll ich geben por beinem Beifte, und wobin foll ich por beinem Ingefichte flieben? Bf. 135." Er fuchte ju entflieben und bem Gerichte Gottes ju entgeben, und fonnte es nicht. Denn wo ift nicht Gott? "Wenn ich auffteige in den himmel, fo bift du da, wenn ich binabsteige in die Bolle, fo bift du da." Bobin willft du geben, wohin flieben? Willft du einen Rath boren? Wenn du vor ibm flieben willft, fo fliebe gu ibm. Rliche ju ibm durch das Befenntnif, nicht indem du dich vor ibm verbirgft Denn du fannft dich nicht verftecten, wohl aber befennen. Sage ju ibm : Meine Buflucht bift du, und es werde in dir die Liebe genabrt, Die allein jum Leben führt. Es gebe dir bein Bewiffen Zeugnif, daß es von Gott ift. Wenn es aus Gott ift, fo rubme es fich nicht vor den Menschen, weil dich weder bas Lob der Men. ichen in den Simmel erhebt, noch der Sadel dich von da

herabfturgt. Gener febe es, der da front, Gener fen Zeuge, durch deffen Gericht du gefront wirft 1).

Herr, du sollst unser Ruhm seyn; deinetwegen wollen wir lieben. Wer gelobt werden will von den Menschen, wenn du tadelst, der wird nicht von den Menschen vertheidiget werden können, wenn du richtest, noch entrissen werden, wenn du verdammest. Wenn aber nicht der Sünder in den Wünschen seiner Seele gelobt, noch der Uebeltbäter gesegnet wird, sondern der Mensch gelobt wird wegen des Guten, das du ihm gegeben hast, aber jener sich mehr freut, gelobt zu werden, als die Gabe zu haben, deren willen er gelobt wird, so wird auch jener, obschon du ihn tadelst, gelobt, und es ist jener besser, der lobte, als der gelobt wurde. Jenem gestel nämtich an dem Menschen die Gabe Gottes, diesem mehr die Gabe des Menschen, als Gottes <sup>2</sup>).

### 17.

Der Chrift suche keinen andern Lohn, als Gott felbft.

"An welchem Tage ich dich anrufen werde, sieh da wußte ich, daß du mein Gott bift. Pf. 55." Eine große Wissenschaft. Er fagt nicht, ich wußte, daß du Gott bist, sondern daß du mein Gott bist. Denn er ist dein Gott, wenn er dir zu Hülfe kommt; er ist dein Gott, da du von ibm nicht serne bist. Daber heißt co: "Selig dad Volk, dessen herr ihr Gott ist. Ps. 143." Aber wessen Gott ist er nicht? Gott ist zwar Gott von Allen, aber deren Gott heißt er eigentlich, die ihn lieben, die ihn haben und besipen, die ihn ehren, gleichsam von seinem Hause, von seiner Familie sind,

<sup>1) &#</sup>x27;Tract. 6. in Epist, Joan.

<sup>2)</sup> L. 10. Conf. c. 36.

erlöst durch das fostbare Blut des eingebornen Sohnes. Wie viel gab uns Gott, daß wir ihm und er uns gehörte? Laßt uns also, Brüder, Gott rein und keusch lieben.

Das Berg ift nicht rein, wenn es Gott nach dem Lobne liebt. Bie, alfo merden mir von der Berehrung Gottes feinen Lobn baben? Allerdings merden mir einen baben, aber Gott felbft, den wir ebren. Er wird unfer Lobn fenn, meil wir ibn feben werden, wie er ift. Sieb, du wirft einen Lobn baben. Bas fagt unfer Bert Refus Chriftus ju benen, fo ibn lieben? "Wer mich liebt, der balt meine Bebote, und ber mich liebt, der wird von meinem Bater geliebt werden, und ich werde ibn lieben. Job. 14." Das wirft bu ibm also geben? "Und ich werde mich ibm offenbaren." Wenn du nicht liebft, fo ift es wenig, wenn du liebft, wenn du feufgeft, wenn du ibn umfonst verebreft, weil du von ibm umfonft erfauft murdeft; denn du batteft ibn nicht verdient, daß er bich erfaufte, wenn du gemäß den erhaltenen Doblthaten feufzest und aus Berlangen nach ibm ein unrubiges Berg baft. Guche nicht außer ibm etwas, Gott genügt bir. Denn der Beig fuchte die gange Erde ju befigen, nimm dagu auch noch den himmel; aber mehr ift der, welcher Simmel und Erde fouf. Lieben wir ibn alfo fo, daß nichts aufer ibm geliebt werde, und daß das an und fatt finde, mas mir fagten: "Un welchem Tage ich dich anrufen werde, fieb, Dief mußte ich, bag du mein Gott bift 1)."

Dieß ift Frömmigkeit, Gott umfonst zu lieben, noch den Lohn, den sie von ihm erwartet, außer ihm für sich zu suchen. Denn er ist das Beste. Und mas begehrt man Werthes von Geschöpfen Gottes, denen Gott selbst unwerth ift? Er gibt die Erde, und du freust dich, du liebst die Erde und bist von der Erde. Wenn du dich freust, daß er die Erde gibt, um wie viel mehr sollst du dich freuen, wenn er sich selbst dir gibt, der himmel und Erde geschaffen hat 2)?

"Und ich werde mich ihm felbst offenbaren." Gine große

<sup>1)</sup> Enarr. in Ps. 55. n. 16.

<sup>2)</sup> Serm. 91.

Gabe, eine große Verheißung, Gott bewahrt für dich nicht eines feiner Geschenke, sondern sich selbit. Geiziger, warum genügt dir nicht das, was Christus versprochen hat? Du scheinst dir reich zu senn, obschon du Gott nicht hast. Was hast du? Ein Anderer denkt sich arm, obwohl er Gott hat. Was hat er nicht 1)?

Bir muffen und buten, Gott nicht wie einen Lobn gu lieben. Denn wie, wegen eines Lohnes willft du Gott lieben? Welchen Lohn will dir Gott geben? Was er immer Underes dir gibt, ift geringer, als er. Du verebrft ibn nicht umfonft, daß du etwas von ibm empfangeft. Berebre ibn umfonft, und bu wirft ibn empfangen, benn fich bewahrt Gott für dich auf, um ibn ju genichen. Da du liebeft, was er geschaffen bat, wer ift erft Jener, ber es ichuf! Benn Die Welt schön ift, wie ift ber Baumeifter der Belt? Reife alfo bein Berg binmeg von der Liebe gur Creatur und bange bem Schöpfer an und fage, was im Pfalm ftebt: "Mir ift es aber gut, Gott anzuhangen. Pf. 12." Wenn du aber ben verlaffeft, der dich schuf, und das liebft, mas er schuf, fo bift du ein Chebrecher. Golche nennt der Brief des Safobus Chebrecher. Und warum Chebrecher? "Wiffet ibr nicht, daß die Freundschaft Diefer Welt gegen Gott feind. felia ift? Safob. 4." Wer alfo ein Freund Diefer Welt fenn will, ber macht fich ju einem Reinde Gottes. Damit brudt er Chebrechen aus. Die Seele, welche ben Schopfer verläft und die Creatur liebt, begebt einen Chebruch. Denn nichts ift reiner, nichts erfreulicher als feine Liebe. Wenn du ibn verlaffest und diefem anbangest, fo wirst du unrein. D Geele, damit du feiner Liebe werth feneft, verlaffe diefes und bange ibm umfonft an. "Dir ift es gut, Gott angubängen." Nichts Anderes will ich, als ibn 2).

<sup>1)</sup> Serm. 78.

<sup>2)</sup> Serm. 375.

#### 18.

Der Christ lobe Gott wegen des Guten, klage aber wegen des Bofen sich an.

"Die Canften werden durch Erbichaft die Erde befigen und werden fich freuen in der Fulle des Friedens. 26. 36." Canft find die, welchen in allen guten Berfen, in Allem, was fie Gutes thun, nur Gott gefällt; in allem, mas fie leiden, Gott nicht miffallt. Mun, Bruder, betrachtet diefes Richtmagk; erweitern wir uns, machfen wir, um es auszufüllen. Denn mas nütt es, wenn mir pflangen und bemaffern, wenn Gott nicht das Gedeiben gibt? "Doch der, welcher pflangt, ift etwas, noch ber, welcher begießt, fondern Der das Gedeiben gibt, Gott. 1 Cor. 3" Sore, wenn bu fanft fenn, in den bofen Tagen gufrieden und Gott moblae. fällig fenn willft, daß an dir fein Aergerniß, in dir vieler Friede fen und du die Erde befineft und dich erfreucft in Der Rulle des Friedens, bore, ber du fanft fenn willft: Bas Du immer Gutes thueft, fo gefalle nicht bir. "Denn Gott miderficht den Soffartigen, den Demuthigen aber gibt er feine Gnade. Jaf. 4." Was du alfo Gutes thueft, gefalle Dir nur Gott, mas du Uebles erleideft, miffalle dir Gott nicht. Bogu mebr? Thue cs, und du wirft leben. Dich werden nicht die bofen Tage verschlingen, du wirft entfommen. Es fieht geschrieben: "Bebe der Welt um ber Mer. gerniffe. Matib. 18 1).

"Bis fich die Gerechtigkeit jum Gerichte wendet und die fie haben, die geraden herzens find — Pf. 93." Ihr fraget vielleicht, wer find die, die geraden herzens find? Wir finden in der heiligen Schrift, daß jene geraden herzens find, welche die Leiden der Welt ertragen und Gott

<sup>1)</sup> Serm. 81.

nicht anklagen. Sehet, Brüder, dieß ift etwas Seltenes, wovon ich spreche. Ich weiß nicht, wie man sich beeilt, wenn man ein Uebel erfährt, Gott anzuklagen, der es verschuldete. Wenn du etwas Gutes thust, lobst du dich, wenn du etwas Böses vollsührst, klagst du Gott an. Dieß ist also ein verkehrtes, kein gerades Herz. Wenn du dich von dieser Berkehrtheit befreicst, so wird das, was du thatest, zum Gegentheil. Denn was thatest du früher? Du lobtest dich in den Gütern Gottes und klagtest Gott in deinen Uebeln an; wenn dein Herz bekehrt und zurecht gerichtet ist, so wirst du Gott in seinen Gütern loben und dich in deinen Uebeln anklagen. Diese sind geraden Herzens 1).

So ift das gerade Herz, Brüder, daß es beim Unglücke fagt: "Gott hat es gegeben, Gott hat es genommen, wie es Gott gestel, so geschah es, der Name des herrn sen gepriesen." Ihr sollt also nicht etwa sagen: Dieß hat mir der Teusel gethan. Ganz auf Gott beziehe deine Geißel, weil der Teusel dir nichts thut, wenn es nicht der gestattet, welcher darüber Macht bat, entweder zur Strase oder zur Zucht, zur Strase des Gottlosen, zur Zucht des Sohnes. "Er züchtigt aber seden Sohn, den er erhält." Glaube sa nicht, ohne Geißel senn zu können, wenn du nicht etwa glaubst, enterbt zu werden. Er züchtigt seden Sohn. Wohl jeden? Wohn suchtend du dich zu verstecken? Jeder, und keiner wird ausgenommen, keiner ohne Geißel senn. Wie, jeden, willst du es wissen? Auch der Eingeborne ohne Sünde war doch nicht ohne Geißel 2).

Ein bofer Sohn will nicht gestraft werden, da er doch sieht, daß der Eingeborne ohne Sünde gegeiselt wurde? Die Erbarmung offenbaret sich nicht nur des rufenden, sondern auch des züchttgenden und strafenden Gottes. Wenn also die väterliche Sand über dir ist und wenn du ein gutet Sohn bist, so weise die Zucht nicht zurück. Denn wo ist ein Sohn, dem der Vater feine Zucht gäbe?

<sup>1)</sup> Tract. 28. in Joan.

<sup>2)</sup> Enarr. 2. in Ps. 31. n. 36,

Die Bucht Gottes, fo lange er feine Erbarmung nicht aufhebt: er guchtige ben Bofen, wenn er ibm nur die Erb. schaft gibt. Wenn bu die Berbeifungen bes Baters mobl betrachteft, fürchte nicht, gezüchtiget, fondern enterbt ju ein ocercorrect; felig gerabes fores, allenn bu bich von bleter

Mertybribelt briteins, (a min bas, near bu thanks, and

and when dien Gory beliebe. 11 aurecht gertebeer in einem wieß die Gore in feinen Gorern leben und dech in delnen Der Chrift lobe Gott im Glud und Unglud. Co ift tat errate bern Briften bes at beim Unglade

fairs after due of seconds, flore des seconders wie "Es ift aut, dem Beren ju befennen und beinem Ramen ju lobfingen, Allerbochfter, um in der Frube beine Erbar. mung und in der Racht beine Gerechtigfeit ju verfündigen, Bf. 91" Bas will das fagen, in der Frube will ich deine Erbarmung und in der Nacht deine Gerechtigfeit verfündi. gen? En der Frube beift es, wenn es uns moblergebt; Nacht aber, wenn die Traurigfeit und Betrübnig berricht. Was fagte er alfo in der Rurge? Wenn es dir gut gebt, fo freue dich über Gott, weil es feine Erbarmung ift. Biclleicht mochteft du fagen: Wenn ich mich über Gott erfreue, und es mir wohlergebt, weil es feine Erbarmung ift, was foll ich in dem Unglücke, in der Trübfal machen? Es ift feine Erbarmung, wenn es mir wohl ergebt: foll es feine Graufamfeit fenn, wenn es mir bofe ergeht? Wenn ich feine Erbarmung lobe, wenn es mir gut gebt, foll ich feine Grau. famfeit tadein, wenn es mir bofe ergebt? Rein.

Em Glücke lobe feine Erbarmung, im Unglücke feine Babrheit; weil er die Gunden guchtigt, ift er nicht unge. recht. Im Unglude war Daniel, als er betete; benn er war in der Gefangenschaft Gerusalems, er war in der Gewalt der Feinde. Damale ertrugen die Seiligen viel Bofes; da-

<sup>1)</sup> Enarr, in Ps. 88. Serm. 2, n, 2.

mais wurde er in die Löwengrube geworfen und die drei Knaben in den Feuerofen geftürzt. Dieses erduldete das Bolt Ifrael in der Gefangenschaft; es war Nacht. In der Nacht verfündete Daniel die Wahrhaftigkeit Gottes, "Wir haben gefündigt, wir haben Unrecht gethan, böse gehandelt; dir, o herr! sen Shre, und aber Bestürzung. Dan. 4." Er verfündigte die Wahrhaftigkeit Gottes während der Nacht. Was heißt das? Gott nicht anzuschuldigen, wenn es dir böse ergeht, sondern es deinen Sünden zuschreiben und seiner Züchtigung, um zu verfünden seine Erbarmung in der Frühe, und seine Wahrhaftigkeit in der Nacht. Wenn wir seine Erbarmung in der Frühe und seine Wahrhaftigkeit in der Nacht. Denn wir seine Erbarmung in der Frühe und seine Wahrheit in der Nacht verfünden, so lobst du immer Gott, so lobsingest du beständig Gott und preisest seinen Namen 1).

Senen wir betrübt und niedergeschlagen, senen wir freudig und froh, so muß man Jenen loben, der sowohl im Unglücke unterrichtet, als in der Freude tröstet. Denn das Lob Gottes soll vom Berzen und Munde des Christen nicht weichen, nicht daß er im Glücke lobe, im Unglücke lästere, sondern wie jener Pfalm besiehlt: "Ich will den Herrn immer preisen, es sen sein Lob immer in meinem Munde. Pf. 33" Freuest du dich, so erkenne den liebenden Vater, betrühft du dich, so erkenne den verbessernden Vater. Mag er schmeicheln, mag er züchtigen, er unterrichtet den, dem er die Erbschaft bereitet 2).

Ich will den herrn immer preisen, immer sen sein Lob in meinem Munde. Wenn soll ich den herrn preisen? Wenn er die Wohlthaten, zeitlichen Ueberfluß in Fülle gibt, nämlich Getreide, Del, Wein, Gold, Silber, Knechte, Bieh, und wenn dieses zeitliche Wohlsenn unversehrt fortdauert, und alles, was geboren wird, wächst, nichts zu früh stirbt, der Ueberfluß das ganze haus ausfüllt, sollst du dann den herrn preisen? Nein, sondern zu jeder Zeit, also auch dann, wenn dieses nach der Zeit und nach der Züchtigung des

<sup>1)</sup> Enarr. in Ps. 91. n. 4.

<sup>2)</sup> Enarr. in Ps. 54. n. 2.

herrn unsers Gottes fehlt, genommen, im geringern Grade geboren wird, wenn es, geboren, wiederum verschwindet. Denn dieses geschieht, und dadurch entsteht Mangel. Noth, Mübe, Schmerz und Bersuchung. Aber du, der du sagst: Ich will den herrn preisen zu jeder Zeit, immer sen sein Lob in meinem Munde, — preise, mag er dieses geben, mag er dieses nehmen. Weil er es gibt, so nimmt er cs, aber sich nimmt er nicht von dem, der ihn lobpreiset

# as flygulides of troes romai as lidel al andahling ideals

Der Chrift ertrage freudig die Buchtigung Gottes.

untereichtet, and in ber greitbe erfiet. Denn

"Der gnädig fen allen deinen Fehltritten, der alle beine Bunden beilt. Bf. 102." Es werden alle Deine Munden geheilt werden, fürchte dich nicht. Gie find groß, fagit du, aber der Urgt ift noch größer. Dem allmächtigen Urgte ift feine Bunde unheilbar; nur laffe bich beilen, weife feine Sand nicht jurud, er weiß, mas er thut. Freue bich nicht nur, wenn er bich pflegt, fondern ertrage es auch, wenn er ichneidet. Ertrage ben beilenden Schmerg und bente auf Die fommende Befundheit. Sebet, meine Bruder, mas in ben Gebrechen des Rorpers die Menschen ertragen, daß fie nur einige Tage bem Tode entziehen, und biefe Tage find ungewiß. Denn viele fterben nach ber Ertragung großer Schmerzen, da fie von den Mergten geschnitten murden, ent. meder unter den Sanden der Aergte, oder fie fterben, indem plöglich eine Kranthett fie befiel. Burden fie, wenn fie den Tod fo nabe bachten, fo große Schmerzen übernommen baben "?

<sup>1)</sup> Enarr. 2 in Ps. 33. n. 3.

Du aber erträgft nicht ungewiß, benn es versprach bir derienige Seilung, ber nicht getäuscht werden fann. Dit täuscht fich ber Urat und verspricht einem menschlichen Rorper Gefundbeit. Warum taufcht er fich! Beil er nicht bas beilt, mas er gemacht bat. Gott machte feinen Rorper und feine Seele, er weiß auch, wie er bas, mas er geschaffen, wieder schaffe; er weiß, wie er bad wieder bilden foll, mas er felbit gebildet. Bleibe du nur unter ber Sand bes 21retes, denn er baft ben, welcher feine Sand gurudweist. Dief thut man nicht bei ber Sand bes menschlichen Argtes. Die Menschen laffen fich binden und schneiden, und wollen fich für eine unnichere Gefundheit einem gewiffen Schmergen ausfenen. Gin großer Lobn! Bott aber, ber bich fchuf, beilt Dich gemiß und umfonft. Ertrage alfo feine Sande, o Geele, Die du ibn preifeft, und feine Baben nicht alle vergifieft, denn er beilt alle deine Wunden 1),

Bandle in Gott deinem Serrn und fen ficher, daß du nichts leideft, mas er nicht will; daß er dich leiden läft, barin erfenne die Beifel der Rüchtigung, nicht die Strafe ber Berdammung. Bur ewigen Erbichaft werden wir vorbereitet und wir wollen uns nicht guchtigen laffen? Meine Bruber, wenn ein Anabe fich von feinem Bater nicht auch. tigen ließe, wie bochmutbig, unverbefferlich und undanfbar gegen bie vaterliche Bucht wurde er beifen? Und mogu unterrichtet der menschliche Bater ben Gobn? Dag er bas Beigliche nicht verlieren fonne, das er erwarb, bas er ibm sammelte und das er nicht verlieren foll, das der, welcher es binterließ, nicht für immer behalten fonnte. Er unterrichtet nicht den Gobn, der bereits befitt, fondern der es nach ibm benten foll. Deine Bruder, wenn der Bater den nach. folgenden Sohn unterweiset, indem auch er durch alles diefes bindurchaeben muffe, mas er felbit, der Unterrichtende, durchaelebt bat, wie wollt ibr, daß und unfer Bater unterrichten foll, dem wir nicht nachfolgen, fondern zu dem wir

<sup>1)</sup> Enarr, in Ps. 102, n. 5.

bingutreten und mit dem wir in Ewigfeit in der Erbfchaft bleiben, die nicht verdirbt, nicht firbt und feinen Sagel fennt. Und diefe Erbschaft ift der Bater. Diefen werden wir besitzen, follen wir uns dann nicht unterrichten laffen 1)?

Table den Berrn nicht, wenn bu auf diefer Welt ein Unglud baft. Lobe die Beifel des Baters, deffen Erbichaft Du erwarteft. Aliebe unter die Sand bes Buchtigenden. Bende dich nicht von der Bucht ab, weil der, welcher dich züchtigt, nicht irren fann. Er, ber bich fchuf, weif, mas er mit bir machen foll. Der baltft bu deinen Schopfer für fo unerfabren, daß er gwar dich ju schaffen wußte, aber vergaße, was er mit dir machen follte? Gbe benn bu warft, bat er an Dich gedacht, "denn hatte er nicht an dich gedacht, fo wareft Du nie." Also er dachte an dich, ebe du wareft, damit du feneft, und foll er, ba du fcon bift, fcon bestebest und lebest und ibm dienest, fich beiner nicht mehr erinnern und Dich verachten? Er gibt auch auf, faaft du, ich habe schon gebeten, er erhörte mich nicht. Wie, baft bu um das gebeten, das bu, batteft du es empfangen, ju beinem Schaden empfangen hatteft? Sch weinte vor ibm, und er bat es mir nicht gegeben.

D Unsinniger! um was hast du gebetet, als um fleischliches Vergnügen, zeitliches und irdisches Wohlseyn? Wie,
wenn dich dieses Glück, um das du betest und weswegen du
weintest, zum Falle brächte? Denn leicht unterrichtet dich
der Mangel und verdirbt dich die Fülle. Du suchest eine
Menge zum Verderben, da dir vielleicht ein Mangel der Unterweisung nothwendig ist. Ueberlasse es deinem Gott, welcher weiß, was er dir geben und was er dir nehmen soll.
Denn gibt er dir das, was du zu deinem Schaden willst,
so gibt er es dir vielleicht erzürnt 2).

<sup>1)</sup> Tract. 7. in Joan.

<sup>1)</sup> Serm. 21.

comes regard and encounter 21. Quidant was named comes

Der Christ erkenne in der Vetrubniß mehr eine Wohlthat, als eine Strafe.

are prelating regardly entitled or floor root but an bringer Chos-

Der Weg dieser Zeitlichkeit ift beschwerlich, voller Berfuchungen; im Glücke nämlich, daß man sich nicht erhebe,
im Unglücke, daß man nicht muthlos werde. Er, der dir
das Glück dieser Welt gab, gab es dir zu deinem Troste,
nicht zu deinem Verderben. Und er, der dich in dieser Welt
züchtigt, thut es wiederum nicht zur Verdammung, sondern
zur Besserung. Ertrage den züchtigenden Vater, um nicht
den verdammenden Richter zu fühlen 1).

"Du legteft Trübsal auf unsern Rücken, und legtest die Menschen über unser haupt. Bf. 55." Gott scheint zu wüthen, wenn er dieses thut; befürchte nichts, da er Bater ift. Er wüthet niemals so, daß er vernichtet. Wenn er schont und du bose lebest, so zurnt er mehr. Im allgemeinen sind diese Trübsale die Geißel der Verbesserung, nicht der Ausspruch der Verdammung 2).

"Im Zorne wirst du die Bölfer leiten. Pf. 55." Du gurnest und leicest, wuthest und errettest, schreckest und rufest. Denn was heißt es, im Zorne wirst du die Bölfer leiten? Du erfüllest Alles mit Betrübniß, daß die in Trübsal versesten Menschen zu dir zurücksehren und durch Bergnügen und verkehrte Sicherheit nicht hintergangen werden. Es scheint ein Zorn, aber ein väterlicher zu seyn. Es zurnet ter Nater über den Sohn, welcher seine Gebote übertritt, und über ihn erzurnt, straft, züchtigt er ihn, er nimmt ihn beim Ohre und zieht ihn mit der hand und führt ihn zur Schule. "Im Zorne leitest du die Völfer." Wie viele sind

<sup>1)</sup> Tract. 12 in Joan.

<sup>2)</sup> Enarr, in Ps. 65. n. 16.

eingetreten, wie viele erfüllten das haus des herrn, die durch feinen Zorn hineingeführt wurden, das heißt, durch Trübfale erschreckt und mit dem Glauben erfüllt? Denn dazu führt die Betrübniß, daß sie das Gefäß, das voll Unrecht ist, ausleere und mit Gnade anfülle 1).

Es verläßt also Gott den Menschen nicht, und wenn er zu verlassen scheint, entzieht er das, was du zu deinem Schaden wünscheft und belehrt dich, was du zu deinem Seile begehren sollst. Denn wenn Gott immer mit diesen Glücksgütern uns begünstigte, daß wir an Allem Ueberstuß und keine Betrübniß in dieser Zeit unserer Sterblichkeit, und feine Bedrückungen und Mühseligkeiten hätten, so würden wir dieß für die größten Güter, die Gott gewährt, halten und nach keinen größern uns sehnen. Darum aber vermischt er in dieses scheinbar suße Leben die Bitterkeiten der Trübsale, damit ein anderes Leben, welches in Wahrheit siß, verlangt werde 2).

Im Unglücke werden wir so zerschlagen, daß wir mit der Liebe, womit wir dieses Weltliche, Zeitliche, Flüchtige und Vergängliche liebten, wobei wir in diesem Leben Qualen und Mühseligkeiten und die Fülle der Versuchungen ersuhren, anfangen jene Rube zu suchen, welche nicht vor, noch in diesem Leben ift 3).

"Es ift mir gut, daß du mich demüthigtest, damit ich beine Rechtfertigungen lerne. Pf. 118." Ich bin gedemüthigt, und es ist mir gut, es ist eine Strafe und eine Gnade. Was bewahrt er nach der Strafe auf, da er aus Gnade straft? Denn er ist es, wovon geschrieben sieht: "Ich bin gedemüthigt und er erhörte mich, und gut ist es mir, daß du mich demüthigtest, um deine Rechtfertigungen zu lernen 4)."

Bas erhält der Menich nicht aus Erbarmung von Gott,

<sup>1)</sup> Enarr. in Ps. 55. n. 13.

<sup>2)</sup> Enarr. in Ps. 43. n. 2.

<sup>3)</sup> Enarr. in Ps. 83. n. 3.

<sup>4)</sup> Enarr. in Ps. 38. n. 17.

von dem auch die Betrübniß eine Wohlthat ift? Denn das Glud ift ein Geschenf des troftenden, das Unglud aber ein Geschenf des ermahnenden Gottes 1).

# Physical and Cale (1911) 122. Silvering 1515 (1914) 156

Der Christ soll sich immer dem gottlichen Willen unterwerfen.

bee Menfchen er gefate bich und beffere bich. Giebe fante

"Froblodet, ibr Gerechte, im herrn! den Gerechten gegiemt es ju loben. Pf. 32." Wer find die Gerechten? Sene, welche ihr berg nach dem Willen Gottes einrichten, und wenn fie eine menschliche Schwachheit verwirrt, die göttliche Berechtigfeit troffet. Denn obwohl fie mit ihrem menschlichen Bergen etwas wollen fonnen, was entweder ihrem Stande oder Beichäfte, oder ihrer gegenwärtigen Roth forberlich fenn mag, fo ordnen fie doch, wenn fie erkennen, daß Gott etwas anderes wolle, ihren Billen bem gottlichen Billen, ben Billen bes Gebrechtichen bem des Mumach. tigen und den Billen des Menschen dem Billen Gottes unter. Denn fo weit Gott vom Menschen entfernt ift, fo weit der Bille Gottes von dem Billen des Menfchen. Endem fo Chriftus mit dem Menschen vereinigt war und uns eine Regel aufftellte, indem er und ju leben lebrte und das Leben gab, fo ftellte er gleichfam den menfchlichen befondern Billen dar, weil er unfer Saupt ift und wir zu ibm, wie ihr miffet, wie Glieder geboren, indem er fagte: "Bater, wenn es möglich ift, fo gebe vor mir diefer Reich vorüber. Matth. 28." Dief war der menschliche Bille, indem er etwas Eigenes und Besonderes wollte.

santal oliver the forfean

<sup>1)</sup> Epist, 210, n. 1.

Aber weil er wollte, daß der Menfch geraden Bergens fenn follte, fo fagte er, damit der Menfch bas Rrumme beftandig nach dem richte, mas gerade ift: "Doch nicht mas ich will, fondern mas du willft." Aber wie fonnte Chriftus etwas Bofes wollen? Bas fonnte er julett Underes wollen, als der Bater? Beil ibre gottliche Ratur eine ift, fo fann ibr Bille nicht verschieden fenn. Aber indem er nach feiner menschlichen Ratur in fich die Geinigen, welche er in fich verberrlichte, vermandelte, ba er fagte: "ich war bungrig und ibr gabet mir ju effen," welche er in fich verwandelte, da er dem tobenden und die Beiligen verfolgenden Saulus, den Niemand anruhrte, gurief: "Saulus, Saulus, marum verfolaft du mich?" fo zeigte er gleichsam ben eigenen Willen des Menschen, er zeigte dich und befferte dich. Gieb, fagte er, ichaue bich an mir, weil du etwas fur bich wollen fannft, fo daß Gott etwas Anderes will, fo gestattet man diefes der menschlichen Schwachbeit und menschlichen Gebrechlichfeit; es ift fchwer, daß du nicht etwas Befonderes wolleft. Aber bente fogleich, wer über dir ift, daß er über dir, du unter ibm, er der Schöpfer, du die Creatur, er der Berr, du der Diener, er allmächtig, bu fcwach feveit, und weife bich felbit gurecht und ordne dich feinem Willen unter und fage: Doch nicht wie ich will, fondern wie du willft, o Bater! Bie bift du noch getrennt von Gott, ba du icon bas willft, was Gott will? Du wirft alfo gerade fenn und du wirft lob. fingen, weil den Rechten die Lobpreifung gegiemt. Wenn du aber verfehrt bift, fo lobit du Gott im Glücke und lafterft ibn im Unglude und bu bift ein bosbafter Anabe in dem Saufe des Baters, der den Bater liebt, wenn er dir fcmeichelt, aber ibn baft, wenn er dich guchtiget, als wurde er nicht somobl in der Liebkosung als in der Züchtigung die Erb. schaft bereiten.

Sieh aber, wie die Geraden loben follen, höre die Stimme dessen, der recht lobt, in einem andern Psalm: "Ich will preisen den Herrn zu jeder Zeit, immer sen sein Lob in meinem Munde, Ps. 33" Zu jeder Zeit und immer, sen es im Glücke, sen es im Unglücke. Denn wenn nur im Glücke

und nicht im Unglücke, wie zu jeder Zeit, wie immer? Und wir hörten bei Bielen viele solche Stimmen; wenn sie glücklich sind, so jubeln sie und freuen sie sich, singen Gott und loben Gott. Man muß sie nicht tadeln, sondern loben, weil es selbst Viele da nicht thun. Aber die, welche schon angefangen haben, Gott im Glücke zu loben, muß man belehren, daß sie auch in der Züchtigung den Vater erfennen und gegen seine besternde Hand nicht murren, damit sie nicht immer schlecht bleiben und die Erbschaft verlieren, sondern daß sie geraden Herzens auch im Unglücke Gott loben konnen, indem sie sagen: "Der Herr hat es gegeben, der Herr bat es genommen, wie es Gott gestel, so geschah es, der Name des Herrn sen gepriesen. Job. 1." Solchen, die geraden Herzens sind, geziemt es zu loben, indem sie nicht zuerst loben und alsdann lästern 1).

### 

(897

Seen es decre une Nethor muren

Bie verkehrt es fenn, dem eigenen Billen zu folgen.

genitaen Reichtbum bengen weeder ber auf teine Beife vere

"Schenke beine Erbarmung benen, die dich wissen, und beine Gerechtigkeit denen, die geraden Herzens sind. Pf. 35." Diese sind geraden Herzens, welche in diesem Leben dem Willen Gottes folgen. Der Wille Gottes ift es, daß du frank, oder daß du gesund sepest. Wenn du gesund bist, ist der Wille Gottes bitter. Du bist nicht geraden Herzens. Warum? Weil du deinen Willen nicht nach dem göttlichen Willen, sondern Gottes Willen nach dem deinen richten willst. Tener Wille ist gerade, aber du bist frumm, dein Wille muß sich zurechtrichten nach jenem, nicht jener nach dem deinen, und so wirst du ein gerades Herz haben. Lebt

<sup>1)</sup> Enarr, 2. in Ps. 32. n. 2. 3,

man glücklich in dieser Welt, so werde Gott gepriesen, der zurechtweist und prüft und du wirst geraden Herzens senn, indem du sagest: "Ich will den herrn preisen zu jeder Zeit, immer sen sein Lob in meinem Munde" 1).

Beiche find geraden Bergens? Die Gott nicht läftern. Belche find geraden Bergend? Die ihren Willen nach dem Billen Gottes gurechtrichten, aber nicht den gottlichen Willen nach dem eigenen ablenten wollen. Es ift ein furges Bebet, daß der Menich fein berg gerade mache. Billit bu ein gerades Berg baben, fo thue, mas Gott will, und wolle nicht, baß Gott wollen foll, mas du willit. Es baben alfo ein verfebrtes Berg, die da figen und untersuchen, wie es Gott batte machen follen, wobet fie das nicht loben, mas er geiban bat, fondern tadeln. Gie wollen ibn eines Beffern belehren. Es ift wenig, daß fie fich von ihm nicht leiten laffen, fonbern fagen: Gott batte die Armen nicht schaffen follen, fonbern es batte nur Reiche geben follen, und fie allein follten leben. Wozu murde er arm, wozu fam er? Go tadelt man ben Gott der Armen. Bie viel beffer mare es, er mare ein Armer der Belt und ein Reicher in Gott, das beift, er befolate den Billen Gottes, und er fabe, daß feine Urmuth eine zeitliche und vergängliche fen, daß er aber einen folchen geiftigen Reichthum befigen werde, der auf feine Beife verginge, und er wurde ftatt bes Reichthumes ben Glauben bes Bergens baben, wenn er fein Geld im Raften bat? Satte er Beld im Raften, fo batte er den Dieb ju befürchten und er murde das Beld auch mider feinen Willen verlieren, ben Glauben murde er aber aus feinem Bergen nicht verlieren, wenn er ibn felbit nicht davon vertriebe. Sogleich aber fann geantwortet werden: Theuerfte! Gott machte den Itrmen, um den Menschen ju prufen, und Gott machte den Reichen, um ibn an den Armen ju prufen; und Alles, mas Gott machte, bat er wohlgethan. Dbichon wir feinen Rathschluß nicht einseben konnen, warum er diefes so oder fo machte, fo ift es doch gut fur uns, und feiner Beisbeit gu

<sup>1)</sup> Enarr. 2, in Ps. 35, n. 16.

unterwerfen und ju glauben, daß er es wohl machte, wiewohl wir den Grund nicht einfehen 1).

Daber muffen wir zwar unfere Sachen nach unferem Dafürbalten einrichten, und wenn wir fie fo, wie wir cs uns vornehmen, burchführen fonnen, fo follen wir uns nicht darüber freuen, daß wir, fondern daß Gott fie fo einguleiten mußte; wenn aber eine Rothwendigfeit eintritt, wornach dieje Ordnung geffort wird, fo beugen wir uns leicht, obne ju fallen, fo daß die und von Gott voracfeste Ord. nung auch die unfrige fen. Denn es ift billiger, daß mir feinem, als bag er unferem Willen folge, weil auch jene Ordnung, die mir mit unferem Willen feftbalten wollen, als Richtmaaß anzunehmen ift, wonach das Vorzüglichere vorangebt. Warum alfo fcmergt es uns, daß Gott den Denschen vorangebe, fo daß Gott gerade barum, daß wir unfere Didnung lieben, obne Ordnung fenn wolle? Denn ber befolgt in feinem Sandeln eine beffere Ordnung, der bereit ift, das nicht ju thun, was durch Gott verboten ift, als der begierig ift, bas zu thun, mas er nach menschlichem Ermeffen ju thun gedenft; weil es viele Bedanfen gibt im Bergen bes Mannes, aber ber Rathichlag des herrn bleibt in Emigfeit" 2), its correct manies where in the color no mustle

## na mda dala na nuva sance 4.1 na andrej ajencij, dadi

Mif. 36." that fo feiter ift beide gwente giet ficherer fener

Wer Gott anhängt, kann fich immer freuen.

"Alle Tage hindurch will ich dich loben, Pf. 144."; es vergehe fein Tag, an dem ich dich nicht lobe. Es ift nicht zu verwundern, wenn du im Glücke deinen Gott lobest. Wenn aber ein trauriger Tag fommt, wie es die menschliche Ord-

aber bei beinem (Solt bille und bich im Bichre bewerte benenig

<sup>1)</sup> Enarr, in Ps. 124. n. 2.

<sup>2)</sup> L. de Catech, Rud, c, 14,

nung ift, wie es die Menge der Acrgernisse und der Verfuchungen ist, wie, wenn dir etwas Trauriges zustoßt, wirst
du aushören Gott zu loben, wirst du aushören, Gott zu lobpreisen? Wenn du nachlässt, so hast du gelogen, indem du
fagtest: Alle Tage will ich dich loben, o Herr! Wenn du
aber nicht nachlassest, obsichon es dir an einem traurigen
Tage schlimm ergebt, so wird es dir in deinem Gott wohlergehen; denn es geht dir auch gut, wenn du ein Unglück
hast. Denn wenn es dir im Unglücke schlimm ergebt, so
wird es dir ohne Zweisel im Glücke gut ergeben. Und was
ist so gut, als dein Gott, von dem es heißt, Niemand ist gut,
als Gott allein? Denn wie sicher dieses Lob und wie sicher
dieses Wohlseyn ist, erkenne an dem Gute selbst.

Denn wenn du dich freuest über ein Gut, bas du den Tag bindurch erhältit, fo vergebt vielleicht am andern Tage Diefes But, worüber du dich freueft. Es ging mir aut, ich hatte einen guten Tag; weil du vielleicht einen Gewinn gemacht, oder eingeladen oder lange beim Mable gemefen bift. Du freueft dich, daß du lange beim Mable gemefen bift, und ein Underer betrauert dich, daß du nicht errotbeteft. Doch ift jedes Gut, worüber du bich freuen magit, vergänglich. Benn du dich aber in Gott, beinem Beren, erfreuch, fo wirft du die Schrift fagen boren: "Erfreue bich im Beren, Bf. 36." Um fo fefter ift beine Freude, je ficherer jener ift, in dem du dich erfreueft. Denn wenn du dich über das Geld freueft, fürchteft du den Dieb; wenn bu dich aber an Gott freueft, mas fürchteft bu? Daf bir Gott Remand nehme? Gott fann dir Niemand nehmen, wenn du ibn nicht verläffeft. Denn nicht fo ift Gott wie diefes vom Simmel leuchtende Licht; wir fonnen nicht, wenn wir wollen, es erreichen, weil es nicht überall leuchtet.

Durch unsere Schwacheit geschieht es vielleicht, daß wir im Winter gerne im Lichte sind, im Sommer aber schet ihr, daß wir vorber einen schattigen Ort suchen. Wenn du aber bei deinem Gott bist, und dich im Lichte der Wahrheit erfreuest, so suchst du keinen Ort, um zu ihm hinzukommen; sondern das Gewissen kommt und geht. Wenn es heißt:

"Tretet bin ju ibm und lagt euch erleuchten," fo gilt bas von der Geele, nicht von dem Magen, von den Reigungen, nicht von den Rufen. Und wenn du bei ibm bift, fo wirft du feine Sibe ertragen. "Denn ber Beift wird bich anmeben, und unter feinen Rlugeln wirft du boffen. Bf. 9." Du fiehft alfo, wie du dich alle Tage erfreuen follft. Denn bein Gott verläßt dich nicht, wenn bu dich auch im Unglude befindeft. Denn wie traurig war bas, was dem beiligen Manne Sob begegnete? Bie ploBlich, wie viele Unfalle, wie ibm Alles, worüber er fich zu erfreuen schien, worüber er fich aber nicht freute, durch die Bersuchung des Teufels genommen wurde, wie auch feine Rinder farben! Es ging das ju Grunde, mas er hatte, und es gingen die ju Grunde, für welche er es aufbewahrte, und doch ging jener nicht ju Grunde, der jenes und diefe gab. Und felbit die Rinder gingen ibm für biefe Welt gu Brunde, damit er fie jenfeits finde. Diefer Mann aber batte etwas, worüber er fich wahrhaft freute; an ihm ward mabr, was mir fagten: Alle Tage will ich den herrn lobpreifen. Ging etwa darum, weil jener traurige Tag an dem er Alles verlor, anbrach, auch jenes innere Licht in feinem Bergen verloren? Er fagte: Bott gab es, Gott nahm es, wie es Gott gefiel, fo geschab es, fein Name fen gepriefen. Daber lebte Gener alle Tage, ber auch an einem fo traurigen Tage lebte.

Es ift ein furger Unterricht, daß du immer Gott lobest und mit wahrem, nicht falschem Herzen sagest: "Ich will den Herrn immer preisen, sein Lob sen immer in meinem Munde. Ps. 33." Es ist ein furger Unterricht, nämlich daß du wisses, daß er aus Mitleiden gibt, was er gibt, und aus Mitleiden nimmt, was er nimmt, und glaube dich nicht von seiner Erbarmung verlassen, wenn er dir entweder schmeichelt, indem er dir gibt, damit du nicht ermattest, oder dich zurechtweist, indem du hochmüthig bist, damit du nicht zu Grunde gehest. Lobe also, bist du im Glücke, oder im Unglücke. Das Lob des Züchtigenden ist das Heilmittel der Bunde. "Alle Tage will ich dich lobpreisen." Alle Tage also, Brüder, lobsinget; in Allem, was kommt, preiset Gott,

Denn daß euch nichts folches trifft, das ihr nicht tragen könnet, dafür forgt er felbst schon. Daher mußt du zittern, wenn es dir gut ergeht, und bereite dich ja nicht darauf, gleich als würdest du niemals versucht. Denn wenn du niemals versucht wirst, so wirst du niemals geprüft. It es nicht besser, geprüft und versucht zu werden, als nicht versucht und verworfen zu werden 1)?

enting end announced and 25.

Der Mensch ift immer gludlich, wenn er das hochste Gut sucht.

Gott ift ein folches Gut, daß es Niemanden, der ihn verläßt, wohlergeht, und unter den geschaffenen Dingen ift die vernünftige Natur ein so großes Gut, daß es fein Gut gibt, wodurch sie selig wird, außer Gott 2).

"Der in den Gütern mein Verlangen fättigt. Pf. 102." Denn jest hörft du von einem Gute und willst es, hörft du von einem Gute und willst es, hörft du von einem Gute und seufzest; und gerade darin, daß du sündigest, wirst du durch die Begierde, das Gute zu wählen, hintergangen, und darin bist du schuldig, daß du den guten Nath Gottes hörest, was du zu meiden und zu wählen hast, was vielleicht an der Erkenntniß abgeht, wenn du dich in der Auswahl der Güter täuschtest. Wenn du sündigest, so such du gleichsam ein Gut, willst eine Erholung.

Du suchest zwar Guter, aber wenn du den verlässeft, der diese Guter gemacht hat, so werden sie für dich Uebel senn. Suche dein Gut, o Seele! Ein anderes Gut eignet einer andern Natur, und alle Geschöpfe haben ein gewisses

Country of the State of the

<sup>1)</sup> Enarr. in Ps. 144. n. 3. 4.

<sup>2)</sup> Enarr. in Ps. 102, n. 8.

besonderes But ihrer Bollfandigfeit und Bollfommenbeit ibrer Ratur. Es fommt barauf, mas für jede unvollfom. mene Sache nothwendig ift, daß fie vollfommen merbe: fuche bein But. "Niemand ift gut, als Gott allein, Mattb. 19.": bas bochfte Gut, bas beift dein Gut. Bas febit bir alfo, wenn du das bochite Gut baft? Denn es gibt auch geringere Guter, welche fur die eine und andere Creatur Guter find. Was ift für das Bieb gut, Bruder, ale den Bauch anfüllen, feine Noth baben, ichlafen, fich bewegen, leben, gefund fenn, erzeugen? Es ift für Diefes ein Gut und bis auf ein gemiffes Ziel bat es von Gott, bem Schöpfer aller Dinge, ein bestimmtes und festes Daaf des Guten. Suchft du ein foldes Gut? Auch dieses gibt Bott, aber fuche nicht allein Diefes. Miterbe Chrifti, marum freueft du bich, baf bu bem Thiere verwandt bift? Richte beine hoffnung auf bas But aller Guter. Er foll bein Gut fenn, von dem bu in beiner Alrt aut geworden bift und alles in feiner Art aut murbe.

Bott ichuf alles febr gut, nicht nur gut, fondern febr aut. Simmel und Erde und alles, was in ihnen ift, ichuf er aut und er ichuf fie febr gut. Wenn er alles biefes aut schuf, wie ift erft ber, ber es schuf? Und boch, ba er bas Bute geschaffen und der Schöpfer felbft viel beffer ift, als bas, mas er geschaffen bat, so fannst bu von ibm nichts Befferes fagen, als: "Gott ift gut, Bf. 134.", felbft wenn Du bas eigentlich Gute erfennen wurdeft, von dem bas Uebrige aut ift. Denn alles Gute bat er geschaffen; er ift gut, ben Miemand fchuf. Er ift durch feine Bute gut, nicht durch ein mitgetbeiltes Gut; er ift burch fein eigenes Gut gut, nicht badurch, bag er von einer andern Gute abbangt. "Mir ift aber gut, Gott anguhangen. Bf. 72." Gott, ber nicht erft aut merden durfte, fondern den alles Undere bedurfte, um aut zu werden 1).

fante gum Beren, mein Gote bist bu. Bl. 15,9 Er ift ber

<sup>1)</sup> Enarr. in Ps. 134, n. 3, aber biefe beburfen Bott. Blaber jagt bri Bilme abte

besonderes Gut ibrer Bofffffantigfelt und Bofffommenbelt ibrer Rarner. Es tomme bacant, nas für febe unredlom-

mene Sacht nothmendig is, das he vollfommen werdes siche dein Gue. "Viemand is nudells Gost alleis, Tarft, ig.A.; das böchne Gue, das deise dem Gue. Adas fehle die also

Dieß ift die mahre Gludseligkeit, wenn der Mensch in Gott und Gott im Menschen ift.

füllen, teine Roth baben, ichtefen, fich bewegen, leben, gefund fenn, erzeugen? Es ift fur blefes ein Gut und bis auf ein

"Wenn wir einander lieben, so wird Gott in uns bletben und seine Liebe wird in uns vollsommen senn. 1 Joh. 4." Fange an zu lieben, und du wirft vollsommen werden. Fangst du an zu lieben, so fangt Gott an in dir zu wohnen; liebe den, der in dir zu wohnen aufangt, damit er durch eine vollsommene Innewohnung dich vollsommen mache. "Gott ist die Liebe; und wer in der Liebe bleibt, der bleibt in Gott und Gott in ihm." Sie wohnen gegenseitig in einander, der erhält und der erhalten ist. Du wohnst in Gott, eben so, daß du umfaßt wirst; Gott wohnt in dir, aber so daß er dich erhält, daß du nicht fallest. Glaube ja nicht, daß du so ein Hads Gottes werdest, wie dein Haus sein Fleisch trägt; wenn sich daß Haus zurückzieht, in welchem du bist, so fällst du; wenn aber du dich zurückziehest, so fallt Gott nicht.

Er ift vollfommen, wenn du ihn verlässest, vollfommen, wenn du ju ihm jurucktebrest. Du wirst geheilt, gibst aber ihm nichts; du wirst rein, hergestellt, gebessert. Er ist das heilmittel für die Aranten, der Arzt für den Verkehrten, das Licht für den Versinsterten, die Wohnung für den Verlassen. Alles also bekommst du; glaube ja nicht, daß Gott etwas erhält, wenn du zu ihm kommst, auch nicht einen Stlaven. Also hat Gott keinen Diener, wenn du nicht willst, und wenn alle nicht wollen? Gott bedarf keinen Diener, aber diese bedürfen Gott. Daber sagt der Psalm: "Ich sagte zum herrn, mein Gott bist du, Ps. 15." Er ist der herr. Und was sagt er? "Du bedarsit meiner Güter nicht."

Du bedarfft nicht des Gutes beines Dieners. Dein Diener bedarf beines Butes, daß bu ibn nabreft, bu bedarfit auch nicht des Butes deines Dieners, daß er dir belfe. Du fannft dir nicht das Waffer anfüllen, fannft bir nicht fochen, fannft bir nicht vor dem Pferde einherlaufen, fannft bein Gefpann nicht beforgen. Du fiebft, daß bu des Dienftes deines Rnech. tes bedürfest. Du bift alfo nicht der mabre Berr, ba bu bed Riedern bedarfft. Gener ift der mabre Berr, der nichts von uns fucht, und webe uns, wenn wir ibn nicht fuchen. Er fuchte nichts von uns, und er fuchte uns, ba wir ibn nicht fuchten. Gin Schaf war verirrt, er fand es und trug es freudig auf feinen Schultern gurud. War das Schaf für den Sirten nothwendig, war nicht bem Schafe vielmehr der hiet nothwendig 1)? was sollte belle and befagt and

Es ift dir gut, daß du ein Chrift bift; denn wenn bu es nicht bift, fo wird es Chrifto nicht fchaden. Sore im Bfalm: "Sch fagte gum herrn, mein Gott bift du, meil bu meiner Guter nicht bedarfft " Darum bift bu mein Gott, weil du meiner Guter nicht bedarfit. Wenn bu obne Gott bift, fo bift du niedriger, wenn bu mit Gott bift, fo ift Gott nicht bober. Nicht durch dich ift jener bober, fondern du obne ibn niedriger. Wachse also in ibm, entziehe bich nicht, daß er gleichsam abnehme. Du wirft bergestellt, wenn bu ibm nabent, und wirft elend, wenn du ibn verlaffeft. Er bleibt volltommen, wenn du ibm nabest, er bleibt vollfommen, wenn du ibn verläffeft 2).

Glaubit du denn Gott ju nupen, weil du Gott liebeft, und foll Gott einen Gewinn erhalten, weil du ibn liebeft? Benn du ibn nicht liebeft, fo haft du einen Schaden, wenn du ibn liebest, einen Rugen. Du wirft dort fenn, mo bu nicht zu Grunde geheft 3).

Groß ift alfo das Elend der Menfchen, bei dem nicht gu fenn, ohne welchen er nicht fenn fann. Denn worin er auch

2) Serm. (63.

<sup>1)</sup> Tract. 8. in Epist. Joan.

<sup>2)</sup> Tract. 11. in Epist, Joan.

<sup>3)</sup> Serm. 34.

ift, ohne Zweifel ift er nicht ohne ibn; und boch ift er nicht mit ibm, wenn er fich feiner nicht erinnert, ibn nicht ertennt und liebt 1).

"Denn wir sind, wie der Apostel sagt, ein Tempel des lebendigen Gottes, darum sagt Gott, ich werde in ihnen wohnen und weilen. 2 Cor. 6." Es weilte aber in uns die Gegenwart der Majestät, da sie die Breite der Liebe fand. Dazu ermuntert uns der Apostel mit den Worten: "Erweitert euch, und traget das Joch nicht mit den Ungläubigen." Wenn wir weit werden, so weilt in uns Gott; aber daß wir uns erweitern, bewirft Gott selbst. Denn wenn die Liebe die Weite macht, die teine Enge kennt, so seher, daß sich Gott selbst in uns eine Weite und einen Plaß macht, indem der Apostel sagt: "Die Liebe Gottes ist in unsern herzen ausgegossen durch den heiligen Geist, der uns gegeben ist." Wegen dieser Weite, sage ich, weilt Gott in uns 2).

## 27.

Wie das berg beschaffen senn muffe, damit Gott in ihm wohne.

Stanfel ber benn Bore in nigen angen Bage Gere lieben.

"Dein Thron ift bereitet, o Gott, aus ihm. Bf. 92." Was ift ber Thron Gottes, wo sist Gott? In seinen heiligen wohnt er. Willft du der Sip und die Wohnung Gottes senn, so bereite ihm in deinem herzen einen Ort, wo er sipt. Was ift der Sip Gottes anders als der Ort, wo Gott wohnt? Wo wohnt Gott, als in seinem Tempel? Was ist fein Tem-

<sup>1)</sup> L. 14. de Trinit. c, 12.

<sup>2)</sup> Serm. 163,

pel, besteht er aus Mauern? Das sen ferne. Vielleicht ift diese Welt sein Tempel, weil sie sehr groß ist und werth, Gott zu fassen? Sie faßt den nicht, von dem sie geschaffen ist. Wo wird sie gefaßt? In der rubigen, gerechten Seele; diese trägt ihn. Es ist wichtig, Brüder, gewiß ist Gott groß, für die Starken schwer, für die Schwachen leicht.

Belde beife ich fart? Die Stolgen, Die eine große Borftellung von ihren Rraften baben. Denn jene Schmache in der niedrigfeit ift eine größere Starte. Sore ben Apoftel: "Wenn ich schwach bin, alsbann bin ich fart. 2 Cor. 12." Allfo ift da die Wohnung Gottes, wie es bei den Bropbeten beift: "Ueber ibm wird mein Beift ruben, Bf. 66.", oder wo rubt ber Beift Gottes, als an bem Throne Gottes? Bore, wie er jenen Gis beschreibt. Bielleicht glaubft du ju boren von einem marmornen Saufe, von ben weiten Borbofen, vom Blange und der Sobe der Dacher. Sore, mas dir Gott bereitet: "Ueber wem wird ruben mein Geift? Heber dem Demuthigen und Rubigen, und dem, der meine Worte fürch. tet." Sieh, du bift bemuthig und ruhig und in dir wohnt Gott. Soch ift Gott, er mobnt in dir, wenn bu boch fenn willft. Gemiß willft du hoch fenn, daß er in dir mohne; fen demuthig und fürchte feine Borte, und bort wohnt er. Er fürchtet nicht das gitternde Saus, weil er es felbft befestiat 1).

Bei den sichtbaren Gegenständen, um etwas hohes zu erreichen, hebt man sich in die höhe. Gott aber, der das Allererhabenste ist, wird nicht durch die Erhebung, sondern durch die Erniedrigung erreicht. Daher sagt der Prophet: "Der herr ist denen nabe, die ihr herz zerknirschen." Und wiederum: "Erhaben ist der herr, und er sieht auf das Niedrige herab und erkennt von der Ferne das hohe. Ps. 137." Das hohe sieht für das Stolze. Auf jenes sieht er herab, um es zu erheben, dieses aber erkennt er, um es zu fürzen. Denn damit, daß er sagt, er kenne das hohe von der Ferne,

43 Serut, 3.11.

<sup>1)</sup> Enarr. in Ps. 92. n. 6.

beutet er an, daß er das Riedrige von ber Rabe fenne; womit Gott felbft als boch bezeichnet wird. Denn Gott allein ift nicht anmagend, wie er fich immer benennen mag. Der Stolze glanbe alfo nicht, fich vor ben Mugen Gottes verbergen ju fonnen, denn Gott erfennt das Sobe; noch glaube er, er fen mit Gott verbunden, benn Gott fiebt bas Sobe von der Ferne. Ber alfo die Demuth der Bufe nicht will, will fich Gott nicht näbern Denn etwas Underes ift es, fich ju Gott, und etwas Underes, fich gegen Gott erbeben. Wer fich ibm unterwirft, der wird von ibm erboben: wer fich gegen ibn erhebt, wird von ibm guruckgeworfen. Denn etwas Underes ift die Reftigfeit der Große, etwas Underes die Leere der Aufgeblasenheit. Wer nach außen fich aufblähet, ift nach innen fchwach. "Ber lieber im Saufe Gottes niedrig fenn, als in den Begelten der Gunder wohnen will, Bf. 83.", den mablt Gott, daß er in feinen Bofen wohne, und nichts fich fonft begehre. Er gibt ibm den Git der Seligfeit 1).

Hore: hebet das herz, aber zu Gott, nicht gegen Gott. Alle Stolzen erheben ihr herz, aber gegen Gott. Aber wenn du es in Wahrheit erheben willft, fo erhebe es zu Gott. Denn wenn du zum herrn dein herz erhoben haft, so halt

er dein Berg, daß es nicht auf die Erde falle 2).

Es ift gut, das herz zu erheben, jedoch nicht zu sich, was der Stolz ift, sondern zum herrn, was Gehorsam ift, den nur die Demüthigen haben können. Es liegt also eine wunderbare Kraft in der Demuth, welche das herz erhebt, wenn es auch widersprechend scheint, daß die Erhebung erniedrigt, und die Demuth erhebt. Aber die fromme Demuth unterwirft sich dem höchsten, aber es ist nichts höher als Gott; darum erhebt die Demuth, weil sie sich Gott unterwirft. Die Erhebung aber, die eine Sünde ist, hält gerade dadurch, daß sie sich nicht unterwerfen will, vom höchsen ab und fällt in die Tiefe, wie es heißt: "Du hast

<sup>1)</sup> Serm. 351.

<sup>2)</sup> Serm. 25.

fie binabgefturgt, als fie fich erhoben. Bf. 74." Denn er fagt nicht: als fie fich erboben batten, daß fie fich querft erboben, alsdann aber gefturgt worden maren, fondern als fie fich erboben, murden fie gefturgt. Denn fich erbeben, beift fchon fallen 1), er smittig abiel fie da . ann er ichung suit

und ber tagliche Gturg ber Machtingu nimmt fe überband. bag mean by an einer folden Suducht gelemmen bit . but darp nicht in fürchten enterente Denn nerber fürchteten bu nur fier bidt; wenn bu aber noch bei Jemanben Refundt ernommen baft fo fürebten bit auch für ibn. Desn maberub

Miele eine folde Sofiecht erlanat bahen fielen bie- ju benen the acceptes more und and government bemit president, ba doch Rusuand fie fuchte wenn fie nicht bort ibren Buffnetel-

Der Chrift nehme in jeder Roth ju Gott feine Ruflucht. Unicee Suducte if nicht von ber Nete fonbern fie ift

Selete Benn mir batte ferbille meiben mir ficher finn.

Sagen wir ju Gott, unferm herrn: "D herr, du murdeft unsere Zuflucht von Geschlecht zu Geschlecht. Bf. 89." In der erften und zweiten Geburt wurdeft du unfere Buflucht. Du marft unfere Buflucht, daß wir geboren murden, die nicht waren; du unsere Bufucht, daß wir wiedergeboren wurden, die wir bofe waren; du unfere Buffucht, baf du Die, welche dich verließen, ernährteft; du unsere Buflucht, daß du deine Gobne erhebeft und leiteft; überall murdeft du unfere Ruflucht. Bon dir wollen mir nicht weichen, wenn bu uns von allen unfern Hebeln befreit und mit beinen Gutern erfüllt haft. Du gibit das Bute, du trofteft, daß wir nicht auf dem Wege ermuden, bu weifest jurecht, ichlagft, juchtigeft, leiteft, baf wir vom Bege nicht abirren. Magft bu und alfo tröffen, daß wir auf dem Wege nicht ermuden, oder guchtigen, daß wir nicht abirren, o Berr, fo bift du unfere Buffucht 2). "Gott unfere Zuflucht und Starfe. Pf. 45." Es gibt

<sup>1)</sup> L. 14. de Civ. D. c. 13.

<sup>2)</sup> Serm, 55.

gemisse Zufluchtsorte, wo es teine Sicherheit gibt, wo man mehr in Gefahr, als in Sicherheit ift. Du nimmst 3. B. zu einem Großen dieser Welt deine Zuflucht, um dir ihn zu einem mächtigen Freunde zu machen; es scheint dir dort eine Zuslucht zu senn. Doch ist dieses Zeitliche so ungewis, und der tägliche Sturz der Mächtigen nimmt so überhand, daß wenn du zu einer solchen Zuslucht gesommen bist, du dort mehr zu fürchten anfangest. Denn vorher fürchterest du nur für dich; wenn du aber noch bei Jemanden Zuslucht genommen hast, so fürchtest du auch für ihn. Denn während Wiele eine solche Zuslucht erlangt haben, sielen die, zu denen sie gestohen waren, und auch sie wurden damit verwickelt, da doch Niemand sie suchte, wenn sie nicht dort ihren Zusluchtsort gesucht hätten.

Unsere Zuflucht ift nicht von der Art, sondern sie ift Stärke. Wenn wir dahin flieben, werden wir sicher senn. "Er ist unser Helfer in den Trübsalen, die und reichlich beimsuchten." Der Trübsale sind viele, und bei jeder Trübsal muß man zu Gott seine Zuflucht nehmen; betreffe sie unser Haus oder unsere Freunde und etwas zum Lebensanterhalte Gehöriges, so muß der Wensch keinen andere Zustucht suchen, als seinen Eriöser, als seinen Gott. Wenn er zu ihm gesloben ist, so ift er sicher. Denn er ist nicht in sich kräftig, oder seine eigene Stärke, sondern der wird es seyn, zu dem er gesloben ist.)

"Wirf auf den herrn deine Sorge und hoffe auf ihn, nnd er wird dir belfen. Pf. 54." Was foll er für dich beforgen? Dein Schöpfer trage deine Sorge. Da er für
dich forgte, ehe du warft, wie foll er für dich nicht mehr
forgen, da du schon das bift, was er wollte? Denn jest
bift du ein Gläubiger, und wandelst schon den Weg der Gerechtigkeit. Soll der für dich nicht forgen, der seine Sonne
aufgehen läft über Gute und Böse, und regnen läft über Gerechte und Ungerechte, und soll er dich, da du schon gerecht lebes,

<sup>1)</sup> Enarr. in Ps. 45, n. 23.

verlaffen und aufgeben? Sa, auch diefer pflegt, fchapt, bereitet dir das Nothwendige und entfernt das Schädliche. Indem er gibt, troftet er bich, baf bu ausbarreft, indem er nimmt, guchtigt er dich, daß du nicht ju Grunde gebeft. Der herr forgt für dich, fen forglod; er trägt dich, der dich fcuf; falle nicht ab von der Sand deines Bildners, wenn du abfällft, wirft du gerbrochen. Daf du aber in der Sand des Schöpfers bleibeft, dief macht der gute Wille. Sage, mein Gott wollte es, er wird mich tragen, er wird mich erhalten. Werfe bich auf ibn , balte es nicht für umfonft, bu fürzeft nicht, bente nicht fo. Er fagt: "himmel und Erde erfülle ich. Ger. 23." Mirgende fehlt er bir, laffe es nur an bir nicht fehlen: "Gott forat für mich 1) "

Soll der, melcher dafür forgte, daß die Erde mare, fein

Bild auf der Erde vergeffen 2)?

Dein Schöpfer mird bich ernabren. Der den Räuber ernährt, foll den Unichuldigen nicht nähren? Wenn er die au Berdammenden ernährt, foll er die au Erlösenden nicht nähren 3)?

Wir fangen and bie wire an femm Beben gelannen. mo

ble former fernen, und nie jur Erfennenig ber Dabrbeit ge-

<sup>1)</sup> Enarr. in Ps. 39. n. 27.

<sup>2)</sup> Enarr, in Ps. 40, n. 3.

<sup>3)</sup> Enarr. in Ps. 61. n. 16.

verlanen und aufgeben ! Ja, auch blefer pflegt, fconet bereitet

bir bas Roobmenbige und entfernt bas Schabliche, Indem er gibe trafer er bied bafton aus geroft, indem er nimmer glichtigt er bech beit ber nicht zu wennbe geben. Ber bere foret

Der Chrift foll immer ftreben, in ber Erkenntnig und Liebe Gottes zu wachsen.

bleibeff, bief macht ber getr Bute, Cane, mein Core wollte

Richten wir den Blid unferes Beiftes empor und fuchen wir mit dem Beiftande Gottes Gott. Es ift die Stimme des götelichen Besanges: "Suchet Gott, und es mird eure Seele leben. Bf. 28." Suchen wir ibn, um ibn gu finden, fuchen wir den Befundenen. Wenn er erft gesucht werden foll, fo ift er verborgen, wenn er gefunden gefucht merden foll, fo ift er unermeflich. Daber beift es andersmo: "Guchet immer fein Angeficht. Pf. 104." Denn er fattiget ben Suchenden, fo weit er es vermag, und er macht den ginbenden fähiger, daß er fuche, dann wiederum erfüllt ju merben, wenn er mehr zu faffen angefangen bat. Es beift alfo nicht fo: Suchet immer fein Angesicht, wie es von Ginigen beift, daß fie immer suchen und nie jur Erfenntnif der Wahrheit gelangen (2 Tim. 3), sondern vielmehr wie es beift: "Wenn der Menich ju Ende ift, aletann fangt er an."

Wir fangen an, bis wir zu jenem Leben gelangen, wo wir so voll werden, daß wir nichts mehr fassen können, weil wir so vollsommen senn werden, daß wir nicht mehr vollsommener werden können. Denn alsdann wird uns gezeigt, was uns genug ift. hier aber suchen wir immer, und die Frucht des Friedens sen nicht das Ende des Suchens. Und wir sagen, daß wir immer suchen sollen, nicht weil wir hier nur suchen, sondern darum, weil wir hier nie von dem Su chen nachlassen sollen. Denn das würde gelten von jenen, die immer lernen, und nie zur Erkenntniß der Wahrheit gelangen, gleich als hieße es, die immer gehen und niemals zu Wegen gelangen. Wir aber wandeln immer auf dem

Bege, bis wir dahin tommen, wohin der Beg führt. Bleiben wir niemals darauf fleben, so tommen wir durch das Suchen und durch das Finden vorwärts, und auf gleiche Beise durchwandeln wir den noch jurückzulegenden Beg, bis dort sich das Suchen endigt, wo nichts mehr zu suchen und zu erftreben ist 1).

"Suchet immer fein Angesicht." Was ift das Angesicht Des Beren, ale Die Begenm art Gottes? Ebenfo fiebt - 21ngeficht des Windes und des Reuers; wie die Gpreu vor dem Ungenichte des Windes (Bf. 82) und wie Bachs gergebt por dem Angesichte des Reuers (Bf. 67). Biel Aebiliches der Art enthält die Schrift, indem fie die Begenwart beffen, movon fie das Angesicht nennt, andeutet. Aber mas beifit es, suchet immer fein Angesicht? Ich weiß zwar, daß es mir aut ift, Gott anzubangen, aber wenn immer gesucht mird, mann wird gefunden? Der verstand er darunter, daß wir das gange Leben, fo lange wir leben, fuchen muffen, wenn mir ibn felbit icon gefunden baben? Es fand ibn namlich icon der Glaube, mabrend ibn die Soffnung noch fucht. Die Liebe aber fand ibn burch ben Glauben und fie fucht ibn vor Angesicht zu baben, wo er alsbann fo gefunden mird, baß er und genügt und weiter nicht gesucht wird. Denn wenn ibn der Glaube in diesem Leben nicht fande, murde es nicht beifen: Suchet den Seren, und wenn ibr ibn aefunden babt, fo verlaffe der Gottlofe feine Wege und der Ungerechte feine Gedanten. Pf. 55."

Wenn wir aber den, welchen der Glaube gefunden hat, nicht mehr zu suchen hatten, so fönnte es nicht heißen: "Denn wenn wir das hoffen, was wir nicht seben, so erwarten wir durch Geduld. Röm. 8." Und was Johannes sagt: "Wir wissen, wenn er erscheinen wird, werden wir ihm ähnlich senn, weil wir ihn sehen werden, wie er ift. 1 Joh. 3." Oder muffen wir ihn, wenn wir ihn von Angesicht zu Angesicht schauen, wie er ist, noch suchen und ohne

<sup>1)</sup> Tract. 63. in Joan.

Ende suchen, weil er ohne Ende zu lieben ift? Denn wir sagen auch zu einem Anwesenden: Ich suche dich nicht, das beißt, ich liebe dich nicht. Und darum wird der, welchen man liebt, auch für die Gegenwart gesucht, indem man durch fortdauernde Liebe wünscht, daß er nicht abwesend sen; alsdann sucht Jeder den, welchen er liebt, auch wenn er ihn sieht, ohne Aushören gegenwärtig zu baben. Daber heißt es: suchet immer sein Angesicht, so daß nicht dieses Suchen, wodurch die Liebe bezeichnet wird, durch das Finden aushört, sondern mit wachsender Liebe auch das Suchen des Gefundenen wachse 1).

bağ mir bab gançe Lekene io lange min lekene findem miljin.

es, sucher innuen fein blogenart. Ind weiß gwas, bag is into ger tie. Bote durublagen, aber wein innich gelacht 1960s, wann jolib geranden. Dier veregab er barnoter

Anch im Glude setze der Christ sein Vertrauen auf Gott.

"Dienet dem herrn in Furcht und frohlocket ihm mit Zittern. Pf. 2." Frohlocke ihm, nicht dir, ihm, von dem du bist, sowohl daß du ein Mensch bist, als auch daß du gerecht bist, wenn du es schon bist. Wenn du aber glaubest, daß du durch ihn zwar ein Mensch, durch dich aber gerecht senist, so dienest du dem herrn nicht in Furcht, noch frohlockest du ihm mit Zittern, sondern dir in der Anmaßung. Und was trifft dich Anderes, als was folgt: "damit der herr nicht zürne, und ihr zu Grunde geht, vom geraden Wege abgesehrt." Denn er sagt nicht, damit der herr nicht zürne und ihr nicht auf den rechten Weg gehet, sondern, daß ihr

some cobra atche frintes mass

<sup>1)</sup> Enarr. in Ps. 104. n. 10. 3.

ins Verderben gebet vom gerechten Wege hinweg. Denn balte dich nicht schon für gerecht, wenn du nicht Fremdes nimmft, nicht ehebrichst, nicht mordest, nicht falsch gegen deinen Nächsten schwörest, wenn du Vater und Mutter ehrest, Ginen Gott verehrst, den Göpen und Dämonen nicht dienest.

Bon diefem Bege wirft du ju Grunde geben, wenn bu Dir Diefes anmakeft und es bir felbit jufchreibeft. Denn Die Ungläubigen betreten diefen Beg nicht, Die Stolzen aber geben von ibm ab. Was ift baber ju thun, daß mir nicht von diesem Wege abgeben? "Selig alfo, Die auf ibn vertrauen." Benn die felig find, die auf ibn vertrauen, fo find iene unfelig, die auf fich vertrauen. "Denn verflucht fen Reder, der feine Soffnung auf den Menschen fest. Ger. 17." Alfo auch nicht auf dich, weil du ein Menfc bift. Denn wenn du deine Soffuung auf einen andern Menfchen fegeft, fo bift du obne Maaf Demutbig, wenn du aber auf Dich vertraueft, bift du mit Gefabr folg. Bas ift da für ein Unterschied? Beides ift gefährlich, nichts von beiden follft bu mablen. Unordentliche Demuth erhebt nicht, gefährlicher Stolz fürzt. Alsdann wiffet, daß gerade um diefen Ginn, wonach Reder auf fich vertraut, ju verwerfen, die beilige Schrift gefagt bat: "Dienet dem Berrn in Rurcht und frohlocket ibm mit Bittern!" Soret den Apoftel felbft gerade Diefe Worte anführen und auslegen. Geine Worte find: "Mit Furcht und Bittern lagt uns unfer Beil wirfen. Bbil, 2 "

Warum soll ich aber mit Furcht und Zittern mein heil wirfen, wenn es in meiner Macht sieht, mein heil zu wirfen? Willst du es wissen, warum mit Furcht und Zittern? Denn Gott ist es, der in uns wirft. Darum mit Furcht und Zittern, weil der Stolze das verliert, was der Demüthige erlangt. Wenn es also Gott ist, der in uns wirft, warum heißt es: Laßt uns unser heil wirsen? Weil er so in uns wirft, daß auch wir wirsen. "Sen mein helfer. Ps. 26." Der, welcher den helfer anruft, bezeichnet auch sich als wirfend. Aber, sagte er, es ist mein guter Wille. Allerdings, der deinige. Aber von wem ist er gegeben, von wem aufgeregt? Höre nicht mein Wort, sondern das des

Apostels. "Denn Gott ist es, sagt er, der in uns wirft, sowohl das Wollen als das Bollbringen? Warum also maßtest du dir etwas an. Warum warcst du stolz und irrtest ab? Rehre zurück in dein Herz. Du wurdest bose, und damit du gut werdest, rufe den Guten an. Denn an dir gefällt Gott nichts, was du nicht von Gott hast; was du aber von dir hast, das mißfällt Gott. Wenn du an deine Güter denkst, was hast du, das du nicht empfangen hast? "Hast du es aber empfangen, warum rühmst du dich, als hättest du es nicht empfangen? 1 Cor. 4."

Nur allein Jener ift es, der nur zu geben weiß. Der hat keinen Geber, der keinen Hohern hat. Weil du unter ihm fiehest, so danke, daß du nach seinem Bilde geschaffen bift, so daß du in ihm gefunden werdest, der du in dir zu Grunde gingest. Denn in dir konntest du nichts als dich vernichten, und du kannst dich auch nicht sinden, wenn dich nicht dein Schöpfer sucht 1).

pablen. Unordentliche Denuth erbebe nicht, gefahrtlicher 1) Serm. 43. statte für anglen nundens agend gland wound Jeber auf fich vertreut, ju verwerfen, ble bellige Schrift gefagt bat: "Diener bem Beren in Furcht und feobladee ibm mit Littern !" Borer ben Reoftel felbft gerabe biefe Worte anführen und anstegen. Ceine Morte find : "Tit Burcht und Litten laßt uns unfer Seit wirten. Ebil. 24 Barum foll ich aber mit Jurcht und Bittern mein Seil wielen, wenn es in meiner Macht fiebt, mein Soll an wire. ten ; Beilif bu es miffen marmm mit Burcht und Bittern? Denn Gott in ed, ber in und mirfte. Barum mit Furche und Birtein, weil ber Stolle bas verliert, mus ber Demurbige erlangt. Wenn es alfo Bott ich ber in uns mirft. Baft und unfer Dell mirten? Beil er fo in und wirft, bag auch mir wielen. "Sen mein Selfer, Mr. 20.5 Der, welcher ben Beier anruft, bezeichner auch fich ale mirfend. Aber, fagte er, es ift mein anter Bille, Allerdings, ber beinige. Elber von wem ift er gegeben, von were aniagreat? Sore nicht mein Worte fondern bas bes

## 3 m l i.

The second secon July 1 1 1 NO AND ADDRESS OF THE PARTY OF

## ertenben neten bar wie bie Sobne Grees lieben." Dost beife bas Brüber T. ibe ber Mail Er vom Sobne Gome gesprochen nicht von den Sobnen Sories; fied, ber eine

terbet, Joh, i.d." Sogn by alfo, tas ib Ebrnind ftebeff. fo halte feln Weber sind fiebe den Brender. Wenn du aber ber Bender nicht lieben tole flebit ba dem desten Seben du

alleben, der den liebe, der ibn jeugt, liebe anch den der eon ibn geboren ift, I Job. 6.5. Wer gengut Die Varer, Wer ift der Gegenger? Der Sobn. Bas fagt er alfort Jeder, der den Ratte liebt, liebt den Sobn. Daran

Bon der Liebe des Rächsten.

Cobne unfern Beren, Jeins G. ifing. Meir es folgete "baren

Der Christ kann Gott nicht lieben, wenn er den Rächsten nicht liebt.

"Wer feinen Bruder nicht liebt, den er fiebt, wie fann er Gott lieben, ben er nicht fiebt? Und Diefes Gebot baben wir von ibm, daß mer Gott liebt, auch feinen Bruder liebe. 1 Sob. 4." Sochmutbig fagit bu, ich liebe Gott, aber bu baffeit den Bruder. D Menschenmorder! wie liebft du Gott? Saft du nicht in demfelben Briefe gebort: "Wer feinen Bruder baft, ift ein Todtichläger? 1 Joh. 3." Aber ich liebe Gott bennoch, obichon ich meinen Bruder haffe. Du liebft Gott nicht, wenn du beinen Bruder haffeft. Und jest bemeife ich es durch ein anderes Reugnif. Er felbft fagte: "Er gab und das Gebot, daß wir einander lieben." Wie liebst du den, deffen Gebot du baffeft? Ber fagt, ich liebe ben Raifer, aber fein Bebot baffe ich? Daran erfennt ber Raifer, daß du ibn liebeft, wenn feine Befete in den Brovingen beobachtet werden. Wie beift das Gebot des Raifers? "Sch gebe auch ein neues Gebot, daß ihr euch einander Der beil. Auguftin, I. 29

liebet. Joh. 13." Sagft du alfo, daß du Chriftus liebeft, fo halte fein Gebot und liebe den Bruder. Wenn du aber den Bruder nicht liebest, wie liebst du den, deffen Gebot du perachtest 1)?

"Geber, der den liebt, der ibn zeugt, liebt auch den, ber von ibm geboren ift. 1 Job. 5." Wer zengte? Der Bater. Wer ift der Bezeugte? Der Cobn. Bas fagt er alfo: Jeder, der den Bater liebt, liebt ben Gobn. "Daran erfennen wir, daß wir die Gobne Gottes lieben." Bas beint das, Bruder? Borber batte er vom Sobne Gottes gesprochen, nicht von ben Gobnen Gottes; fieb, ber eine Chriffus ift uns gefett jur Betrachtung, und es murde uns gefagt: "Reder, der glaubt, daß Jefus Chriftus ift, ift aus Bott geboren, und jeder, ber den liebt, welcher ibn geugte, liebt ben, welcher von ibm gezeugt wurde," bas beift, ben Sobn, unfern herrn Jefus Chriftus. Und es folgt: "daran erfennen wir, daß wir die Gobne Gottes lieben," gleich als wollte er fagen, daran erfennen wir, daß wir den Cobn Gottes lieben. Er fagte, Gobne Gottes, weil er furg vorber den Gobn Gottes nannte, weil die Cobne Gottes der Leib des eingebornen Sohnes Gottes find; und da er das Saupt, mir die Glieder find, fo ift Gin Cobn Gottes.

Wer also die Söhne Gottes liebt, der liebt den Sohn Gottes, und wer den Sohn Gottes liebt, der liebt auch den Bater. Es kann Niemand den Bater lieben, außer er liebe den Sohn, und wer den Sohn liebt, liebt auch die Söhne Gottes. Welche Söhne Gottes? Die Glieder des Sohnes Gottes. Indem er liebt, wird er selbst ein Glied, und wird durch die Liebe der Liebe Christi eingefügt, und es wird Ein Christus, der sich selbst liebt. Denn wenn sich die Glieder gegenseitig lieben, so liebt sich das Haupt. Und wenn ein Glied leidet, leiden alle Glieder mit, und wenn ein Glied sich freut, freuen sich alle Glieder mit (1 Cor. 12). Und was sagt er weiter? Ihr aber send der Leib und die

<sup>1)</sup> Tract, 9. in Epist. Joan.

Blieder Chrifti." Er fagte vorber von der bruderlichen Liebe: "Wer den Bruder nicht liebt, den er ficht, wie fann er Gott lieben, den er nicht fiebt?" Wenn du aber ben Bruder liebft, fo liebft du vielleicht den Bruder, und Chriffus liebft du nicht? Bie, wenn du die Glieder Chrifti licbeft? Benn du alfo die Glieder Chrifti liebft, fo liebft du Chriftus, wenn du Chriftus liebft, fo licbft du ben Cobn Gottes, wenn du den Gobn Gottes liebeft, fo liebft bu auch den Bater. Die Liebe fann alfo nicht getrennt merben. Liebe

etwas, und das Uebrige folgt nach.

Wenn bu faait, Gott allein liebe ich, Gott ben Bater, fo lugft du; wenn du liebeft, fo liebft du ibn nicht allein, fondern wenn du den Bater liebft, fo liebft du auch den Gobn. Giebe, fagft du, ich liebe den Bater und liebe den Gobn, aber diefes allein; Gott Bater und Gott Cobn und unfern herrn Cefum Chriftum, der aufflica ju dem Simmel und fiet jur Rechten des Baters, jenes Wort, wodurch Alles gemacht wurde, und das Bort ift Fleisch geworden und wohnte in und, diefes allein liebe ich. Du lugft. Denn wenn bu bas Saupt liebit, liebit du auch die Glieder, wenn du aber die Glieder nicht liebft, liebft du auch das Saupt nicht, Rurchteft du nicht die Stimme des Sauptes, die vom Simmel für feine Glieder rief: "Saulus, Saulus, warum verfolgft bu mich?" Den Berfolger feiner Glieder nennt er feinen Berfolger; ju feinem Liebhaber rief er ben Liebhaber feiner Glieder. Bas feine Glieder find, das wiffet ibr, Bruder, es ift die Rirche Gottes. "Daran erfennen wir, daß mir Die Gobne Bottes lieben, daß mir Gott lieben." Und wie? Sit nicht etwas Anderes, die Gobne Gottes, etwas Underes der Cobn Gottes? Aber mer Gott liebt, liebt auch feine Bebote. Und wie beifen feine Gebote? "Sich gebe euch ein neues Gebot, daß ihr einander liebet." Riemand entschutdige fich durch eine andere Liebe, megen einer andern Liebe. Es bangt Diefe Liebe fo gufammen, daß fie, wie fie felbit nur Gine ift, auch Alle, die an ihr bangen, Gins macht. Gie verbindet gleich wie das Feuer. Es ift Beld 29 \*

es wird zu einer Maffe verschmolzen und es wird nur etwas Einziges, aber wenn der Eifer der Liebe nicht entzündet, so kann aus Bielem keine Einheit werden 1).

Magn bu alse Bileder Lericht icelft, ja gebit bu Crib. fine wegn du Chriftus richt, ge liede du ben Sopa Borces, wegn ba den Sons Golece lieben, fo liebs du auch ben

Reed by pidger 20te, mann in his Origher Court Indell?

In wiefern der Christ den Nachsten lieben muß, wie sich selbst.

triad bur meen bu tiebest, to treet on ion nicht affein r fanbern

"Liebe den Berrn beinen Gott aus beinem gangen Bersen und auf beiner gangen Geele und aus beinem gangen Gemuthe, und beinen Rachften wie bich felbit. Un Diefen amei Geboten bangt bas gange Befet und die Bropbeten. Matth. 22," Sieb, welche Ordnung in bem Saufe berricht: Gott und den Rachsten ju lieben; Gott wie Gott, den Mächften wie dich. Denn du findeft nichts, das Gott gleich mare, fo daß er fagen fonnte: Liebe Gott, wie bu jenen liebft. Bom Rächften gibt es für bich eine Regel, weil du beinem Nächsten gleich bift. Fragft du, wie du den Nächsten lieben follft, fo betrachte dich felbft, und wie du dich liebeft, fo liebe den Nachsten. Du fannft nicht irren. Ich will bir jest schon den Nächsten vorstellen, daß du ihn wie dich liebest, ich mill es, aber ich fürchte noch. Ich will dir fagen, liebe Deinen Mächsten, wie bu dich felbst liebest, und ich fürchte, benn ich will noch untersuchen, wie du dich selbft lieben foulft. Werde nicht ungehalten. Dich barf man nicht fo leicht abfertigen, da bir der Rächste übergeben ift.

Du bift Ein Mensch; beine Nächsten sind viele. Denn fürs Erste sollst du unter beinem Nächsten nicht verstehen, entweder den Bruder, oder Unverwandten. Der Nächste ift jeden Menschen auch jeder Mensch. Die Nächsten nennt man Bater und Sohn, Schwiegervater und Schwiegersohn.

<sup>1)</sup> Tract. 10. in Epist. Joan,

Nichts ift fo nahe, als Mensch und Mensch. Aber wenn wir glauben, es senen nur die Nächsten, die von denselben Eltern abstammen, so sehen wir auf Adam und Eva, und wir sind alle Brüder; und zwar Brüder, indem wir Menschen sind, um so viel mehr, weil wir Ehristen sind. Daß du ein Mensch bist, bedurfte es eines Baters, Adam, und einer Mutter, Eva; dazu, daß du Ehrist bist, bedurfte es eines Baters, der Gott, und einer Mutter, welche die Kirche ist.

Sebet alfo, welche Nachite Ein Menich habe. Alle Menschen, die er antrifft, mit benen er fich verbinden fann, find feine Nachsten. Dem fo Biele anvertraut find, wie foll fich ber prufen, bag er fie fo liebe, wie fich? Man gurne alfo nicht, wenn ich untersuche, wie man fich liebt. Sch unterfuche, und man prufe fich. Darum unterfuche ich ce, bag man fich felbit frage, fich felbit antworte, fich felbit nicht verbeimliche und verftecte, fich felbit vor feine Augen felle. Endem ich rede, thue er es, indem ich es nicht weiß, thue er es. Wie liebft du dich? Jeder, der mich oder Gott durch mich bort, in diesem Sause der Bucht, der betrachte fich, wie er fich liebe. Denn wahrhaft, wenn ich dich frage, ob du dich liebeft, fo antworteft du : Sch liebe. Denn wer baft fich? Dief willft bu damit fagen, denn wer baft fich? Allfo liebft du nicht das Unrecht, wenn du dich liebft. Denn wenn bu das Unrecht liebft, fo fagt es nicht ich, bore ben Bfalm: "Ber Unrecht liebt, baft feine Geele. Bf. 10." Benn du daber bas Unrecht liebft, bore die Babrheit, die dich nicht freichelt, fondern offen dir fagt: Du baffeft dich. Se mehr bu fageft, daß du dich licbeft, um fo mebr baffeft du dich. "Wer Unrecht liebt, bagt feine Geele."

Der du Unrecht liebit, wie wolltest du, daß dir der Rächste anvertraut werde, um ihn zu lieben wie dich selbst, du, der du dich selbst vernichtest? Denn wenn du dich selbst so liebst, daß du dich vernichtest, so wirst du in der That auch den vernichten, den du liebst wie dich. Ich will also nicht, daß du Jemanden liebest, sondern gehe allein zu Grunde. Entweder verbessere die Liebe, oder gib die Gemeinschaft auf. Du sagst mir: Ich liebe den Nächsten wie mich selbst.

Sch bore es allerdings; bu willft bich mit Genem beraufchen, Den du liebit wie bich felbit. Lagt und es beute moblergeben, trinfen wir, fo viel wir fonnen. Sieb, fo liebit du dich, und giebit jenen an bich und ju dem, mas bu liebit. Denn welchen du liebit, wie bich felbit, ben mußt bu au bem bringen, mas auch du liebst. D menschlicher, ja thierischer Menfch, indem du folches liebft, wie die Thiere! Denn die Thiere bat Gott geschaffen, vorwarts geftredt auf ibr Angeficht, indem fie von der Erbe ihr Rutter baben; Dich ftellte er auf zwei Rufe auf ber Erde aufrecht. Er wollte, daß Dein Ungenicht aufwärts ichaue. Dein Berg fen glio mit Deinem Ungesichte nicht im Widerspruche. Salte nicht bein Ungeficht aufwärts und dein Berg abwärts, vielmehr bore und mache mahr: Erbebet das Berg, und luge nicht in dem Saufe der Rucht. Denn wenn du es boreft, fo antworte, aber es fen mabr, was du antworteft.

Co liebe bich und beinen Rachften wie dich felbft. Denn mas beift, fein Berg erheben, als mas früber gefagt murbe: "Liebe den Berrn, deinen Gott, aus deinem gangen Bergen, and beiner gangen Scele und aus beinem gangen Gemuthe." Beil es also zwei Bebote gibt, wurde es nicht genügen, menn er nur Gines befähle? Es genugt auch Gines, wenn man es verfteht. Denn oft redet die Schrift fo, wie der Unoffel Baulus: Begebe feinen Chebruch, feinen Todtfcblag, begehre nicht. Und alle andern Gebote find in diefem Bebote enthalten : Liebe beinen Machften wie bich felbft. Die Liebe des Nächsten thut nichts Bofes. "Die Rulle des Gefenes aber ift die Liebe, Rom. 13." Er fcheint nichts von der Liebe des Nachsten gefagt ju haben, fondern er fagte, daß die Liebe des Nachsten jur Erfüllung des Befepes binreiche. Jedes andere Bebot ift in diesem enthalten. Worin? Liebe deinen Nachften, wie dich felbft, Sieh, es ift Gin Gebot. Bewiß gibt es zwei Bebote, an benen das gange Befet und die Bropbeten bangt. Sebet, wie es mehr abgefürzt ift, und noch find wir trage. Sieb, was zwei find, ift nun Gines geworden. Liebe nur ben Nächsten und es genügt. Aber liebe ibn, wie du bich felbit liebest, nicht wie bu bich

haffest. Liebe deinen Rächsten wie dich felbst; aber das Erste ift, daß du dich felbst liebest 1).

und um fo Eliberern will er fie geigen und ben reichen

Der Christ liebt dann den Rächsten wahrhaft, wenn er ihn zu Gott zu führen sucht.

"Der Zweck bes Gefeges ift die Liebe von reinem Bergen. 1 Tim. 1." Gin reines Berg in der Liebe ift Diefes, menn bu den Menschen nach Gott liebeft, weil auch du dich fo lieben mußt, wie das Befet fpricht : "Liebe deinen Mach. ften, wie dich felbft. Matth. 22." Wenn du dich aber verfehrt und unnug liebeft, und wenn du auch fo deinen Machften liebit, mas fannft bu ibm rathen? Wie liebst bu dich aber verfebrt? Die Die Schrift fagt, Die Niemanden fcmcichelt, und fagt, daß du dich nicht liebft, fondern daß du dich baffeft. "Ber aber Unrecht liebt, der haft feine Geele. Bf. 10." Benn du alfo Unrecht liebeft, glaubit du, daß du Dich felbft liebeft? Du irrft bich. Go wirft du auch durch beine Liebe den Machften jum Unrechte führen, und beine Liebe wird der Strick des Geliebten fenn. Die Liebe alfo ift von reinem Bergen, Die nach Gott, und von gutem Bemiffen und ungeheucheltem Glauben ift 1).

Alle, die mit und Gott genießen konnen, Ileben wir; theils, indem wir fie unterflüßen, theils, weil wir ihrer Sulfe bedürfen und denen auch wir zu Sulfe kommen, theils welche weder und, noch denen wir nüßen. Wir muffen jedoch wollen, daß Alle mit und Gott lieben, und Alles, worin wir ihnen oder fie und belfen, muß man auf jenen einen Zweck beziehen. Wenn jemand in den Theatern der Gottlosigkeit einen Schauspieler liebt und zu seinem großen oder größten Nußen seine Kunft genießt, so liebt er Alle, welche ihn mit

<sup>1)</sup> L. de Discipl. Christ. c. 3, etc.

<sup>2)</sup> Enarr. in Ps. 140. n. 2.

ihm lieben, nicht ihretwegen, sondern wegen deffen, den sie gleichfalls lieben; und je eifriger er in seiner Liebe ift, um so mehr bestrebt er sich, daß er von Mehrern geliebt werde, und um so Mehrern will er sie zeigen, und den, welchen er etwas kalt sieht, erregt er nach Kräften durch seine Lobsprüche; wenn er aber einen Gegner sindet, so haßt er an ihm hestig seinen Haß, er sucht ihn, so viel er kann, zu entfernen.

Was sollen wir also in der Gemeinschaft der Liebe Gottes thun, den zu genießen Seligkeit ift, und von dem Alle, die ihn lieben, sowohl das haben, daß sie sind, als auch, daß sie ihn lieben, von dem wir nicht fürchten, daß er Jemanden, der ihn kennt, mißfalle, und der geliebt werden will, nicht daß er einen Lohn babe, sondern daß die, welche ihn lieben, den ewigen Lohn empfangen, das heißt ihn selbst, den sie lieben? Daher sollen wir auch unsere Feinde lieben, denn wir fürchten sie nicht, weil sie uns das, was wir lieben, nicht nehmen können, sondern wir baben mit ihnen Mitleiden, weil sie uns um so mehr hassen, je mehr sie von dem, den wir lieben, entsernt sind. Wenn sie sich aber zu ihm bekehren, so müssen, eite ihn als das seligmachende Gut, und uns als die Genossen eines solchen Gutes lieben 1).

Bermehrt eure Liebe, breitet sie aud; Rinder und Gatten zu lieben, ist noch nicht jenes hochzeitliche Rleid. Habet Bertrauen zu Gott; liebet zuerst Gott. Dehnet sie aus auf Gott, und ziehet alle, die ihr könnet, zu Gott. Es ist ein Feind, er werde zu Gott hingeführt. Es ist der Sohn, die Gattin, der Anecht, er werde zu Gott hingeführt. Ist er ein Fremdling, er werde zu Gott geführt Ist er ein Feind, so reiße, ja reiße ihn zu Gott hin, dadurch wird er nicht dein Feind seyn, So schreite man voran, so pflege man die Liebe, daß sie gepflegt, vollendet werde; so ziehe man daß hochzeitliche Aleid an <sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> L. 1. de Doct. Christ. c. 29.

<sup>2)</sup> Serm. 90.

Schrieblie Gesch benen gu, bie bes in ihrem Bergen geschriebene Gesch verlaffend "Ardreg zum Herrn gutück. In 46." Denn wer harte bir gelager nicht ju wellen, bas bem Idetb

Was du nicht willft, daß dir geschehe, das füge auch teinem Andern zu.

MAYE SIG SECTION WILLIAM COMPANIES CONTROL AS MANAGE

Dieß ift die Regel der Liebe, daß man das Gute, das man sich wünscht, auch dem Nächsten wünsche, und daß man das Bose, das man sich nicht wünscht, auch dem Nächsten nicht wünsche; diese Gesinnung bege man gegen alle Menschen. Denn Niemanden soll man Uebles wollen. "Die Liebe

des Rächsten thut nicht Bofes. Rom. 13." 1).

Weil durch die hand des Schöpfers die Wahrheit diese Worte in unsere herzen schrieb: was du nicht willft, das füge auch keinem Andern zu, so konnte auch, ehe das Gesetz gegeben wurde, Niemand sagen, daß er es nicht wisse, so daß darnach auch diejenigen, welchen das Gesetz nicht gegeben wurde, gerettet werden konnten. Aber damit die Menschen nicht zu klagen hätten, es habe ihnen etwas gesehlt, so wurde auch das auf Taseln geschrieben, was sie im Derzen nicht lasen. Denn sie hatten es wohl eingeschrieben, aber sie wollen es nicht lesen.

Es wurde ihren Augen vorgestellt, was sie im Gewissen sehen mußten; und indem die Stimme Gottes von Außen fam, wurde der Mensch in sein Inneres geführt, indem die Schrift sagt, in den Gedanken des Gottlosen wird eine Frage entstehen; wo aber eine Frage, dort ein Geseth (Weish. 1.). Aber weil die Menschen in dem Streben nach dem, was außen ist, auch sich selbst äußerlich wurden, wurde ihnen auch ein geschriebenes Geseth gegeben, nicht weil es in den Herzen nicht eingegraben war, sondern daß du, weil du dein Herz flohest, von dem, der überall ist, ergriffen und zu dir selbst zurückgeführt werdest. Was ruft daher das ge-

ruft jeht, bag jence Ctaat unmenichlich fem leier berte ce

<sup>1)</sup> L. de ver. Rel. c. 46,

schriebene Geseth benen ju, die das in ihrem herzen geschriebene Geseth verlaffen? "Rehret jum herrn jurud. If. 46." Denn wer hatte dir gesagt, nicht ju wollen, daß dein Weib von einem Andern begehrt werde? Wer hat dir gesagt, feinen Diebstahl ju wollen, fein Unrecht ju erleiden, und was man sonft im allgemeinen oder besondern sagen fann?

Denn es gibt vieles, über das, einzeln gefragt, Die Denichen mit flarer Stimme antworten, fie wollen es nicht. Mun wenn bu diefes nicht ertragen willft, bift bu ber einzige Menfch? Lebit bu nicht in der Gesellschaft bes menschlichen Befchlechtes? Wer mit dir geschaffen wurde, ift dein Benoffe, und Alle find nach dem Bilde Gottes geschaffen, wenn fie nicht durch irdische Begierden gerftoren, mas jener gebildet bat. Bas du alfo nicht willft, das dir gefchebe, thue auch feinem Undern. Denn bu urtheilft, daß dieß ein Hebel fen, mas du nicht ertragen willft, und ju tiefer Erfenntniß zwingt dich das innerfte Gefet, bas in bein Berg gefchrieben ift. Du thateft es und es murbe bir unter beiner Arbeit jugerufen : wie mußt du in dein Berg jurudtebren, da du Diefes unter fremden Sanden leideft? Ift der Diebftahl gut? Mein. Frage ich, ift ber Chebruch gut? fo rufen Alle, nein. Bit der Todischlag gut? Alle fagen, fie verabicheuen ibn. Bit es gut, die Sache des Nachften ju begehren? Mein, ift die Stimme Aller. Dber wenn du es jest noch nicht befenneft, fo tommt Jemand, der beine Sache begehrt; es gefalle bir, und antworte, mas du willft.

Alle also, die man darüber fragt, rusen, dieses sen nicht gut. Ebenso bei den Wohlthaten, nicht nur, wenn man nicht schadet, sondern auch wenn man sie gibt und leistet; fragt man eine jede hungrige Seele: du leidest Hunger, ein Anderer hat Brod, und er hat es im Ueberslusse, er weiß, daß du Noth leidest, er gibt nicht. Mißfällt es dir, der du hungerst, so mißfalle es auch dem Gesättigten, wenn du einen Andern Noth leiden siehst. Ein Fremder, der kein Obdach hat, kommt in dein Vaterland, er wird nicht ausgenommen; er rust jest, daß jener Staat unmenschlich sen, leicht hätte er bei Barbaren eine Justucht gefunden. Er fühlt das Unrecht,

weil er leibet; du fühlst es vielleicht nicht, aber du mußt dich in die Leere des Fremden stellen, und sieh, wie dir der mißfallen konne, der dir das nicht gewährte, was du in deinem Baterlande dem Fremden nicht thun willst. Ich frage Alle, ist dieses wahr? ja; ist es gerecht? ja. "Wenn ihr also wahrhaft die Wahrheit redet, so richtet recht, ihr Menschensöhne. Ps. 57." Die Gerechtigkeit sen nicht bloß auf den Lippen, sondern sie zeige sich in Thaten; denn, wenn du anders handelit, als du redest, so redest du gut, richtest aber schlecht 1).

Senn ale ber welcher bie ja Bebeut gegeben und gefugt

femen Wenichen von Der entre unbaefichloffen babe, geigte

Den Christ soll Riemand von der Liebe ausschließen.

"Ich bin ein Bewohner diefer Erde, verbirg vor mir nicht deine Gebote. Bf. 118." Bor wem verbirgt Gott feine Bebote? Bollte benn Gott nicht, daß fie überall geprediget werden? Möchten fie boch fo Bielen theuer fenn, als fie find! Denn mas ift flarer, als: "Liebe ben herrn, beinen Gott aus beinem gangen Bergen, aus beiner gangen Geele, aus beinem gangen Gemuthe, und beinen Rachften wie bich felbit? Matth. 22." Un diefen zwei Geboten hangt bas gange Gefet und die Propheten. Und wem find diefe Gebote unbefannt? Denn fie find allen Gläubigen und febr vielen Ungläubigen befannt Warum alfo bittet der Glaubige, daß ibm das nicht verborgen werde, was felbit nicht einem Ungläubigen verborgen wird? Etwa weil es fchwer ift, Gott ju erfennen? Es folgt nothwendig, daß man auch das Gebot der Liebe ichmer verfteht, damit man nicht das Gine für Das Andere liebe? Denn die Erfenntnig des Nächften scheint leichter ju fenn. Denn jeder Mensch ift jedem Menschen

<sup>2)</sup> Enarr, in Ps. 57, n. 1. 2.

der Nächste, und man kann keine Entfernung des Geschlechtes denken, da, wo die Natur gemeinsam ist; obschon der den Nächsten nicht kannte, welcher zum Herrn sagte: "Und wer ist mein Nächster? Luc. 10," als ihm ein Wensch vorgestellt wurde, welcher auf seiner Reise von Ferusalem nach Fericho unter die Räuber siel, so sagte gerade der, welcher die Frage gestellt hatte, daß nur der ihm der Nächste gewesen sene, welcher ihm Mitseid bewieß, und es erhellte, daß Niemand, welcher den Nächsten liebt, Jemanden nicht für seinen Nächsten in der Erweisung des Mitseides halten dürfe 1).

Denn daß der, welcher befahl den Rächsten ju lieben, feinen Menschen von der Liebe ausgeschloffen babe, zeigte ber herr felbit im Evangelium; ebenfo der Apoftel Baulus. Denn ale ber, welcher die zwei Gebote gegeben und gefagt batte, bak an ihnen das gange Gefet und die Propheten bangen, von Temanden gefragt murde: Und wer ift mein Mächfter? fo ftellte er einen Menschen por, ber von Gerufalem nach Gericho reiste, daß er unter bie Räuber gefallen, fchwer verwundet und balbtodt gurudaelaffen worden fen, und er lebrte, daß nur der fein Nachster mar, melcher gegen ihn mitleidig war, fo daß dieß der Fragende felbit auf die Frage gestand. Bu diefem fagte der herr: Bebe und thue Das Bleiche: daß wir nämlich den für den Nachften erfennen, ber entweder felbft, oder dem man im Rothfalle das Bert der Barmbergiafeit erweisen muffe. Daraus folgt nun, daß auch der, welcher uns diefes thut, unfer Nachfter ift. Denn der Name Rachfter bezieht fich auf einen Undern, und Niemand fann ber Rachfte fenn, außer er ift es für einen Rachften.

Wer fieht aber nicht, daß Niemand ausgeschloffen sen, dem man die Pflicht der Barmberzigkeit versagen konnte? Ja selbst bis auf unsere Feinde ist diese Liebe ausgedehnt.

"Liebet eure Feinde, thut Gutes denen, die euch haffen. Matth. 5." Go lehrt auch der Apopel Paulus, indem er fpricht: "Du follft nicht ehebrechen, nicht todten, nicht rau-

<sup>1)</sup> Enarr, in Ps. 118, Serm. 8, n, 2.

ben, nicht begehren, und was es noch für ein anderes Gebot gibt, ift darin enthalten: Liebe deinen Nächsten, wie dich selbst, ift darin enthalten: Liebe deinen Nächsten, wie dich selbst. Die Liebe des Nächsten thut nicht Unrecht. Röm. 13." Wer also glaubt, der Apostel habe es nicht von jedem Menschen gesagt, der muß bekennen, daß der Apostel das Abgeschmackteste gesagt habe, daß es nämlich keine Sünde sen, wenn Jemand mit dem Weibe eines Nichtchristen oder eines Feindes die Ehe gebrochen, oder ihn gerödtet oder seine Habe genommen habe. Da dieß nur ein Wahnstnniger sagen kann, so ist es offenbar, daß man jeden Menschen für den Nächsten halten musse, weil man Niemanden Böses zufügen darf 1).

"Darum leget ab die Luge und redet die Wahrheit, ein Reder mit feinem Nachften, weil wir gegenfeitig Blieder find. Eph. 4." Es glaube aber Niemand von euch, Bruder, mit bem Cbriften muffe man bie Babrbeit reden, aber mit bem Seiden die Luge. Rede mit beinem Nachften die Babrbeit: bein Nächster ift ber, der mit dir von Abam und Gva ab. fammt. Bir find alle Nächste nach unferer irdifchen Geburt, aber Bruder durch jene Soffnung ber bimmlischen Erbichaft. Alls beinen Rächsten follft du jeden Menfchen balten, auch wenn er nicht Chrift ift. Denn du weifift nicht, mas er por Gott fen; wie ibn Gott vorberbeftimmte, weifift Du nicht. Der, ben du jest verlacheft, weil er die Steine anbetet, befehrt fich oft, betet Gott an, und gwar vielleicht weit eifriger als du, ber bu ibn vorber verlachteft. Es find alle unfere Rachften in diefen Menschen verborgen, die noch nicht in der Rirche find, und es find die, welche in der Rirche verborgen find. Beil wir daber die Butunft nicht wiffen, fo balten wir einen Reden für unfern Nächften, nicht nur nach unferer menschlichen Natur, wornach wir auf gleiche Beife in die Belt treten, fondern auch nach der Soffnung iener Erbichaft, weil wir nicht miffen, mas ber fenn wird, der jest nichts ift 2).

Mencluschaft und ginne nicht mit ibm überein. Den man

13 Egiel, 161, in. 3,

40 Seams 12.

<sup>1)</sup> L. 1, de Doct. Chr. c. 30.

<sup>2)</sup> Enarr. 2. in Ps. 25. n. 2.

Die Liebe bes Bachfier dim nicht Massche, 316m. 13.2.

ben nicht begebren und was es nech für ein anberet Erbnt

Die Liebe des Rachsten erstrede sich auch auf die Bosen.

men Cemant mir ben Beibe eine Bicherhen aber eines

Es ift leicht, die Bofen zu haffen, weil sie bose sind; felten aber und fromm ift es, dieselben zu lieben, weil sie Menschen sind; daß du in denselben zugleich die Schuld verabscheuest, und die Natur achtest und daher die Schuld mehr haffest, weil dadurch die Natur, welche du liebst, entstellt wird. Wer, um den Menschen zu befreien, das Berbrechen verfolgt, ist nicht mit dem Verbrecher, sondern vielmehr mit dem Menschen verbunden 1).

Liche den Menschen, hasse das Laster. Liebe nicht wegen des Menschen das Laster, noch hasse wegen des Lasters den Menschen. Der Mensch ist dein Nächster; das Laster ist der Feind deines Nächsten. Du liebst alsdann den Freund, wenn du das hasses, was ihm schadet. Du sollst dem Arzt gleichen; der Arzt liebt nicht den Kranten, wenn er die Krantheit nicht haßt. Um den Kranten zu befreien, verfolgt er das Ficher. Liebet nicht die Laster eurer Feinde, wenn ihr eure Freunde liebet 2).

Send nicht träge in der Besserung derer, die eurer Sorge anvertraut sind, ermahnet, bekehret, flebet, erschrecket. Thuet es auf alle mögliche Beise. Und ihr findet in den Schriften und in den Beispielen der heiligen, die entweder vor oder nach der Ankunft des herrn in diesem Leben waren, daß die Bösen die Guten in der Gemeinschaft bestecken und die Guten träge werden, die Bösen zu bessern. Auf eine zweisache Beise besteckt dich nicht der Böse: wenn du nicht einwilligest und wenn du ihn zurückweisest; oder habe keine Gemeinschaft und simme nicht mit ihm überein. Denn man

2) Engry, 3, in Po. 25, no St.

<sup>1)</sup> Epist. 153, n. 3.

<sup>2)</sup> Serm. 49.

bat mit ihm Gemeinschaft, wenn zu seiner handlung Gemeinschaft oder Billigung fommt. Indem also der Apostel
und ermahnt, sagt er: "Nehmet nicht Theil an den unfruchtbaren Werten der Finsterniß. Eph. 5." Und weil es zu
wenig wäre, nicht übereinzustimmen, und man die Zucht
vernachlässigte, so sagt er: "Vielmehr aber überführet ihn."

Was heißt das, nehmet nicht Theil? Williget nicht ein, lobet nicht, billiget es nicht. Was heißt das: Nielmehr überführet ihn? Tadelt ihn, weiset ihn zurecht, haltet ihn ab. Alsdann muß man selbst bei der Zurechtweisung und Berbütung fremder Sünden sich huten, wenn man den Nächsten zurechtweist, sich nicht zu erheben, und man muß an den Ausspruch des Apostels denken: "Wer sieht, der sehe, daß er nicht falle. 1 Cor. 10." Neußerlich zeige sich hart tie Zurechtweisung, aber innerlich halte man die Liebe der Sanstmuth ein. "Wenn Jemand in irgend einer Sünde sich übereilt hat, wie derselbe Apostel sagt, so unterrichtet, die ihr geistig send, einen Solchen im Geiste der Sanstmuth, und betrachte dich selbst, damit auch du nicht versucht werdest."

Ein jeder trage die Laft des Andern und fo erfüllet ibr bas Gefet Chrifti, Gal. 6. Zugleich fagt er an einer andern Stelle: "Dit dem Anechte foll man nicht freiten, fondern fanft fenn gegen Alle, belehrend, geduldig, in Sanftmutb gurechtweisend, die anders benfen, damit ibnen Gott vielleicht einft Buge gebe gur Ertenntnig der Babrbeit, und daß fie den Stricken des Satans entrinnen, von dem fie gefangen gehalten werden nach feinem Willen. 2 Tim. 2." Stimmet daber nicht mit den Bofen überein, fo daß ibr fie billiget, noch auch verfäumet es, fie gurechtzuweifen, noch fend folg, fo daß ihr bochmuthig fie überweifet. Ber aber die Ginbeit bemabrt, der verlent die Liebe, und mer bie Liebe verlett, ift nichts, mag er fonft noch fo Großes baben: mag er mit den Bungen der Menschen und Engel reden, jeden Glauben haben, fo daß er Berge verfete, mag er Alles ben Armen geben, feinen Rorver jum Berbrennen bingeben. bat er aber die Liebe nicht, fo ift er nichts, es nütt ibm nichts. Alles bat er umfonft, wenn er jenes Gine, wodurch er Alles hat, nicht befist 1).

weig wate, nicht überelnigsberden, und wun tie Juche vernachtäftigte, fo fogt tet "Teilmehr aber fiberforet ibn." Biss beide bah, nebelte nicht Tottle Muser sicht eine

daren Merten ber Finfranis. 200. 5,0 Und weit es en

Der Christ ertrage die Vosen und lebe ruhig unter ihnen.

"Und ihr fend meine Schafe, dieß fagt Gott der Berr, fieb ich richte gwischen Schaf und Schaf und Middern und Boden. Gjech. 34." Bas thun bier die Bode in der Seerde Gotted? Muf denfelben Beiden, an denfelben Quellen find Die Bode, Die für Die Linke bestimmt find, mit den Schafen vermischt und fie werden, ebe fie getrennt werden, geduldet, und bier übt fich die Beduld der Schafe wie die Rachficht Gottes. Denn er wird eine Scheidung vornehmen, Die Ginen aur Rechten, die Andern gur Linfen ftellen. Gest aber fchweigt er und du willft reden? Aber wovon fage ich, millft bu reden? Bovon er felbit fchweigt; von der Rache des Gerichtes, nicht von der Burechtweisung. Er felbit fondert noch nicht ab, und du willft absondern? Er erträgt das vermischte, der da faete. Wenn du vor der Burfelung bas Betreide gereinigt baben willft, fo mirft bu es bei beinem Winde febr fcblecht würfeln.

Ift es den Dienern erlaubt zu fagen: "Sollen wir geben und es sammeln? Matth. 13" Denn sie erzürnten, als sie das Unfraut saben, und sie fühlten Schmerzen über die gute Saat, welche mit Unfraut vermischt ist, und sagten: "haft du nicht bösen Samen gesäct? Woher fam das Unfraut? Er erklärte ihnen, woher das Unfraut fomme, jedoch gestatete er nicht, vor der Zeit es auszurotten. Obschon auch selbst die Diener über das Unfraut erzürnt waren, so verlangten sie doch vom herrn einen Rath und ein Gebot. Es

ben Armen geben, feinen Körper jum Berbreum

ad 1) Serm. 88, 7011 19 41 41 410111 24312 314 1346 13 144

miffiel ihnen das Unfraut unter der Saat, aber sie faben, daß, wenn sie in der Vertilgung des Unfrautes etwas freiwillig thäten, sie selbst unter das Unfraut gezählt würden. Sie erwarteten vom Herrn einen Befehl und suchten den Willen ihres Königs: "Willt du, so gehen wir und sammeln es." Aber er sagte nein, "damit ihr nicht, wenn ihr das Unfraut sammeln wollt, zugleich auch den Weizen ausrottet."

Er beschwichtigte ihren Unwillen, aber er ließ ihnen ihren Jorn. Denn viel schien den Knechten des Unfrauts unter dem Weizen, und es war wahrhaft viel. Aber etwas Underes ift der Stand des Acters, etwas Anderes die Ruhe der Scheune. Ertrage es, denn dazu bist du geboren; ertrage es, denn vielleicht erduldet man auch dich. Wenn du immer gut warft, so erzeige Mitleiden, wenn du je böse gewesen bist, so vergiß es nicht. Und er ist immer gut. Wenn dich Gott sorgfältig durchforscht, so sindet er dich leichter auch jest böse, als du dich immer gut. Also muß man das Unfraut unter dem Weizen, die Böcke unter den Widdern, die Böcke unter den Schasen ertragen.

Bas fagte er aber vom Getreide? "Bur Reit ber Erndte mill ich den Schnittern fagen, fammelt guerft das Unfraut und bindet es in Bundeln, um es gu verbrennen, meinen Meisen aber bringet in die Scheune." Es vergebt alfo Die Geftalt Des Alders und es fommt die Zeit der Erndre. Sest fordert Gott von und Beduld, die er an fich barftellt, in-Dem er fagt: murde ich, wenn ich jest richten wollte, wohl ungerecht richten? Wenn ich, der ich immer rechte, mein Bericht verschiebe, so weißt du nicht, wie man dich richten mußte, und doch magft bu es, vorschnell ju richten? Sebet, Bruder, wie der herr den Ancchten, die vor der Zeit das Unfraut audrotten wollten, diefes felbft nicht in der Erndte gestattete. Denn er fprach: "Bur Zeit der Erndte will ich ben Schnittern fagen;" er fagte aber nicht, will ich euch fagen. Aber wie, menn die Anechte felbit die Schnitter find? Rein: denn er fest Alles einzeln auseinander und fagt: "Die Schnitter find die Engel,"

Du Menich, von Rieifch umachen, Rleifch tragend, oder vielleicht gang Rleifch, Rleifch bem Rorper, fleischlich ber Seele nach, wagft es, vor der Zeit ein Beschaft dir angu. maßen, das felbft jur Erndtegeit nicht dir gufteben wird? Dief fagte er von der Absonderung des Unfrautes, mas von den Boden? "Wenn der Menschensohn fommen wird, und alle Engel mit ibm, fo wird er auf dem Throne feiner Berrlichfeit fiten und es werden fich por ibm alle Rolfer perfammeln und er wird fie icheiden, wie ber Sirt die Schafe pon den Boden Scheidet. Matth. 25." Und er wird fommen und icheiden, es wird die Ernte fommen und es mird getheilt werden. Best ift alfo die Beit ber Absonderung nicht, fonbern die Reit ber Dulbung. Diefes fagen wir nicht beffmegen, Bruder, daß die Gorafalt ber Burechtmeisung gur Rube gebt, vielmebr, damit wir nicht unflug in Diefes Bericht verfallen und, blind unfere Blindheit nicht erkennend, uns fogleich gur Linten finden, foll man gegen fich ftrenge und im Urtheile nicht voreilig fenn 1).

Bas fasie er aber vom Betreibe ? "Sur Jelt ber Ernbte will ich ben Schaltrein fage. honmeit iveri bas finfrant

Marrolle utility of the College and anish and the

Der Christ muß durch die Bofen gepruft werden.

Geftale bes Melers und es fonnes ble Reit ber Erabie

Was thun auf dieser Welt die bosen Menschen? Antworte mir, was im Ofen des Goldarbeiters die Spreu thut? Ich glaube, daß dort nicht ohne Ursache die Spreu sen, wo Gold gereinigt wird. Sehen wir, was dort Aus ift; es ist dort der Osen, die Spreu, das Gold, das Fener und der Goldarbeiter, aber jenes drei, Gold, Spreu und Feuer sind im Osen; der Goldarbeiter ist bei dem Osen. Sieh auf diese Welt; die Welt ist der Osen, die Spreu die bösen Menschen, das Gold die guten Menschen, das Feuer ist die

Rein; benn er fenr Much einzeln anvrummer und

<sup>1)</sup> Serm. 47.

Betrübnis, der Goldarbeiter ift Gott. Sieh, das Gold wird nicht gereinigt, wenn die Spren nicht brennt. Groß ift der Stoff, der an den Guten gereinigt werden soll, groß ist der Ueberfluß der Bösen. Denn in der Masse der Bösen, obwohl sie mit den Guten vermischt sind, kennt Gott diejenigen, welche ihm gehören. Unter der Hand eines solchen Arbeiters kann das Bischen Gold unter der großen Spreu nicht verloren gehen. Wie viel ist dort Spreu und wie wenig Gold? Aber fürchte nicht, der Goldarbeiter ist so groß, daß er es reinigen, aber nicht vernichten kann.

Sieb, wie der beilige Avoftel in dem Reuerofen Diefer Belt burch Gefahren geprüft murde! Alls er burch Gefahren geprüft murde, mas fagte er? "Durch Gefahren auf bem Meere, durch Gefahren in der Bufte, durch Gefahren pon bem eigenen Bolte, durch Gefahren von den Seiden, 2 Cor. 11." Alles diefes ift außerlich. Gieb die inneren Gefah. ren: "Durch Gefahren von den falfchen Brudern." Cch rede alfo ju dem Golde Gottes, ich rede ju den Befaffen, Die jur Ehre gemacht find, ich rede ju den Rornern, die auf bem Dreschboden mit der Spreu leiden, Bu dir fage ich, wie du immer nicht mich, fondern durch mich boreft: Sen aut, ertrage das Bofe. Gen einfach gut, und ertrage dop. pelt das Bofe. Gen gut im Innern; benn wenn du nicht bier, fo bift du nirgends gut. Gen alio gut im Innern. ertrage bas Bofe außerlich und innerlich. Außen ertrage ben Sareifer und Seiden, ertrage den Juden; ertrage auch im Innern den fchlechten Chriften: "weil die Reinde des Menichen feine Sausgenoffen find, Matth. 10."

Indem du Bielen, die zur Laft fallen, so gurneft, bist du innerlich unwillig über die Bosen, gleich als ware die Zeit der Reinigung gefommen. Du bist noch immer auf dem Dreschboden, die Tenne wird noch immer gedroschen; noch gibt es Körner und Bündel, da die Bölfer glauben und auf die Tenne gebracht werden. Glaubst du, daß du auf der Tenne allein der Weizen seyn fannt? Du irrest dich. Seufze auf der Tenne, damit du dich in der Scheune freuest. Gäbe es feine Bösen, für die wir beten sollen, wie konnte

und gefagt merden: "Betet für eure Reinde? Matth. 5. Dder wollen wir etwa die Guten ju unfern Reinden baben? Die fann dief fenn? Alfo, ibr Guten, betet für die Bofen. Rebre in bein Berg ein. D bu, ber bu in diesem Reuerofen geprüft wirft, rufe aus: "Brufe mich, o Serr, und versuche mich, brenne meine Dieren und mein Berg, weil deine Erbarmung por meinen Mugen ift. Bf. 25." Sieb, febre ein in bein Berg. Unter Gott ftebeft bu, bete ibn an; es begegnet dir der, ber dich unterdruckte, es begegnet dir der, Der dich beraubte, es begegnet dir der, der dich in das Befananik marf; nun woblan, fieb auf bein Berg, ichaue auf Deinen Beren. Sieb, beinen bofen Reind, fieb, beinen auten Beren. Es ichabet dir dein bofer Reind, bete für beinen Reind, fagt dir dein guter herr. Bas willft du thun gwifchen beinem bofen Reinde und deinem guten herrn? Billft du für ienen beten und diefem gehorchen? Du übernimmit ce, nach Dem Gebote Deines Beren, für deinen bofen Reind zu beren, mas willft du thun? Gott befahl es, er befahl Sartes, aber er verfprach Großes. Welches Sarte befahl er? "Liebet eure Reinde, thuet mobl denen, die euch baffen, und betet für eure Berfolger. Matth. 5." Es ift bart, aber wegen den Worten beiner Lippen bewahrte ich die harten Bege, Bf. 16 "

Sieh, hartes, Bitteres befahl er, sieh mas er versprach: "Betet für eure Berfolger, daß ihr send Söhne eures Baters, der im himmel ift." Wenn man dir sagte: Bete für deinen Feind, daß du der Sohn deines Baters beißest, damit dich der seischliche Bater nicht enterbe, der dir das zurücklassen wird, was er von hier nicht mitnehmen fann, so würdest du dich fürchten und es thun. Man verheißt dir für dieses harte, daß du der Sohn des Allerböchsten sevest denke an den Bater und an die Mutter und an die Erhschaft. Ich sage also, sange jeht an zu beten für zenen deinen großen Feind, der dir viel Böses that, der dir viel hartes zusügte, sange an für ihn zu beten und sieh den Kampf deines herzens mit dir.

Bas du also willft, was dir gefällt und woran du Freude baft nach dem innern Menschen, daß du deinem Serrn ge-

borcheft und für beinen Reind beteft, ift Gold: daß aber. wenn bu ju beten anfangft, mit dir die fleischliche Schmache ju freiten anfängt, das find die Schlacken, wovon bich Gott in dem Reuerofen reinigen will. Uebe dich alfo durch die Bofen, Gerechter, wenn du que bift; nicht durch dich bift du aut, weil du bofe wareft, fondern durch den, der niemals bofe mar: übe dich burch die Bofen. Sage mir ja nicht, wenn bie Bofen ju unferer Brufung nothwendig maren, wurde es wenig Bofe und viele Gute geben. Du fiebit nicht, baf wenn ibrer menia maren, fie nicht Bielen ichaben murben. Sieb, fluger Mann, aabe es viele Gute und weniger Bofe, fo murden die wenig Bofen den vielen Guten nicht au schaden magen; und fo murden fie diefe auch nicht üben. Mun aber, weil es viele Bofe gibt, leiden die menig Guten unter den viclen Bofen; und wenn fie leiden, fo wird aefcb vist, und wenn geschwist wird, fo wird bas Gold gereironine und umer Belech feb ungert Citariae nach Cherf, (1 1pin with and felt botto, but and aide out of the

fritte und elntergangen werde Brut Down vir Gente auch

fiden erige in bee rachelliften frem fiabt and die sie steige wife als Sprin die rae Jele erer Schringer enthälte den

Der Christ soll die Bosen weder nachahmen, noch von ihnen verführt werden.

wicht Alle facimeta lich trave the Language Garres Corn

"Erbarme dich meiner, Sohn Davids. Que. 18." So rief der Blinde, als Chriftus vorüberging. Denn er fürchtete, er möchte vorübergehen und ihn nicht heilen. Und wie sehr schrie er, daß er selbst nicht schwieg, da es das Bolk hindern wollte? Er besiegte es und erhielt den heiland. Indem die Schaaren widerstanden und es hindern wollten, sieh, da stand Jesus, rief ihn und sagte zu ihm: "Was soll dir geschehen?" Herr, sprach er, daß ich sehe; du sollst sehen, dein Glaube hat dich gerettet. Liebet Christus; sehnet euch

<sup>1)</sup> Serm. 15.

nach dem Lichte, das Chriffus ift. Wenn er um das Licht des Leibes flehte, um wie viel mehr sollet ihr um das Licht eures Herzens flehen?

Rufen wir zu ihm nicht durch unsere Stimme, sondern durch unser Leben. Leben wir gut, verachten wir die Welt; nichts, was vergebt, sen uns Alles Wenn wir so leben, so werden uns anklagen die, welche das Zeitliche, die Erde lieben und im Staube weise sind; sie werden uns ohne Zweisel anklagen und sagen, wenn sie sehen, daß wir dieses Menschtiche, dieses Zeitliche verachten: Was thust du, was rasest du? Jenes Bolt will es nicht, daß der Blinde schreie. Und es gibt einige Shristen, welche es hindern, daß man christich lebe, weil auch jene Schaar mit Shristus wandelte und jenen Menschen, der nach Ehristus begehrte und das Licht des Leibes wollte, von der Wohlthat Shristi abhalten wollte. Es gibt solche Christen, aber bestegen wir sie, leben wir fromm, und unser Leben sen unsere Stimme nach Shristus 1).

Man muß fich febr buten, daß man nicht durch Menfchen, welche in der fatholischen Rirche find, und die fie gleichfalls als Spreu bis gur Zeit ibrer Burfelung enthält, verfucht und bintergangen merbe. Denn barum ift Gott auch nachfichtig gegen fie, daß er den Glauben feiner Ausermählten burch ibre Berfehrtheit übe und farte, und weil von ihnen Biele Rugen gieben und, um Gott ju gefallen, aus Mitleid gegen ibre Seelen fich mit großer Bewalt befehren. Denn nicht Alle sammeln fich durch die Langmuth Gottes Born auf den Sag des Bornes und des gerechten Gerichtes, fonbern viele führt gerade diefe Langmuth des Allmächtigen jum beilfamften Bufichmerg. Bis diefes geschiebt, merden fie durch den Mund derer, die fchon den rechten Beg manbeln, nicht nur in der Geduld, fondern auch in der Erbarmung geubt. Du wirft alfo feben viele Betrunfene, Beigige, Betrüger, Spieler, Chebrecher, Surer, folche, die fich gottes. räuberischer Mittel bedienen, fich Gauflern und Babrfagern jeder Urt hingeben. Und du weißit, daß folche, die fich

<sup>1)</sup> Serm. 349.

Christen nennen, selbit noch viel Schwereres begeben. Da bu alfo fiebit, daß Biele nicht nur diefes thun, fondern auch vertheidigen und anrathen, fo halte dich an das Gefet Got-

tes und folge nicht feinen Hebertretern 1).

"Ich fab die Gingebildeten und barmte mich ab. Bf. 118." Diefe Traurigfeit ift aut und, wenn man es fagen barf, ein gludliches Giend, fich über fremde Bergeben betrüben, aber nicht daran Theil baben, ju trauern, aber nicht angubangen, von der Liebe eingeengt, aber nicht ausgedehnt zu merden. Dief ift die Berfolgung, Die Alle leiden, Die in Chriffus fromm leben wollen, nach den beifenden, aber mabren Borten des Apostels. Denn mas verfolgt bier bas Leben ber Guten mehr ale bas Leben der Gottlofen, nicht meil es gur Nachahmung beffen gwingt, mas miffallt, fondern meil es bas zu betrauern zwingt, mas es fiebt?

Denn mer vor einem Guten gottlos lebt, ber qualt, wenn er ibn auch nicht gur Ginwilligung vermag, ben Rublenden. Denn oft und lange bleiben Die Leiber ber Gottlofen von ber weltlichen Macht und von Bedrückungen verschont, aber nie die Bergen der Frommen von den bofen Gitten ber Menfchen bis jum Ende diefer Belt. Go erfüllt fich alfo mebr bas, was, wie ich fagte, der Apostel aussprach, "daß Mue, Die in Chriftus fromm leben wollen, Berfolgung gu erdulden baben," und um wie bitterer, beito innerer, bis die Rluth vorübergebt, wo die Arche den Raben und die Taube enthält 2). 113 14 mil 1 mille mut niefenbill uif

felbit find die Gerechten bie auf die fenen, meldie ibn im

fen Bereite in folgetu, werne fie feben bas einebe Berfere fcon quie Bece elngeschiaven baben, und fie fagen in ihrem Dereces, tele bis Bonderer in fagen efteren; Inden fic the bere beit Remneffenbeit auf bem Wege geben feben if lagen the felbit, such bes Berged translated and glord from in beet Smuche, mobin fie geben follen auf in ficht Litcht um fent achen biefe babins menn fit babins moble min neben moden

<sup>1)</sup> L. de Cat. Rud. c. 25. 2) Epist, 248, n. 1.

ba alfa febal, bag Bielt nicht nur biefes ebun, fonbern auch pertbeftelaen und onroiben, 100 alle bich an bas Gelen Gote

übeiften nennen, feibft noch biet Comeured begebeng Da

Der Christ folge nicht benen, die auf dem breiten Wege, sondern denen, die auf dem engen wandeln.

nicht baran Theil boben, in trauern, aber nicht angebanarn,

"Die Gerechten werden sehen und fürchten und auf den herrn hoffen. Ps. 39." Es werden die Gerechten sehen? Welche Gerechte? Die Gläubigen; weil der Gerechte aus dem Glauben lebt. Denn in der Kirche ist diese Ordnung: Einige geben voran, Andere folgen, und die vorangeben, stellen sich den Folgenden als Beispiel dar, und die folgen, ahmen die Vorangebenden nach. Aber folgen Jene, die sich den Nachfolgenden als Muster aufstellen, Niemanden? Wenn sie Niemanden folgen, so geben sie irre. Sie folgen also Jemanden, Christus selbst. Denn für die Besteren in der Kirche, denen sein Mensch mehr blieb, den sie nachahmen sollten, bleibt Ehristus selbst, dem sie bis zum Ende folgen sollen.

Und ihr febet die bestimmten Stufen bei bem beiligen Baulus, der fagt: "Abmet Alle mir nach, wie ich Christo. 1 Cor. 4." Diejenigen alfo, Die auf den Relfen ichon ibren Ruß gefett baben, find den Glaubigen jum Dufter. "Gen ben Gläubigen jum Mufter. 1 Tim. 4." Die Glaubigen felbit find die Gerechten, die auf die feben, welche ihnen im Guten vorangeben, und ihnen durch Nachahmung folgen. Wie folgen fie ihnen? "Es werden bie Berechten feben und fürchten." Gie merden feben und fich fürchten, den bo. fen Begen ju folgen, wenn fie feben, daß einige Beffere fchon aute Bege eingeschlagen haben, und fie fagen in ihrem Bergen, wie die Banderer ju fagen pflegen; indem fie Undere mit Bermeffenheit auf dem Bege geben feben, fo fagen fie felbft, noch des Weges ungewiß und gleichsam in der Schwebe, wohin fie geben follen, ju fich: Richt umfonft geben diefe dabin, wenn fie dabin, wobin wir, geben wollen, und warum geben fie mit großer Zuversicht dabin, als weil es auf einem andern Wege ju geben gefährlich ift?

"Es werden alfo die Gerechten feben und fürchten." Sier feben fie einen engen, bort einen breiten Beg; bier feben fie Benige, bort Biele. Aber wenn bu gerecht biff, gable nicht, fondern mage. Bringe eine gerechte und nicht eine ungerechte Bage, weil bu gerecht beifeft. "Es werben feben die Berechten und fürchten," murde von bir gefagt. Bable alfo nicht die Schaaren der Menschen, die die breiten Bege mandeln. Sieb' nicht auf fie; ihrer find Biele, mer fann fie gabten? Biele aber geben auf bem engen Wege. Bringe, fage ich, die Bage und mage; fieb gegen wenig Rorner wie viel Greu du aufbebft? Dief follen Die gerechten Gläubigen ibun, melde folgen? Bas follen bie thun, die vorangeben? Gie follen nicht folg fenn, fich nicht erbeben, die Rolgenden nicht täuschen. Wie tonnen fie die Folgenden täuschen? Indem fie ihnen Beil durch fich verfprechen. Bas follen alfo die thun, welche folgen? "Es werden feben die Berechten und fürchten und auf den Berrn boffen," nicht auf die, welche ihnen vorangeben; aber indem fie auf ihren Borgeber feben, folgen fie gwar und abmen ibnen nach, aber weil fie wiffen, von wem es iene, die vorangeben, empfingen, fo boffen fie auf Son.

Dbicho i fie also jene nachahmen, so setzen sie doch ihre Hoffnung auf den, von dem auch diese est empfingen, daß sie so find. "Es werden die Gerechten sehen und fürchten und auf den herrn hoffen," wie wir in einem andern Psalm: "Ich erhob meine Augen zu den Bergen," unter den Bergen die berühmten und großen Geistesmänner der Rirche sehen, die durch innere Kraft, nicht durch Dünkel groß sind. Durch sie ist und sede Schrift mitgetheilt, sie sind Propheten, sie sind Evangelisten, sie sind gute Lehrer; daher erhob ich meine Augen zu den Bergen, woher mir Hülfe kommen wird. Und um nicht an eine menschliche Hülfe zu denken, so sagt er weiter: "Meine Hülfe kommt vom Herrn, der himmel und Erde schuf. Est werden die Gerechten sehen und fürchten und auf den Herrn hoffen." Die auf den Herrn hoffen wollen,

welche sehen und fürchten, sollen fürchten, die bösen und breiten Wege zu wandeln. Sie sollen sich den engen Weg wählen, wo schon Einige ihren Juß auf den Felsen gesett haben. Was sie thun sollen, sollen sie jest hören. "Selig der Mann, für den der Name des Herrn seine Hoffnung ist, und er sah nicht auf Eicelkeiten und auf lügenhafte Toorbeiten." Siehe, worauf du gehen wolltest, ist der breite Weg der Menge; nicht umsonst suhrt dieser zum Tode. Der breite Weg ist tödtlich; seine Breite numnt eine Zeit lang ein, sein Ende ist enge in Ewigkeit. Aber die Menge ruft, eilt, freut sich, geht zusammen. Ahme sie nicht nach, lasse dich nicht abwendig machen; es sind Eitelkeiten und lügen, haste Thorheiten 1).

## Josephen ibnichen: Jahrm fir ibnen Peit burch fich ver-

ihne ble vachnarben! Sie fonen nicht finn fich nicht erbeiten bie Kolnenden nicht faufden. Ebie fonen fie die

Dem Christen fehlt nie das Beispiel des Guten.

Wie der Teufel Alle, die er verführt, nicht verführt, um mit ihnen ju berrichen, sondern um mit ihnen verdammt ju werden; so suchen Alle, die dem Bosen folgen, sich Begleiter jur hölle, nicht Schäpe jum himmelreiche 2).

Nicht die, welche wir ermahnen, Buffe zu thun, follen sich Begleiter zur Strafe suchen, noch sich freuen, weil sie mehrere finden. Denn deswegen werden sie nicht weniger brennen, weil sie mit Vielen brennen. Dieß ist nicht ein zuverlässiger Rath zur Gesundheit, sondern ein eitler Trost des bösen Willens. Oder vielleicht sehen sie Viele auch unter den Vorstehern der Kirche und den Verwaltern, welche nicht nach der Lehre und den Heimitteln gemäß, die durch

-themite tout to more work a berestime-

<sup>1)</sup> Enarr. in Ps. 39, n. 6. 7.

<sup>2)</sup> Serm. 137.

fie verwaltet werden, leben? Diese armseligen Menschen, die in Betracht dieser Christus vergessen! Er hatte es schon so frühe vorhergesagt, daß man vielmehr dem Gesetze Gottes gehorche, als denen nachahme, die das, was sie sagen, nicht thun; und er erduldete seinen Verräther bis ans Ende und schiefte ihn mit den Uebrigen zur Verfündigung des Evangeliums aus.

Aber Gene handeln fo unfinnig und unüberlegt, die da bas ichlechte Leben ihrer Borgefegten nachahmen, aber nicht bas von ihnen gepredigte Wort Gottes beobachten, als wenn ein Wanderer da bleiben ju muffen glaubte, mo er fabe, daß viele Meilenzeiger den Weg zeigen, aber felbft nicht achen. Wenn er aber and Ende ju fommen municht, warum fiebt er nicht vielmehr auf folche Bealeiter und folat Golden, welche fomobl ben Weg gut zeigen, als auch auf diefem fandhaft und bebende mandeln? Wenn auch diefe fich nicht zeigen, ober weniger befannt find, fo fonnen fie doch nicht fehlen; denn die Menfchen fuchen nicht fo febr das Tugendhafte, um es jur Nachahmung ju verfunden, ale fie das Bofe fuchen, das fie jum Betruge porbringen, mobei fie die Guten nicht finden, indem fie felbit bofe find, theile auch ju finden furchten, ba fie immer bofe fenn wollen. Wenn bu immer bief glaubit, fieb im Beifte auf den herrn, der Mensch wurde, um den Menschen leben au lebren.

Wenn Christus im innern Menschen durch den Glauben in deinem Herzen wohnt, und du dich erinnerst an das, was Johannes sagt: "Wer sagt, daß er in Ehristus bleibe, muß so, wie er wandelte, felbst wandeln (1 Joh. 2)," so feblt dir nicht der, dem du nachahmen sollst, und wenn dich Jemand sicht, so wird er aushören über den Mangel der Guten zu flagen. Denn wenn du nicht weißt, was recht leben heißt, so erkenne die göttlichen Gebote.

Vielleicht leben Viele fromm, aber darum scheint dir Niemand fromm zu leben, weil du nicht weißt, was recht leben heißt. Wenn du es aber weißt, so thue, was du weißt, damit sowohl du das, was du weißt, habest, als auch

andern zeigest, was sie nachahmen sollen. Im Geiste sieh auf Christus, sieh auf die Apostel, von denen der lette der ist, welcher sagt: "Send meine Nachahmer, wie auch ich Ehristus nachahme. 1 Cor. 4." Sieh im Geiste auf so viele Schaaren der Märtnrer; dort wirst du nicht nur Männer, sondern auch Frauen, zuleht Anaben und Mädchen sehen, die weder durch Unwissenheit hintergangen, noch durch Laster-haftigkeit verunehrt, noch durch die Furcht der Gesahr gebeugt, noch durch die Liebe zur Welt verdorben wurden. Daher hast du keine Entschuldigung, denn nicht nur die untrügliche Mehrheit der Gebote, sondern auch die unzählbare Menge von Beispielen sieht vor dir 1).

nutell kniednam sanstis dan isastandi meiert dun dun and tonaks reginen redu neede radig day eiers dann needel modinelle eit nast 122der ochin den est up neund ob

m fiebt er nicht vielmehr auf folde Begletter und Golden welche lewobl ben Win aut gelaen, old

Der Christ lebe fromm vor Gott und Menschen.

"Genügt es euch nicht, daß ihr eine gute Weide hattet und die Ueberreste eurer Weide mit euren Füßen zertratet, und ihr Wasser tranket, das durchsloß (Ezech. 34, das heißt, das rein und ungetrübt war); und daß ihr das Uebrige mit euren Füßen trübtet, und meine Schafe das Zertretene eurer Füße weideten, und das durch eure Füße getrübte Wasser tranken?" Einige glauben, zum frommen Leben genüge ihr Gewissen, und sie bekümmern sich nicht sonderlich darum, was der Nächste von ihnen denkt, indem sie nicht wissen, daß wenn man sieht, daß ein Mensch von gutem Gewissen, songen forgloser lebt, sich mit Jedermann verbindet, sein Gewissen, indem es schwach ist, nicht zu dem erbaut wird, was er erforscht, sondern zu dem, was er vermuthet. Denn

<sup>(41)</sup> Serm. 351.

fein Mensch, der dir gle'ch oder dein Bruder ift, fann in dein Gewissen, das nur Gott kennt, eintreten. Dein Gewissen ift vor Gott, dein Wandel vor deinem Bruder. Wenn er von dir etwas Böses vermuthend, verwirrt dazu gebracht wird, etwas zu thun, was er glaubt, daß du thuest, da du so lebest, was nütt es, wenn der Bauch deines Gewissens reines Wasser schöpfte, aber Jener das durch deinen bösen Wandel getrübte trinft?

Benn folche gurechtgewiesen werden, daß fie nicht biefes thun, fo bort man fie antworten und fagen, der Apoftel fagte: "Wenn ich den Menschen gefallen wollte, fo mare ich fein Diener Chrifti. Gal. 1." Und hier trubft du bas Baffer, gertrittft die Beide. Sieh es beffer an, daß du nicht auch dir bas Baffer trübeft, was der Apostel fagt: "Benn ich den Menschen gefallen wollte, so ware ich fein Diener Chrifti," 30 nehme es febr wohl an und erfenne gerne bas Wort des Apostels. Aber baft du beim Apostel nicht gelefen? Allen in Allem ju gefallen, wie auch ich Allen in Allem gefalle, nicht auf das febend, mas mir nutt, fonbern was Bielen nütt, daß fie felig werden. 1 Cor. 10.4 Diederum baft du denfelben Avoftel nicht gebort? "Gend obne Aergerniß den Juden und Beiden, aber auch vor den Menfchen, 2 Cor. 8." Drittens baft du bet demfelben Avo. ftel nicht gebort? "Thun wir das Gute nicht nur vor Gott, fondern auch por den Menschen. 2 Cor. 8."

Erfläre mir also, wie ich das Verschiedene und Entgegengeseste verstebe? Wenn du ruhig zuhören willft, und
du dir selbst das Wasser deines Geistes nicht trübest, so will
ich es, so weit ich es fann, vielleicht erflären. Es gibt
Menschen, die vermessen urtheilen, verleumden, Ohrenbläser,
die murren, die zu finden suchen, was sie nicht sehen, die
sogar zu erheben suchen, was sie selbst nicht muthmaßen, was
bleibt gegen solche, als das Zeugnis unseres Gewissens?
Denn, Brüder, auch bei denen, welchen wir zu gefallen suchen, suchen wir nicht unsern Ruhm, noch dürsen wir ihn
suchen, sondern ihr Heil, daß, wenn wir fromm leben und
sie uns loben, sie nicht irren; sie sind unsere Nachahmer,

wenn wir Chrifto nachahmen; wenn wir aber nicht Chrifto nachahmen, fo follen fie es.

Denn er weidet seine Heerde, und mit allen gut Weidenden ift er selbst allein, weil Alle in ihm sind. Wir suchen also nicht unsern Nugen, wenn wir den Menschen gefallen wollen, sondern wir freuen uns, daß ihnen das Gute gefällt, wegen ihres Außens, nicht wegen unserer Würde. Gegen welche aber der Apostel sagte: Wenn ich den Menschen gefallen wollte, so wäre ich nicht Christi Diener, ist offenbar, und ebenso: Gefallet Allen in Allem, wie auch ich Allen in Allem gefalle. Beides ist einleuchtend; beides hell, rein, beides nicht getrübt; du weide und trinte nun, und zertritt und trübe nicht 1).

Das Werr des Elponicis. Elber bast du beim Siponici vicht gelesent Siden in Muem 1.81 efallen, wie auch ich fluen in Muem gefelle, nicht auf das febend, was wir nure, fon-

ich ben Meufchen gefallen mollte. fa mare ich fein Diener Gorffel." Ich nehme es febr wohl an und erkenne grune

Wie und mit welchen man Freundschaft schließen soll.

Berbinde dich mit den Guten, von welchen du fiehst, daß sie mit dir deinen König lieben. Denn du wirft Biele finden, wenn auch du so zu seyn anfangst. Denn wenn du in den Schauspielen und in den Nichtigkeiten thörichter Kämpfe mit ihnen seyn und ihnen anhangen wolltest, die da mit dir entweder einen Wagenlenter, oder einen Jäger oder einen Schauspieler zugleich liebten, um wie viel mehr muß dich die Gemeinschaft derer erfreuen, die mit dir Gott lieben, worüber sein Liebhaber niemals erröthen wird, der nicht nur selbst nicht überwunden werden fann, sondern der auch seine Liebhaber unbesiegbar macht. Aber doch sollst du selbst nicht auf die Guten, die dir entweder vorgeben oder dich zu Gott hin begleiten, deine Hoffnung sepen, weil du dich

inchen fendern ihr Seil, bak, menn mir framm !

<sup>1)</sup> Serm, 47. 47. 441 31 241111 316 316 316 316 316 316 316 316

weder auf dich, wenn du auch schon so sehr vorangeschritten bift, sondern nur auf den verlassen kannft, der dich und sie durch Rechtsertigung so macht. Denn du bist von Gott versichert, daß er sich nicht verändert, von Menschen aber ist Niemand kluger Weise verlichert. Aber wenn wir Jene, die noch nicht gerecht sind, lieben mussen, daß sie es sind, um wie viel mehr muß man die lieben, die es schon sind? Aber etwas Anderes ist den Menschen lieben, etwas Anderes seine Hoffnung auf den Menschen seinen; und es ist ein solcher Unterschied, daß Gott das Erste besiehlt, das Zweite verbietet 1).

Gute Menschen scheinen auch in diesem Leben nicht geringen Eroit zu gewähren. Denn wenn die Armuth druckt, wenn die Erauer betrübt, wenn der Schmerz des Körpers beunruhigt, wenn die Verbannung betrübt, wenn eine andere Trübsal ängstigt, so gibt es gute Menschen, die nicht nur sich zu freuen mit den Freudigen, sondern auch zu weinen mit den Weinenden wissen, und heilsam und zureden und mit und sprechen können, und jenes harte sehr ftark lindern, das Schwere erleichtern und das Widrige überwinden.

Aber der wirft dieses in ihnen und durch sie, der durch seinen Geist gut macht. Und im Gegentheile, wenn der Neberfluß in Menge und keine Armuth sichtbar ift, wenn körperliche Gesundbeit herrscht, wenn man unbeschädigt im Baterlande lebt und die bösen Menschen dabei wohnen, unter denen man Keinem trauen, von denen man Betrug, hinterlist, Born, Zwist, Uneinigkeit zu fürchten und zu erdulden hat, wird da nicht Alles bitter und hart und ist in ihnen nichts Frobes? Daher ift in allen menschlichen Berbättnissen nichts ohne einen Freund dem Menschen Freund. Aber der wievielste ist so, von dessen Gesinnung und Sitten man in diesem Leben zuverlässige Sicherbeit haben könnte? Denn wie Feder nur sich und Niemand dem andern befannt ist, so ist auch Niemand sich selbst so bekannt, daß er über seine morgige Bekehrung gewiß wäre. Obwohl daher Viele

3) In 1. coque doss Lpist, Polag. c.

4) L. 4, Conf. c. 9,

<sup>1)</sup> L. de Catech. R. c. 25.

aus ihren Früchten erkannt werden, und Einige zwar durch ihr gutes Leben die Nächsten erfreuen, Andere aber durch ihr bofes Leben betrüben, so ermahnt doch wegen der Ungewisheit der menschlichen Seelen mit Recht der Apostel, daß wir nicht vorzeitig etwa richten, bis der herr kommt und das Dunkel der Finsterniß erhellt. Und dann wird Jeder sein Lob vom herrn empfangen 1).

Denn wegen Gott liebt man den Freund, wenn man Die Liebe Gottes am Freunde liebt 2).

Denn was ift die Freundschaft Anderes, die von der Liebe und der Freude ihren Namen erhielt, und die nur in dem Christen wahr ift, indem sie allein auch ewig und glücklich senn fann 3)?

Selig, der dich liebt, o herr, und den Freund in dir, und den Feind beinetwegen. Denn er allein verliert nichts Theures, dem Alle in ihm, den man nicht verliert, theuer sind. Und wer ift der, als unser Gott, Gott, der himmel und Erde schuf und alles erfüllt, weil er alles aus seiner Fülle erschuf? Dich verliert Niemand, außer er verläßt dich, und wer dich verläßt, wohin geht er oder wohin flieht er, als von deiner Güte zu deinem Jorne 4)?

#### tlederente in Weige nad feine Armuip fichtbur ift, wenn förgere fiche Geliandbele beerfice, vorm, mon unbelchäbige, im Bereitadte ledt und die fölen Mei-11. dobek woburne galler denen

Der Christ suche mit Allen in Frieden gu leben.

Der Friede sen unser Geliebter und unser Freund, bei dem unfer herz wahrhaft ruben fann, bei dem eine mabre Rube und keine bittere Gemeinschaft, eine sufe Umarmung und eine unzertrennbare Freundschaft berriche. Den Frieden

<sup>1)</sup> Serm. 336.

<sup>2)</sup> L. 22. contra Faust. c. 78.

<sup>3)</sup> L. 1. contra duas Epist. Pelag. c. 1.

<sup>4)</sup> L. 4. Conf. c. 9.

ju loben ift fchwerer, ale ibn ju baben. Denn wenn wir ibn loben wollen, fo munichen wir Rrafte, fuchen Gefühle, magen die Borte: wenn wir aber ibn baben wollen, fo baben und befigen wir ibn obne Mube. Es find die gu loben, welche den Frieden lieben, die ibn aber baffen, merden beffer durch Belehren und Schweigen beruhigt, als durch Tadel bervorgerufen. Wer wahrhaft den Frieden liebt, der liebt auch feine Reinde, wie du; wenn du diefes Licht liebeit, den Blinden nicht gurnteft, indem du fie bedauerteft. Denn welches Gut bu genößeit, mußteft bu, und barum, meil du fie eines folchen Gutes beraubt fabeft, fchienen fie bir Mitleid zu verdienen; und wie du, wenn du die Mittel, Die Rund, die Seilmittel batteft, vielmehr gu ihrer Beilung, als au ibrer Berdammung eilen murdeft, fo babe, wenn du den Frieden liebft, wer du auch bift, ein Mitleiden mit bem, der das nicht liebt, mas du liebft, der das nicht bat, mas du baft.

Denn fo ift die Sache, die du liebft, daß du deinen Mitbefiger nicht beneideft. Er bat mit bir ben Grieden und er fcmalert dir dein Befittbum nicht. Bas du immer Erdisches liebit, es ift fcwer, daß du den Befiger nicht darum beneideft. Alsdann, wenn es auch in deine Seele fommt, bas Land, bas du befigeft, mit beinem Freunde gemeinsam gu befigen, baf bein Bobiwollen gelobt werde, baf auch in Diefen irdifchen Dingen die Liebe verfundet merde; menn bu alfo bein irdifches Befitthum, wie Landgut, ober Saus oder Achnliches der Art mit dem Freunde theilen wollteft, fo baft du Gemeinschaft mit Ginem, nimmft ibn in beine Berbindung auf und freueft dich mit ibm. Dentit du, einen Dritten vielleicht und einen Bierten bingugunehmen, fo fiebft du fchon darauf, wie Biele es faßt, wie Biele es tragt, entweder das Saus jum bewohnen, oder der Acter jum ernab. ren, und du fagit: jest faßt es feinen Gunften mebr, ein Sechster fann nicht mehr mit uns wohnen, mann ernährt einen Siebenten eine folche Bentung? Es schlieft also die Hebrigen die Enge, nicht du aus.

Liebe den Frieden, halte ibn, befige ibn und nimm gu dir, fo Biele du fannft, jum Befigthume des Friedens, um so größer wird es senn, von je Mehreren es befessen wird. Das irdische haus faßt nicht viele Mitbewohner, die Wohnung des Friedens wächst mit den Bewohnern. Wie gut ist die Liebe! Denn das heißt Besisen. Wer aber wollte nicht das vermehren, was er liebt? Wenn du willst, daß Wenige mit dir in Frieden senen, so ist dieß ein geringer Friede; wenn du diesen Besis vermehren willst, so nimm Besiser hinzu. Denn wie hoch ist das anzuschlagen, Brüder, was ich sagte, es ist gut, den Frieden zu lieben, und ihn lieben, beist ibn baben?

Wie fann man ibn lieben, wie fann man ibn benten? Das beift Saben, was Lieben. Betrachte bas Uebrige, wonach die Menschen verlangen. Gieb, der Gine liebt Hecker, Gold, Gilber, viele Gobne, foffbare und gegierte Saufer, anmuthige und glangende Landquter. Liebt er Diefes? Er liebt es. Wo hat ber, welcher liebt? Es ift moglich, daß er Alles Diefes eitel liebt. Wenn er es nicht hat, fo liebt er es, brennt vor Begierde es ju haben, wenn er es aber bat, fo qualt ibn die Rurcht, es ju verlieren. Er liebt die Ehre, er liebt die Macht. Bie viele, benen ibre Macht genommen ift, fcmachten? und größtentbeils ereilt fie ber lette Tag, ebe fie bas erreichen, mas fie lieben. Bie boch ift alfo dief anguschlagen, mas du, wenn du es liebft, auch baft? Du erfaufft es dir nicht, was du liebft, und gebft nicht ju beinem Schubberen, um es durch ibn ju erlangen. Sieh, mo bu ftebft, liebe den Frieden, und bu baft, mas du liebft. Dieß ift Bergensfache, und fo theilft Du mit beinen Brudern nicht ben Frieden, wie bas Brod. Benn bu das Brod vertheilft, fo mird es um fo meniger, je Mehreren bu gibft. Der Friede ift aber jenem Brode abnlich, das in den Sanden der Junger des Berrn durch bas Brechen und Austheilen fich vermehrte. Sabet daber ben Rrieden, Bruder. Wenn ibr die übrigen dazu führen wollet. fo babet ibn querft, faffet ibn querft. In euch brenne bas, mas ihr habet, um Andere zu entzünden 1). Biche ben Brichen balle ibn benbe

<sup>1)</sup> Serm. 357.

## bierr. - ! Tim. 5. Cabie trinit alle auch ber Beutfeitbenmiter die geerneit Einracht. Die gefeben und Geberchen.

Der Chrift suche seinem Rachsten in Allem nutlich zu werden.

Bur Liebe bes Rachften gebort es, daß man Unschuld und Boblwollen bewahre. Die Unschuld beftebt darin, baf wir Niemanden Schaden; das Wohlwollen, daß wir auch Rebem, bem wir tonnen, nupen 1). Es ift gu wenig, nicht au schaden, wenn du nicht auch, so viel du fannft, Wohlthaten erweifeft 2).

Beil vorzüglich zwei Gebote, bas beift, die Liebe Gottes und des Nächsten unfer Lebrer, Gott, einschärft, morin der Mensch drei Begenftande findet, die er lieben foll, Gott, fich und ben Machften, und Jener in ber Gelbilliebe nicht irrt, welcher Gott liebt, fo folgt daraus, daß er auch ben Machiten jur Liebe Gottes bewege, den er wie fich felbft lieben foll. Go das Beib, fo die Kinder, fo die Saus. genoffen, fo alle Uebrigen, welche er fennt, und daß er fich felbft, wenn er es bedarf, dagu vom Nachften führen laffe, und fo wird er mit jedem Menschen, soviel an ihm ift, qufrieden leben durch den Frieden der Menschen, bas beint, burch die Erbaltung ber Gintracht.

Diefe besteht darin, daß er Riemanden fchabe, alsbann, daß er auch Sedem, dem er fann, nupe. Buerft alfo forgt er für bas Bobl ber Seinigen, benn ju diefen bat er einen bequemern und leichtern Butritt gur Ermahnung, entweder durch die Ordnung der Natur oder der menschlichen Gefell-Schaft. Daber fagt ber Apostel: "Wer aber für die Geinigen und vorzüglich für feine Sausgenoffen nicht forgt, der verläugnet den Glauben und ift schlechter als ein Ungläu-

die antworten- als twas Tepanines fagte? . Malt-

<sup>1)</sup> L. de mendac. c. 19.

<sup>1)</sup> L. de Hendas. 2. 20. 2) L de Serm, Dom, c. 20. 31\*

biger. 1 Tim. 5." Daher besteht also auch der hausfrieden, oder die geordnete Eintracht zu Befehlen und Gehorchen, unter den Mitbewohnern. Denn es befehlen die, welche rathen; wie der Mann dem Weibe, die Ettern den Kindern, die herrn den Dienern. Es gehören aber die, welche den Rath empfangen, wie die Weiber den Männern, die Söhne den Eltern, die Knechte den herren: aber im hause des Gerechten, der aus dem Glauben lebt und noch von jenem himmlischen Vaterlande entfernt ist, dienen auch die Besehlenden jenen, denen sie zu gebieten scheinen. Denn sie besehlen nicht aus Begierde zu besehlen, sondern aus Pflicht des Rathes, und nicht aus Stolz über den Vorzug, sondern aus Mitleid der Vorsorge 1).

Rene zwei Gebote, Bruder, gebet mit mir burch. Denn fie follten febr befannt fenn und nicht nur in bas Gemuth fommen, wenn wir fie anführen, fondern niemals aus cuern Bergen verschwinden. Denfet durchweg immer, Gott und ber Nachfte fenen ju lieben, Gott aus gangem Bergen, aus ganger Seele und aus gangem Gemuthe, und der Rachite wie fich felbft. Dief muß man immer denten, betrachten, behalten, thun und vollführen. Die Liebe Gottes geht voran in der Ordnung des Befehlens, die Liebe des Nächften aber gebt voran nach ber Ordnung des Bollgiebens. Denn mer bir Diefe Liebe in zwei Geboten befable, murde dir nicht zuerft den Nächsten und alsdann Gott vorftellen, fondern querft Gott und alebann den Nachsten. Beil du aber Gott noch nicht fiebit, fo verdienft bu es durch die Liebe des Nächsten, baf du ibn fiebft; indem du den Mächften liebft, reinigeft bu bas Auge, um Gott ju ichauen, indem deutlich der bl. Sohannes fagt: "Wenn du den Bruder, den du fichft, nicht Hebft, wie fannft du Gott, ben du nicht fiebft, lieben? 1 30b. 4."

Sieh, es wird dir gefagt: Liebe Gott. Wenn du mir fageft, zeige mir den, welchen ich lieben foll, was kann ich dir antworten, als was Johannes sagte? "Gott hat Niemand

4) L. de mendae, c. 1

<sup>1)</sup> I., 19. de Civ. Dei c. 14.

gesehen." Und damit du nicht glauben sollest, Gott nie zu sehen, so sagt er: "Gott ist die Liebe, und wer in der Liebe bleibt, der bleibt in Gott. 1 Joh. 4." Liebe also den Nächsten und siehe auf dich, wie du ihn liebest; dort wirst du, wie du es kannst, Gott sehen. Fange also an, den Nächsten zu lieben. "Brich dem Hungrigen dein Brod, und den Dürftigen ohne Obdach führe in dein Haus, wenn du einen Nackten sieht, kleide ihn, und verachte nicht die Hausgenossen deines Stammes. Is. 58." Wenn du dieses thust, was erlangst du? "Alsdann wird hervorbrechen dein Licht wie Morgenroth." Dein Licht ist dein Gott; dein Morgenlicht, weil es nach der Nacht dieser Zeit zu dir kommt. Denn Jener geht nicht auf und nicht unter, weil er immer bleibt. Er wird dir dein Morgenlicht senn, wenn du zurückkerest, und er dich zum Untergange begleitet hat 2).

Dft vermundet aber der Bedante an das Nothwendige ju biefem Leben und entfiellt unfer inneres Auge, und gewöhnlich verdichtet bas Berg, daß mir das, mas mir mit ben Menichen recht ju thun icheinen, nicht fo thun, wie es Gott befiehlt; das beift, nicht weil wir fie lieben, fondern weil wir von ihnen einen zeitlichen Bortbeil zu erhalten fuchen. Bir muffen ihnen aber wohlthun wegen ihres ewigen Seiles, nicht megen unfers zeitlichen Bortheiles. Es neige alfo Gott unfer Berg auf feine Zeugniffe, und nicht auf unfern Bewinn. Jef. 118. Denn das Biel bes Gebotes ift die Liebe aus reinem Bergen, aus gutem, ungeheucheltem Bemiffen. 1 Dim. 1. Wer aber megen feines zeitlichen Bortheiles ben Bruder ermabnt, ber thut es nicht aus Liebe, weil er nicht für den, den er fo wie fich felbit lieben foll, fondern für fich forgt, oder vielmehr auch für fich nicht, weil er fich badurch ein doppeltes Berg macht, wodurch er gehindert mird, Gott au schauen, in welcher Unschauung allein bie Glückseligkeit gewiß und immermährend ift 2).

<sup>1)</sup> Tract. 17. in Joan.

<sup>2)</sup> L. 2. de Serm. Dom. c. 12.

### binds, her binds in Con. .16. an Biete offe ben Man-

arthur, a tind pamil ou start graviter field. West ale to

Die Liebe muß man auch auf die Feinde ausdehnen.

Bielleicht sind Viele von euch darauf aufmerksam geworden, warum Johannes nur vorzüglich die brüderliche Liebe einschäffte. "Wir haben ein Gebot, daß wir und gegenseitig lieben." Häufig nennt er die brüderliche Liebe; die Liebe zu Gott aber, oder womit wir Gott lieben sollen, nennt er nicht so oft, jedoch verschwieg er sie nicht ganz. Bon der Feindesliebe aber schwieg er fast gänzlich den ganzen Brief hindurch. Während er und ernstlich die Liebe einschärft, so sagt er und nicht, daß wir die Feinde lieben sollen. Jest aber, als das Evangelium gelesen wurde, hörten wir: "Wenn ihr die liebet, die euch lieben, welchen Lohn habet ihr? Thun dieß nicht auch die Jöllner? Matth. 5."

Warum also schärft und der Apostel Johannes so sehr zur Vervollsommnung die brüderliche Liebe ein: Der Herr aber sagt, daß es und nicht genüge, daß wir die Brüder lieben, sondern wir mussen die Liebe erweitern, um bis zu unsern Feinden zu kommen. Wer bis zu den Feinden kommt, übergeht die Brüder nicht; die Liebe muß sich wie das Feuer zuerst des Nächsten, und alsdann erst des Fernen bemächtigen. Näher ist dir der Bruder, als jeder andere Mensch. Wiederum sicht dir näher, den du zwar nicht kanntest, aber der dich nicht anseindet, als der Feind, der dich anseindet. Daher dehne deine Liebe auf die Nächsten aus; denn zunächst liebst du dich und Fene, welche dir anbängen. Dehne sie auf die Unbekannten aus, die dir nichts Böses gethan haben; übergehe auch diese und komme zur Liebe deiner Feinde. Dieses besiehtt Gott gewiß.

Warum schwieg dieser von der Feindesliebe? Weil ihr auch darin, daß ihr die Feinde liebet, eure Brüder liebet. Glaubet nicht, Johannes habe nichts von der Feindesliebe befoblen, weil er von der brüderlichen Liebe nicht schwieg. Ihr liebet die Brüder. Wie, sagft du, lieben wir die Brüder? Untersuche, warum du den Feind liebst; warum liebst du ihn? Daß er gesund sen in diesem Leben? Wie, wenn es ihm nichts nühte? Daß er reich sen? Wie, wenn er durch seinen Reichthum verblendet würde? Daß er helrathe? Wie, wenn er ein bitteres Leben daraus hätte? Daß er Kinder habe? Wie, wenn sie bose sind? Es ist also dieses ungewiß, was du deinem Feinde wünschest, weil du ihn liebest. Wünsche ihm, daß er mit dir das ewige Leben habe; wünsche ihm, daß er dein Bruder sen.

Wenn du also dieses wünschest, indem du den Feind liebst, daß er dein Bruder sen, so liebst du, wenn du ihn liebst, deinen Bruder. Denn du liebst an ihm nicht das, was er ist, sondern was du willst, daß er sen. Die Dauerhaftigkeit des Holzes liegt vor euren Augen, Brüder; der beste Werkmann sicht das Holz, das ohne Fehler im Walde gefällt ist, er liebt es, und will, ich weiß nicht was, daraus machen. Denn er liebt es nicht darum, daß es immer so bleibe. In der Kunst sah er, was zukünstig ist, nicht in der Liebe, was ist, und er liebt, was er künstig machen will, nicht was es jest ist. So liebte auch Gott uns Sünder.

Bir fagen, daß Gott die Gunder liebte, denn er fagt: "Die Gefunden bedürfen des Arates nicht, mobl aber die Rranten. Matth. 9." Liebte er mohl dagu die Gunder, daß fie Gunder blieben? Wie ein Solz vom Balde fab uns ber Berfmeifter, und er dachte an das Gebaude, bas er baraus machen will, nicht an den Bald. Go fiebit auch du beinen Feind an, der dir widerfieht, wuthet, mit Worten beißt, mit Schmähungen überhäuft, mit haß verfolgt; du fiebit bier, daß er ein Mensch ift. Du fiebit dieg Alles, mas er wider dich getban bat. Daß er aber ein Denich ift, bagu ift er von Gott geichaffen worden. Daf er bich baft, das that er felbit; daß er dich beneidet, das that er felbit. 11nd mas faaft du in deiner Geele? Berr, fen ibm gnadig, vergib ibm die Gunden; flofe ibm eine gurcht ein, ändere ibn. 1) Trant. S. in East.

Du liebst nicht an ihm, was er ift, sondern was du willst, daß er sen. Wenn du daher den Feind liebst, so liebst du den Bruder. Daher ist die vollkommene Liebe die Feindesliebe, welche vollendete Liebe ist in der brüderlichen Liebe. Und Niemand sage, daß uns etwas Geringeres der Apostel Johannes einschärfte, und Shristus, unser Herr, uns mehr einschärfte. Johannes ermadnt uns, daß wir die Brüder lieben, Christus, daß wir auch die Feinde lieben! Sieh, warum dir Christus befahl, die Feinde zu lieben. Etwa, damit sie immer Feinde bleiben? Wenn er es befahl, daß sie Feinde bleiben, so bassest du, aber du liebst nicht. Sieh, wie er selbst liebte, oder weil er nicht wollte, daß seine Versfolger so bleiben, sagte er: "Bater, verzeihe ihnen, denn sie wissen nicht, was sie thun. Luc. 22."

Denen er verzieh, diese wollte er geändert; welche er geändert haben wollte, diese wollte er aus Feinden Brüder machen, und er machte es so. Er wurde getödtet, begraben, er stand auf, suhr gen himmel, schickte den Jüngern den beiligen Geist, sie fingen an mit Vertrauen seinen Namen zu verfündigen; sie wirkten Bunder im Namen des Gefreuzigten und Getödteten. Jene Mörder des herrn sahen es; und die sein Blut durch ihre Buth vergoßen, tranten es im Glauben

### bas de Shuter blieben? Blie ein Bolt vom Solde fob nod ben Werlmeifter, pub er bereit an bas Giblindt, bas er

Moonling Warrb. 9. Pieber de mobil boto die Gunber-

In der Feindesliebe ahme der Christ die Gute Gottes, Die Langmuth Christi und das Beispiel der Beiligen nach.

Diese Regel der Gute ift dir vorgesteckt, daß du die Gute beines Baters nachahmeft, ber seine Sonne aufgeben

<sup>1)</sup> Tract. 8. in Epist. Joan.

läft über Gute und Bofe, und regnen laft über Berechte und Ungerechte. Matth. 5. Denn du haft feinen Reind und Gott bat feinen. Du gwar baft den gum Reinde, der mit dir geschaffen wurde, jener aber den, welchen er fchuf. Bir lefen oft in der beiligen Schrift, daß die Bofen und Ungerechten Reinde Gottes find. Und er icont ibrer, bem der Reind nichts gurechnen fann, gegen den jeder Undant. bare Reind ift. Denn von ibm bat er das Mitleid, wenn er in Trubfalen ift. Denn darum wird er betrübt, daß er nicht bochmuthig werde, daß er demuthig Gott erfenne. Bas baft du alfo beinem Reinde, den du fo ungeduldig ertraaft, getban? Wenn er ben jum Reinde bat, ber ibm fo Bieles gab, der die Sonne aufgeben läßt über Gute und Bofe, und regnen läßt über Gerechte und Ungerechte, fo tannit du, der du meder Sonnenichein, noch Regen geben fannit, ein Ginziges beinem Reinde nicht bemabren, daß bu Friede babeft auf Erden als ein Menich von gutem Willen! Luc. 2. Wenn dir daber Diefer Maafitab der Liebe aufaeftellt mird, daß du deinem Bater nachabmend beinen Reind liebeft, - denn "liebet, fprach er, eure Reinde, Luc. 6;" wie murdeft bu in diefem Bebote geubt merden, wenn bu feinen Reind erduldeteft? Du fiebit alfo, daß es dir etwas nubt. Daf Gott den Bofen icont, foll dir dagu nuben, Mitleiden zu baben, weil auch bu vielleicht, wenn bu aut bift, von einem Bofen gut geworden bift, und wenn Gott ben Bofen nicht iconte, fo fonnteft auch bu nicht Dant fagen. Er moge alfo Undere verschonen, der auch dich verschonte. Denn der Bea der Erbarmung ift nicht ju fcbließen, wenn bu ibn betreten baft 1).

Es wurde ein Beispiel vorgestellt von Gott dem Bater, der seine Sonne aufgeben läßt über Gute und Bofe. Dieß sagte auch der Sohn Gottes nach der Annahme seines Fleisches durch den Mund seines Fleisches, das er annahm aus Liebe ju seinen Feinden. Denn der aus Liebe ju feinen

<sup>1)</sup> Enarr. in Ps. 54. n. 4.

Feinden in die Welt fam, der fand Alle als feine Feinde und Niemanden als seinen Freund. Er vergoß sein Blut für seine Feinde, aber durch sein Blut bekehrte er seine Feinde. Er tilgte durch sein Blut die Sünden seiner Felnde; und indem er ihre Sünden tilgte, machte er sie aus Feinden zu Freunden. Es zeigte der herr am Kreuze zuerst selbst, was er einschäfte. Denn da überall die Juden knirschten, zürnten, spotteten, böhnten, kreuzigten, sagte er: "Bater, verzeibe ihnen, denn sie wissen nicht, was sie thun. Luc. 23." Denn die Blindheit freuzigte mich. Die Blindheit kreuzigte und der Gekreuzigte machte ihnen von seinem Blute eine Augensalbe.

Aber die Tragen in der Erfüllung, die Bierigen jum Lobne, die ibre Reinde nicht lieben, sondern fich an ibnen rachen wollen, und nicht auf Gott feben, ba boch, wenn er fic an feinen Reinden rachen wollte, Riemand übrig bliebe, der ibn liebte, wie boren fie jene Stelle des Evangeliums, wo Chriftus am Rreuze fagte: Bater, verzeibe ibnen, benn fie miffen nicht, mas fie thun? Gie fagen, er fonnte es als Sobn Gottes, als Gingeborner des Baters. Denn das Rleisch bing am Rreuge, aber Gott mar verborgen. Wir aber, wer find wir, die wir diefes thun? Sat fich der betrogen, der Dief befahl? Das fen ferne. Wenn bu viel auf dich baltit, fo fieb auf Stephanus, beinen Mittnecht. Ift Stephanus Chriftus ber Berr, ber einzige Cobn Gottes? Ift Stephanus Chriftus der herr, von einer reinen Jungfrau geboren? Chriftus der herr fam nicht in dem Rleische der Gunde, fondern in der Alchnlichfeit des Alcisches, der Gunde; ift Diefes Stephanus? Er murde fo geboren, wie du, er ift daber geboren, wie auch bu, er ift von dem wiedergeboren, wie auch du, um denselben Breis erfauft, wie auch du, er gilt fo viel, wie auch bu. Es gibt nur Gin Mittel fur uns. Das Evangelium ift das Mittel, wodurch wir Alle gefauft find, dort du, bier jener. Beil wir Diener find, ift es das Mittel; weil wir Gobne find, ift es das Testament. Auf ibn fieb, auf beinen Mittnecht.

Weil du schwache Augen haft, so ift es für dich zuviel,

die Sonne zu sehen, siehe die Lampe. Denn zu seinen Jüngern sagte der Herr: Niemand zündet ein Licht an und stellt es unter den Scheffel, sondern auf den Leuchter, daß es Allen leuchte, die im Hause sind. Matth. 5." Das Haus ist die Welt, der Leuchter ist das Kreuz Shristi, das Licht am Leuchter ist Ehristus am Kreuze. In diesem Leuchter glänzte auch Jener, der früher die Kleider der Steinigenden bewachte, von Saulus Paulus, vom Wolfe das Schaf; groß und klein, ein Räuber und ein hirt der Lämmer; an diesem Leuchter glänzte er, da er sagte (Gal. 6): "Es sen aber serne, mich zu rühmen, außer im Kreuze unsers Herrn Jesu Christi, durch den mir die Welt gekreuziget ist und ich der Welt"

So laffet euer Licht leuchten vor den Menschen. Sieb, es leuchtet das Licht des Stenhanus, es leuchtet diefes Licht. Diemand fage; es ift ju viel fur mich. Er war ein Menfch, auch du bift ein Menich. Aber er empfing es nicht von fich. Empfing er es und verfagte er es dir? Es ift eine gemeinsame Quelle, trinte, wovon er trant. Er empfing es durch die Wohlthat Gottes, der Geber ift überreich, auch du bitte, und du empfängft es. Der Berr beschuldigt die Suden bitter und berbe, aber mit Liebe: "Webe euch, ihr Schrift. gelehrte und ibr beuchlerischen Bharifaer. Matth. 23." 2118 er dieß fagte, wer glaubte nicht, daß er fie haffe? Er fam an das Kreug und fagte: Bater, verzeihe ihnen, benn fie wiffen nicht, mas fie thun. Go redete auch Stephanus guerft: "Ihr Sartnädigen und unbeschnittenen Bergens und Obren!" Dief find die Worte des Stephanus, als er die Juden anredete: "Ihr widerftebet immer dem beiligen Beife, wie eure Bater. Belchen Propheten baben eure Bater nicht getöbtet ?" Endem er dieß fagt, baft er gleichsam, wutbet er gleichfam.

Die Zunge ruft, das herz liebt. Wir borten die Zunge reden, prufen wir die Liebe des herzens. Denn als fie zu den Steinen geeilt waren, so warfen fie Steine auf ihn, die fie felbst waren. Und da er in feiner Ermahnung so ernst war, sehet, welche Geduld er im Tode bewies. Denn diese

gerschmetterten durch Steinwürfe seinen Leib und er betete für seine Feinde; es wurde der außere Mensch vernichtet, aber es betete der innere. Was sagte er für sich? "Herr Jesu, nimm meinen Geist auf!" Für sich betend, stand er, für jene betend, kniette er; für sich erhoben, für jene gebogen, für sich aufrecht, für jene demütbig, er bog das Knie und sagte: Herr, rechne es ihnen nicht zur Sunde. Und da er dies sprach, so entschlief er.

D Schlaf der Ruhe 1)!

Co laffet euer Elde Lendere von Benfchen. Sith, er lendter bes Licht bei Greben. 12 lendter bei Licht beid Licht.

frence mich in eldmen, aufer im Arenje unfers herrn Jeste Cbreift, burch ben mir bie Welt gefrentiger ift und ich bee

Der Chrift hege teinen Saf gegen den Rachften.

50 to 100 to 50

Dieß ist die Gerechtigkeit, wenn man dir nicht fagt: "Den Splitter im Auge deines Bruders siehst du, und den Balten in deinem Auge siehst du nicht. Heuchler, wirf zuerst den Balken aus deinem Auge beraus, und alsdann suche den Splitter vom Auge deines Bruders herauszuziehen. Matth. 7." Der Zorn ist der Splitter, der Haß der Balken. Aber du ernährst den Splitter und er wird zum Balken; ein veralteter Zorn wird zum Hasse, ein gepflegter Splitter zum Balken. Damit also der Splitter nicht zum Balken werde, "so gehe die Sonne nicht über euern Zorn unter. Eph. 4." Du siehst und fühlst deinen Haß, und tadelst den Zürnenden. Rimm den haß hinweg und du weisest wohl zurecht. Der Zorn ist in seinem Auge, in dem deinen der Balken. Denn wenn du hasses, wie siehst du das, was du hinwegnimmst? Warum ist der Balken in deinem Auge? Weil du den dort entstandenen Splitter

fit felbit maren. Ilab ba ee in felige Crimabin.

<sup>1)</sup> Serm. 317.

verachteteft. Mit ihm schliefest du, mit ihm fiandest du auf; ihn hast du in dir ausgedrückt, durch falschen Argwohn ihn bewässert, und die Worte der Schmeichler und der, Böses von deinem Feinde dir hinterbringenden geglaubt und genährt. Den Splitter hast du nicht hinweggenommen, durch Nachlässigteit hast du einen Balten gemacht.

Nimm ben Balken von beinem Auge, und haffe beinen Bruder nicht. Erschrickt du oder nicht? Ich sage dir, haffe nicht. Du bist sicher und antwortest und sagst mir, was heißt hassen? Und was ist es Böses, wenn der Mensch seinen Feind haßt? Du hassest deinen Bruder, aber wenn du den haß verachtest, höre auf das, worauf du nicht achtest: "Wer seinen Bruder haßt, ift ein Todtschläger. 1 Joh. 3." Wer haßt, ift ein Mörder. Du hast fein Gift bereitet, du bist nicht mit dem Schwerte ausgegangen, um deinen Feind zu tödten, nicht Meuchelmord hast du bereitet, nicht Zeit, nicht Ort, endlich hast du das Laster selbst nicht gethan; du hast nur gehaßt, und zuerst siehst du dich getödtet, alsdann erst ihn 1).

"Die Sonne gebe nicht unter über euerm Zorne," Man verstebt es zwar, Bruder, nach der Zeit; weil nach der menschlichen Natur und nach der Schwachheit der Sterblichfeit, die mir tragen, und oft ein Zorn beschleicht, der aber nicht zum Morgen dauern soll. Berbanne ibn aus dem herzen, bis dieses sichtbare Licht untergeht, damit dich nicht seine unsichtbare Nacht übereile.

Aber auch auf eine andere Weise gibt es einen guten Sinn, weil unsere Sonne die Wahrheit der Gerechtigkeit, Ehristus, ist; nicht diese Sonne, welche auch von den Sundern gesehen wird, sondern jener Andere wird durch seine Wahrheit der menschlichen Natur nach beleuchtet, über der sich die Engel freuen; doch die menschlichen schwachen Augen des herzens zittern zwar vor seinen Strablen, werden aber doch zu seiner Betrachtung durch die Gebote gereinigt. Wenn diese Sonne im Menschen durch den Glauben zu wohnen

<sup>1)</sup> Serm. 49.

anfängt, fo vermöge ber Born nicht foviel über bich, wenn er entftebt, baf fie über beinem Borne untergebe, bas beift, Christus beine Geele verlaffe, weil er bei beinem Rorne nicht wohnen will. Denn er icheint gleichsam felbit von bir ju weichen, wenn du von ibm weicheft, weil der veralterte Born jum Saffe wird. "Denn jeder, der feinen Bruder baft, ift ein Todtichläger 1)."

Man muß machen, daß nicht der Born das Innerfte bes Bergens einnehme, und uns nicht beten laffe in unferm Rämmerlein bei verschloffener Thure, fondern es ichlieft felbit Gott die Thure gu. Er entfommt aber, ba feinem Bornigen fein Born ungerecht icheint. Denn fo mird ber veralternde Born jum Saffe, bis die gleichfam mit bem acrechten Schmerze vermischte Gufigfeit ibn nicht langer im Befafe bebalt, bis Alles vertrochnet und bas Befaf verbirbt.

Daber ift es viel beffer, mir gurnen Reinem auf gerechte Beife, ale baf wir gleichfam beim gerechten Borne burch Die verborgene Bewalt des Bornes jum Saffe fortichreiten. In der Aufnahme unbefannter Fremdlinge pflegen wir gu fagen, es fen viel beffer, einen bofen Menfchen zu ertragen, als vielleicht burch Unwiffenbeit einen guten auszuschlieffen, indem wir uns buten, feinen Bofen aufzunehmen, ber ben Reigungen des Bergens entgegen ift. Denn ungleich beilfamer ift es, auch dem gerecht antlopfenden Borne nicht bas Innere des Bergens ju öffnen, als ibn jugulaffen, da er nicht leicht vergebt, und vom Splitter jum Balten machst. Denn er magt es unverschämter Beife, auch ichneller ju wachsen, als man glaubt. Denn er errotbet nicht in der Rinfternif, wenn über ibm die Sonne untergegangen ift 1).

biele Soune im Menichen burch ben Glanden ju pobnen

<sup>1)</sup> Enarr. 2. in Ps. 25. n. 3.

<sup>2)</sup> Epist, 38.

#### 19.

Der Saf schadet dem Saffenden mehr als dem Wehaften.

For habet Feinde; benn wer lebt auf dieser Welt ohne Feinde? Sehet auf euch und liebet fie. Auf feine Beise fann dir ein tobender Feind so schaden, als du dir schadest, wenn du deinen Feind nicht liebst. Denn dieser fann entweder deinem Landgute, oder deiner Heerde, oder deinem Sause, oder deinem Magd, oder deinem Sobne, oder deinem Beibe, oder, wenn es viel ift, wenn er Macht hat, deinem Fleische schaden; fann er wohl, wie du, deiner Seele schaden 1)?

Es ift unmöglich, daß der, welcher den Nächsten haßt, sich nicht zuerst felbst schade. Denn Jenen sucht er äußerlich zu verlehen, sich aber verwüstet er innerlich. Um wie viel aber unsere Seele über dem Körper steht, um so mehr mussen wir für sie sorgen, daß sie nicht beschädigt werde. Es beschädigt aber seine Seele, wer den Nächsten haßt. Und was will er dem thun, den er haßt? Nimmt er ihm das Beld, wohl auch den Glauben? Beleidigt er seinen Ruf, wohl auch sewisen? Was er schadet, schadet er äußerlich, aber wie schadet er sich? Denn der ift sein eigener innerer Feind, welcher den Nächsten haßt.

Aber weil er nicht fühlt, mas er fich Bofes zufügt, so wüthet er gegen den Nächsten, und handelt um so gefährlicher, je weniger er seinen eigenen Schaden merkt, weil er durch die Buth das Gefühl verloren hat. Du wüthest gegen deinen Feind; indem du wüthest, wird er nackt, du ungerecht. Es ift ein großer Unterschied zwischen einem Nackten und einem Ungerechten. Jener verlor das Beld, du deine Unschuld. Untersuche, wer einen größeren Schaden erlitten hat?

13 Seven St.

<sup>1)</sup> Serm. 56.

Jener verfor eine zeitliche Sache, bu murbeft bem Untergange unterworfen 1).

Sieb, mas der Born fchadet. Erfenne beinen Reind, erfenne, mit wem du fampfeft auf dem Schauplate beines Bergens. Es ift ein enger Schauplat, aber Gott fiebt gu, Da bezähme beinen Reind. Billft du feben, wie er bein mabrer Reind ift? Du willft den Beren anbeten, bu fommit babin, wo du fagft: Bergib und unfere Schulden. Bas folgt? Bie auch wir vergeben unfern Schuldigern. Sier fieht Diefer Reind gegen bich; er gaunt ben Beg beines Gebetes ein, er errichtet eine Mauer und bu fannft nicht binausgeben. Wohl baft bu Alles gefagt im Baterunfer. Aber es fam: Bergib und unfere Schulden, wie auch wir vergeben unfern Schuldigern. Sieb da miderfpricht dir bein Reind, nicht vor dem Borbange, fondern im Innern, in Dem Gebeimniffe beines Bergens ruft und ichreit er gegen Dich. Man läßt dich nicht gegen beinen Reind wuthen, gegen diefen febre die Buth. "Es ift beffer, wer den Born beffeat, als mer eine Stadt einnimmt, Gprichm, 16." Go fagt die Schrift: Gie ift in deiner Sand; du fannft fie nicht todten, aber unterdrücken 2).

Büthet in dir der Mensch? Er wüthet, du bete; er haßt, du erbarme dich. Das Fieber seiner Seele haßt dich; er wird gesund werden und dir danken. Wie lieben die Aerzte die Kranken? Lieben sie die Kranken? Wenn sie die Kranken lieben, so wollen sie, daß sie immer krank sind. Darum lieben sie die Kranken, nicht daß sie krank bleiben, sondern daß sie aus Kranken gesund werden. Und wie viel erleiden sie gewöhnlich von den Wahnsinnigen, wie viele Schmähworte? Oft werden sie auch geschlagen. Er verfolgt das Fieber und verzeiht dem Menschen; und was soll ich sagen, Brüder! liebt er seinen Feind? Er haßt als seinen Feind die Krankheit, und liebt den Menschen, von dem er geschlagen wird. Er haßt das Fieber. Denn wovon wird er ge-

<sup>1)</sup> Serm. 82.

<sup>2)</sup> Serm. 315.

schlagen? Von der Arankheit, vom Fieber. Er hebt das auf, was ihm entgegen ift, damit das bleibe, was er wünscht. So mache es auch du; wenn dich dein Feind haßt und ungerecht haßt, so soust du wissen, daß die Begierlichkeit der Welt in ihm herrscht, darum haßt er dich. Wenn du auch ibn hassen, so vergiltst du Böses mit Bösem. Was heißt das? Einen Aranken beweinte ich, der dich haßte; jest beweine ich zwei, wenn auch du hasses.

#### es ju faarn, vergelor uicht; obliven ich bied nicht burch fagen bellen. Benn bu enclosche bas, mas bir vergebem

uicht missie und gib es nicht. Bas heife dos- als du feuft bem Petrenden verzeihen einrenn die Fendenden verzieden wiede Oder wenn du nichts zu verziehen das fo wage ich

# Der Chrift verzeihe feinem Beleidiger gerne.

"Wenn dein Bruder gegen dich gefündiget hat, so weise ihn zurecht, und wenn er Buße gethan hat, so vergib ihm, und wenn er siebenmal im Tage gegen dich gesündiget hat, und zu dir kommt und sagt, es reuet mich, so verzeihe ihm. Luc. 17." Siebenmal im Tage, heißt immer; so oft: etwa damit, wenn er achtmal fündigte, du ihm nicht verzeihen solltest? Was heißt also siebenmal? Immer, so oft er gesündiget und es bercut hat. Denn das ist: "Siebenmal am Tage will ich dich loben. Ps. 118," was in einem andern Psalm heißt: "Immer sen sein Lob in meinem Munde. Ps. 33." Und warum siebenmal für immer geseht wird, dafür gibt es einen sehr zuverlässigen Grund; denn wenn sieben Tage kommen und gehen, so vergeht die ganze Zeit.

Indem du also an Chriftus denfest und empfangen willft, was er verhieß, so faume nicht, das zu thun, was er befahl. Denn was versprach er? Das ewige Leben. Und was befahl er? Dem Bruder zu verzeihen. Gleich als sagte er

Co dod nicht meine, fendern bee Roomers

<sup>1)</sup> Tract. 8. in Epist. Joan.

dir: Du Mensch, verzeihe dem Menschen, daß ich zu die fomme. Aber ich will auslassen, oder vielmehr übergeben jene höheren göttlichen Berheißungen, worin uns unser Schöpfer seinen Engeln gleich machen will, daß wir mit ihm und in ihm und von ihm ohne Ende leben; um dieses zu übergehen, so willst du gerade das, was du deinem Bruder geben sollst, von deinem Gott nicht empfangen? Gerade das, sage ich, was du deinem Bruder geben sollst, willst du von deinem Herrn nicht empfangen? Sage mir, ob du es nicht willst, und gib es nicht. Was heißt das, als du sollst dem Bittenden verzeihen, wenn dir Flehendem verziehen wird? Oder wenn du nichts zu verzeihen haß, so wage ich es zu sagen, verzeihe nicht; obschon ich dieß nicht hätte sagen sollen. Wenn du auch nichts haß, was dir verziehen werden soll, so verzeihe.

Aber du faaft mir jett: Aber ich bin nicht Gott, ich bin ein fündiger Menfch. Gott fen Dant, daß bu beine Gunden befenneft; alfo verzeibe, daß auch dir verzieben werde. Es ermabnt uns jedoch felbit unfer Berr Cejus Chriftus, daß wir ibn nachabmen follen. Buerft felbit Gott, Chriftus, wovon der Apostel fagt: "Chriftus bat für uns gelitten, um und ein Beifviel ju binterlaffen, bag mir feinen Fufitavfen nachfolgen follen, der feine Gunde that, noch eine Luge in feinem Munde gefunden murbe. 1 Betr. 2." Und er felbit batte feine Gunde, und farb für unfere Gun. den und vergof fein Blut gur Bergebung der Gunden. Er übernahm für uns, mas er nicht mußte, um uns von der Schuld ju befreien. Er mußte nicht ferben und wir nicht leben, marum? Beil wir Gunder waren. Beder gebuhrte ibm der Tod, noch uns das Leben; mas ibm nicht gebubrte, Das empfing er, mas uns nicht gebührte, gab er.

Aber weil es sich von der Verzeihung der Sünden handelt, so haltet es nicht viel für euch, Ehristo nachzuahmen; böret den Apostel sagen: "Schenket euch, wie auch Gott in Ehristus sich euch schenkte. Send also Nachahmer Gottes. Eph. 5. Col. 3." Es sind nicht meine, sondern des Apostels Worte: Send also Nachahmer Gottes, wie theure Söhne.

Du beifft Sohn: Wenn du nicht nachfolgen willst, warum suchest du die Erbschaft? Dies würde ich sagen, wenn du keine Sünden hättest, welche du verziehen haben wolltest. Nun aber, wer immer du bist, so bist du ein Mensch; du kannst gerecht seyn, du bist ein Mensch; bist du ein Laie, so bist du ein Mensch; bist du ein Nonch, so bist du ein Mensch; bist du ein Nosch, sore die Stimme des Apostels: "Wenn wir sagen, daß wir keine Sünde haben, so täuschen wir und selbst. 1 Joh. 1."

Gener, ja jener Johannes und Evangelift, ben ber Serr por den Andern liebte, der Liebesjunger an feiner Bruft, fagt felbit : Wenn wir fagen, er fagt nicht, wenn ibr faget, feine Sunde ju baben, fondern : "wenn wir fagen, baf wir feine Sunde baben, fo taufchen wir und felbft und es ift feine Babrheit in uns." Er nabm auch fich bingu, um auch bei der Bergeibung gu fenn. "Wenn mir aber unfere Gunden befennen, fo ift er treu und gerecht, daß er uns die Eunden pergebe und und von jeder Miffethat reinige." Wie reiniget er? Durch Bergebung; bu wirft gleichsam nicht finden, daß er bestrafe, fondern daß er vergebe. Wenn wir alfo Gunden haben, Bruder, verzeiben wir den Bittenden. Behalten mir in unferm Bergen gegen Niemanden einen Groll gurud. Denn um fo mehr vertebrt eine jurudgehaltene Reinbichaft unfer Berg. Ich will alfo, bag du verzeiheft, weil ich ben um Bergebung Riebenden vor mir babe. Du mirft gebeten, verzeibe, und wirft gebeten und bitte; du wirft gebeten, fo verzeibe, du bitte, daß bir verzieben werde 1).

be beine Babe and bim Migre barbriggent und bu bich burt

bort Leine Gabe nor bem Allage." Gott iftener nicht, weil

<sup>1)</sup> Serm. 114.

bin es verfigiebe, beine Babe bargubringen; bich fiche Gott

De beifet Cobe: Ween to nicht nobfolgen will , marun be

# Der Christ bitte um Verzeihung.

Barum verachten die meiften Menschen die Gunden und fagen : Bas babe ich Grofes gethan? Gegen einen Menfchen babe ich gefündigt? Willft bu wiffen, daß du durch Die Gunde gegen den Nachsten bir den Tod bereitet baft? Benn dich jener, gegen den du gefündiget baft, amischen bir und fich jurecht gewiesen bat, und bu ibn boreft, fo bat er Dich gewonnen. Mattb. 18. Was beift bas, er bat bich gewonnen, alb, baf bu ju Grunde gegangen mareft, wenn er dich nicht gewonnen batte? Denn wenn bu nicht gu Grunde gegangen mareft, wie batte er bich gewonnen? Diemand alfo achte es gering, wenn er gegen den Bruder funbigt. Denn an einem andern Orte fagt der Apoftel: "Go aber gegen die Bruder fündigend, und ibr fcmaches Ge. miffen todend, fundiget ihr gegen Chriffus. 1 Cor. 8:" darum weil alle Blieder Chrifti geworden find. Bie, fündigeft du nicht gegen Chriffus, wenn bu gegen das Glied Chrifti fündigest?

Niemand also sage, ich fündigte nicht gegen Gott, sondern gegen den Bruder. Gegen den Menschen habe ich gefündigt, es ift eine geringe oder gar keine Sünde. Bielleicht fagst du, sie ist gering, weil sie leicht geheilt wird. Du sündigtest gegen den Bruder, leiste Genugthuung, und du bist geheilt. Bald haft du eine tödtliche Sache gethan, aber hast du sobald ein heilmittel gefunden? Wer von und, meine Brüder, kann das himmelreich hoffen, da das Evangelium sagt: "Wer sagt zu seinem Bruder, du Narr, der ist des höllischen Feuers schuldig? Matth. 5." Ein großer Schrecken; aber sieh dort das heilmittel: "Wenn du deine Gabe auf dem Altare darbringest, und du dich dort erinnerst, daß dein Bruder etwas gegen dich habe, so verlaß dort deine Gabe vor dem Altare "Gott zürnet nicht, weil du es verschiebst, deine Gabe darzubringen; dich sucht Gott

mehr, als beine Gabe. Denn wenn du ein feindseliges Gemuth gegen beinen Bruder mitbringest und mit deiner Gabe vor Gott fommft, so antwortet er dir: Du bist ju Grunde gegangen, was haft du vor mich gebracht? Du bringst deine Gate, aber du bist feine Gabe Gottes.

Chriftus fucht mehr ben, welchen er mit feinem Blute erlöste, als was du in deiner Schener findeft. Alfo "verlaffe dort deine Gabe vor dem Altare, und gebe, verfobne bich guvor mit beinem Bruder, und fo fomme und bringe bein Geschent dar." Siehe diese Schuld ber Solle, wie tatb fie gelöst ift. Roch nicht verfobnt, verdienteft bu bie Solle: verfobnt, bringft du ficher beine Babe auf dem Altare bar. Die Menschen aber beleidigen gerne und suchen schwer Die Gintracht. - Bitte, fpricht er, den Menschen um Bergeibung, den du beleidigt haft, und er fagt: Sch merde mich nicht demuthigen. Bore wenigftens auf deinen Gott, wenn bu deinen Bruder verachteft. "Ber fich erniedrigt, wird erhöht werden." Billft du dich nicht erniedrigen, der bu gefallen bift? Es ift ein großer Unterschied amischen einem, der fich erniedrigt, und der gefallen ift. Du liegft fcon und willft dich nicht erniedrigen? Wohl wurdeft du fagen: Sch will mich nicht erheben, wenn du nicht batteft fallen wollen 1).

Wie Viele wissen, daß sie gegen die Brüder gesündigt haben, und die nicht sagen wollen: Bergib mir? Sie erstötheten, nicht zu fündigen, und errötben, zu bitten; sie ersöthen über die Verdemüthigung. Euch also ermahne ich zuerft, die ihr immer in Zwietracht mit enern Brüdern lebet, und euch auf euch berufet und nur euch betrachtet, und in eurem Innern euch ein gerechtes Urtheil sprechet und ihr findet, daß ihr nicht hättet thun sollen, was ihr gethan babt, nicht hättet sagen sollen, was ihr gesagt habet; bittet, Brüder, eure Brüder um Vergebung, thut euern Brüdern, mas der Apostel sagt: "Vergebend, wie euch Gott auch vergeben hat in Ehristo, Eph. 4:" thut es und erröthet nicht, um Verzeihung zu bitten 2).

<sup>114 2)</sup> Serm. 211. 411 (114 115) 115 116 116 116 116 116 116

mebr, ale beine Gabe. Deng wenn ba ein feinbfetiges Be-

muth gegen beinen Beuder mittlingen und mit beiner Gabe vor Gott kommit, so aatwor 200 eter: Du bift, zu Grunde gegangen, was bas bu von ind gebraches Du beingst beine

Der Chrift liebe den Rachften, aber nicht feine Gande.

made but in beinte Schenen Andere. Stip greet.

"Wenn bein Bruder gegen dich gefündiget bat, fo weife ibn gwifchen dir und ibm allein gurecht. Matth. 18." Es ermabnt und unfer Serr Tefus Chriffus, nicht gegenfeitig unfere Gunden ju überfeben, fondern gwar nicht bloß ju tadeln, fondern ju beffern fuchen. Denn er fagte, baf ber geschickt fen, den Splitter vom Auge des Bruders beraus. junehmen, der felbft feinen Balfen in feinem Muge bat. 2Bas aber diefes fen, will ich fury gei en. Der Splitter im Muge ift ber Born, der Balten ift der Saf. Benn alfo ber, melder baft, einen Zurnenden gurecht weißt, fo will er ben Splitter vom Muge feines Bruders berausnehmen, aber durch ben Balfen wird er gehindert, den er felbit im Auge tragt. Der Splitter ift der Anfang jum Balfen. Denn wenn der Balfen entftebt, fo ift er juvor Splitter. Indem bu den Splitter begeft, giebft du ibn jum Balten beran; indem du ben Born durch bofen Argwohn nabreft, fo ergiebst du ibn jum Saffe. Es ift aber ein großer Unterschied amischen ber Gunde eines Zurnenden und der Graufamteit eines Saffenden. Denn auch über die Rinder gurnen wir, wer aber haft Die Rinder? Und wir geben den Rindern auf feine andere Beife eine Bucht, als daß wir ein wenig gurnen und unwillig find, und doch wurden wir feine Rucht geben, außer durch Liebe.

Bis dahin haft nicht jeder, der gunt, daß er zuweilen mehr zu haffen scheint, wenn er nicht zurnt. Gesett, ein Anabe wollte in dem Wasser eines Flusses spielen, durch deffen Gewalt er zu Grunde ginge; wenn du es siehst und es geduldig gestattest, so haffest du; deine Nachsicht ift fein Tod. Um wie viel besser ift es, wenn du zurnest und zurechtweisest, als wenn du nicht zurnest, und zu Grunde geben

laffeft? "Wenn bein Bruder gegen dich gefündigt bat, so weise ihn zwischen dir und ihm allein zurecht." Wenn du es nicht thuit, bist du schlimmer. Er hat ein Unrecht gethan, und dadurch sich eine schwere Wunde geschlagen; verachtest du die Wunde deines Bruders? Du siehst, oder sahft ihn zu Grunde geben, und gestattest es? Du bist schlimmer, wenn du schweigst, als wenn jener sündigt.

Wenn also gegen uns Jemand fündigt, so haben wir eine große Sorge, nicht für und, denn es ist ehrenvoll, die Beleidigungen zu vergessen, aber vergiß dein Unrecht, nicht die Wunde deines Bruders. Also weise ihn zwischen dir und ihm zurecht, indem du auf Besterung, nicht auf Beschämung siehst. Denn vielleicht sucht er aus Scham seine Sünde zu vertheidigen, und so macht du ihn, statt besser, vielmehr schlimmer. "Weise ihn also zwischen dir und ihm allein zurecht. Wenn er dich hört, so hast du deinen Bruder gewonnen").

Man sehe darauf, wie man die Sünden ertragen musse. Denn Einige scheinen die Sünden zu ertragen, und schweigen zur Sünde; diese Geheimbaltung ist zu verabscheuen. Ertrage den Sünder, nicht daß du den Sünder an ihm liebst, sondern daß du die Sünde seinetwegen verfolgest. Liebe den Sünder, nicht in soweit er Sünder, sondern insoweit er Mensch ist. Wenn du den Kranken liebst, so verfolgst du das Fieber; denn wenn du das Fieber verschonest, so liebst du den Kranken nicht. Sage also deinem Bruder die Wahrheit und verschweige sie nicht. Nicht lügenhaft, sondern mit offener Wahrheit sage ihm, was wahr ist, aber ertrage ihn, bis er sich bessert 2).

Es flebt geschrieben: "Wer die Zucht wegwirft, ift unglücklich. Weish. 3." Dazu kann man noch wohl hinzusepen: Wie der unglücklich ift, welcher die Zucht wegwirft, so ift der grausam, der die Zucht nicht anwendet 3). Die

<sup>1)</sup> Serm. 82.

<sup>2)</sup> Serm. 4.

<sup>3)</sup> Serm. 13.

Rucht ift gleichsam bie Liebe; er will ibn ju einem guten Leben bringen, und um fo mehr will er ibn beffern, je mehr er ibn liebt. Go auch Gott, liebt er uns nicht? Richt Dagu ermabnt er uns, unfere Reinde ju lieben, daß wir, fo weit wir fonnen, ibnen abnlich merden. Denn er fagt: "Send alfo vollfommen, wie euer Bater im Simmel, der feine Sonne aufgeben läßt über Gute und Bofe, und regnen läßt über Gerechte und Ungerechte. Matth. 5." Bie groß ift alfo die Liebe Gottes, da er für die Gunder und die Gott. Tofen Chriftus gur Arengiqung Schickte, und um ben Breis feines Blutes und erlöste, da wir feine Reinde maren, indem er das liebte, mas er machte, fatt beffen, ber es machte? Da wir alfo diefest thaten, fandte Gott, wie ber Apoftel faat (Bal. 4.), feinen Gobn und gab ibn für uns Gottlofe andern Gottlofen gur Tödtung bin. Und wenn den noch nicht Glaubigen ein folches Befchent gegeben murbe, mas ift alfo ben Glaubigen aufbehalten? Sieb, wie Gott Die Menschen liebt : feben wir, Bruder, ob er fie nicht guchtigt, ob er fie nicht gurechtweist? Wenn er fie nicht gurechtweist, mober die Sungerenoth, mober die Krantheiten, mober Beft und Rrieg? Denn alles diefes ift eine Burechtweisung Gottes. Wie er alfo liebt, und doch guchtigt, fo bandle auch bu, wenn du Semand in deiner Gewalt baft ; obwohl du die Meigung der Liebe bemabreft, verfage ibm doch nicht die Ruthe der Rüchtigung; weil, wenn du fie verfagit, du feine Liebe haft, weil er in feinen Gunden ftirbt, da er vielleicht, gurechtgewiesen, fie verlaffen batte; und es wird bir mebr au einem mabren baffe angerechnet 1).

Es ist eine falsche und verkehrte Liebe, den Günden die Zügel zu lassen. Zu seinem großen Schaden, zu seinem großen Berderben sieht der Sohn die Sanstmuth des Baters, um nachher die Strenge Gottes zu fühlen; aber nicht allein, sondern mit seinem nachlässigen Bater. Denn wie? Wenn er selbst nicht fündigt, und nicht das thut, was der Sohn, soll er darum nicht den Sohn von seiner Gottlosig-

<sup>2)</sup> Serm. 5.

feit abhalten? Oder vielleicht wird dem Sohne nachgesehen, weil auch der Bater es thäte, wenn ihn das Alter nicht hinderte? Die Sünde, die dir an deinem Sohne nicht miß. fällt, gefällt dir; aber das Alter, nicht die Begierde halt ab 1).

days of their the Butt that the Party of the

Seber bat Cobne, ober mill fie beben; obie menn et burch.

Start. Bruber, bad große Reggniff, bie geofie Regel.

Der Christ übe die driftliche Zurechtweisung.

Brüder, wenn ihr die Liebe erhalten wollet, so glaubet vor Allem nicht, daß die Liebe nichtig und aufrührerisch sen, und nicht mit Sanftmuth, sondern nur mit Fahrlässig-keit und Nachlässigieit vereinigt werden könne. Nicht so wird sie erhalten. Glaube nicht, daß du alsdann deinen Anecht liebest, wenn du ihn schlägst, oder daß du dann deinen Sohn liebest, wenn du ihm keine Zucht gibst, oder daß du dann deinen Nachbar liebest, wenn du ihn nicht zurechtweisest. Dieß ist nicht Liebe, sondern Schlassbett. Es brenne die Liebe, zu bestern, zurechtzuweisen; aber wenn die Sitten gut sind, so gefallen sie, wenn böse, so werden sie gebessert und zurechtzeweisen. Liebe am Menschen nicht den Frrthum, sondern den Menschen, denn den Menschen hat Gott, den Frrthum bat der Mensch selbst gemacht.

Liebe das, was Gott gemacht hat, aber liebe nicht, was der Menich gemacht hat Wenn du dieses liebst, so bebst du es auf; wenn du jenes liebst, so besserft du es, wenn du auch zuweilen wegen der Liebe der Zurechtweisung würbest. Daber wurde durch die Taube die Liebe angezeigt, die über den hern herabkam; in jener Gestalt, in welcher der beilige Geist herabkam, wodurch uns die Liebe eingegossen wurde. Warum dieses? Die Liebe hat keine Galle, doch

<sup>1)</sup> Enarr. in Ps. 50. n. 24.

tämpft fie mit ihrem Schnabel und ihren Flügeln für ihr Neft, fie wüthet ohne Bitterfeit. Dieß thut auch der Bater, wenn er den Sohn züchtiget, er züchtigt ihn zur Besserung. Damit der Verführer vertaufe, schmeichelt er mit Bitterfeit; um zu züchtigen, straft der Vater ohne Galle. So send gegen Alle.

Sebet, Brüder, das große Zeugniß, die große Regel. Jeder hat Söhne, oder will sie haben; oder wenn er durchaus nicht leibliche Sachen haben will, so will er doch geistige. Wer sollte nun seinen Sohn nicht züchtigen? Welcher Vater ertheilt keine Zucht? Und doch scheint er zu wüthen. Die Liebe wüthet, sie wüthet gleichsam ohne Galle, nach Art der Tauben, nicht der Raben. Ein kurzes Gebot wird dir gegeben, liebe und thue, was du wills; magst du schweigen, so geschehe es in Liebe, magst du schreien, so geschehe es in Liebe, magst du schonen, so geschehe es in Liebe. Im Junern sen die Wurzel der Liebe, von dieser Wurzel kann nur Gutes entspringen 1).

Micht jeder, der fcont, ift ein Freund, nicht jeder, der guchtigt, ift ein Feind. Beffer find die Schläge des Freundes, als die freiwilligen Ruffe des Reindes. Beffer ift es, mit Ernft ju lieben, als mit Sanftmuth ju bintergeben. Es ift beffer, wenn dem hungernden das Brod genommen wird, wenn er, bes Brodes ficher, die Bucht vernachläffigte, als daß es dem Sungernden gebrochen wird, daß er verführt in feiner Ungerechtigfeit bleibe. Cowohl wer einen Bahnfinnigen bindet, als wer einen Schlaffüchtigen aufwect, ift beiden läftig, liebt aber beide. Wer fann und mehr lieben als Gott? Und doch verfäumt er nicht, und nicht nur fanft zu belehren, fonbern auch beilfam ju erschrecken. Indem er dem Sanften, womit er troftet, oft auch das beifendfte Seilmittel der Trubfal beimifcht, übt er durch den Sunger auch fromme und demuthige Batriarchen; das tollfühne Bolf fucht er mit fcwerern Strafen beim; er nimmt vom Apostel nicht den

<sup>1)</sup> Tract. 7. in Epist. Joan.

Stachel des Fleisches, jum dritten Mal gebeten, daß er die Tugend der Schwachbeit vollende. Lieben wir auch unsere Feinde, weil dieß gerecht ift, und es Gott besiehlt, daß wir Söhne senen des himmlischen Vaters, der seine Sonne aufgeben läßt über Gute und Böse und regnen läßt über Gerechte und Ungerechte. Aber wie wir diese seine Gaben loben, so sollen wir auch an seine Züchtigungen an denen, die er liebt, denten 1).

## mand glaube, er welfe gurecht, auch menn er beitebrt hant beite und ben Gunber verta, be ber ebortemuth, inten bar bewerten ber Bourtemuth, inten ba

jage bee Apolick i School vonn Jemand von inen Bergehen Abereilt wurde, is welfte einen folden zurecht, ihr die ihr gelitig kool Gal-9-8 Aldbann fold er, daß Nice

Wie die bruderliche Zurechtweisung beschaffen senn muß.

"Wenn dein Bruder gegen dich gefändigt bat, so verweise es ihm zwischen dir und ihm allein. Matth. 18." Warum? Weil er gegen dich gefündigt hat. Was heißt das? Du weißit, daß er gefündigt hat. Denn weil es gebeim war, als er gegen dich sündigte, so suche das Geheimnis, wenn du ihm sein Vergehen vorweisen willt. Denn wenn du es allein weißit, daß er gegen dich sündigte, und du willst ihn vor Allen anschuldigen, so bist du kein Zurechtweiser, sondern ein Verräther. Es sündigte also gegen dich bein Bruder; wenn du es allein weißit, so hat er wahrhaft gegen dich gefündigt. Denn wenn er dich bei vielen Zeugen beleidigte, so sündigte er gegen sie, die er zu Zeugen seines Unrechtes gemacht hat.

Denn ich fage, theuerste Brüder, daß ihr euch einander felbst vergeben könnet. Wenn Jemand, indem ich es höre, meinen Bruder beleidigt, so sen es ferne, daß ich mich nicht selbst beleidigt halte. Auch mir hat er es gethan; ja er hat es mir gethan, weil er glaubte, daß es mir gefalle, was er

<sup>2)</sup> Epist. 93, n. 4.

thut. Daher muffen die Vergeben, die vor Mehrern begangen wurden, auch vor Mehrern jurechtgewiesen werden, was beimtich begangen wurde, muß auch insgehelm zurechtgewiesen werden 1).

Nichts aber beweist fo den geifligen Mann, ale die Bebandlung der fremden Gunde, da man vielmehr auf feine Befreiung, als feine Berfvottung, querft auf Sulfe, als auf Bormurfe benft und nach Rraften es ausführt. Und darum fagt der Apoftel: "Bruder, wenn Cemand von einem Bergeben übereilt murbe, fo meifet einen folchen gurecht, ibr die ibr geiftig fend. Gal 9." Alebann fagt er, daß Diemand glaube, er weise gurecht, auch wenn er verfehrt banbelt, und den Gunder verlacht, oder ibn ale folg und unverbefferlich binftellt: "im Beifte ber Sanftmuth, indem bu auf dich ficbeft, bamit nicht auch du versucht werdeft." Denn nichts neigt fo febr jum Mitteiden bin, als der Gedante an die eigene Gefahr. Daber wollte er, daß man weder die Burechtweisung verabfäume, noch fich in einen Streit einlaffe. Der Friede alfo und die Liebe follen durch den Gedanten an die eigene Gefahr im Bergen bewahrt werden; die Art ber Rede aber, foll fie ftarfer oder fanfter fenn, foll nach dem Maake des Wobles deffen, den du gurechtweifeft, eingerichtet werden. Denn an einer andern Stelle fagt er: "Der Diener bes herrn aber foll nicht freiten, fondern fanft gegen Alle, gelehrig und geduldig fenn. 2 Tim. 2."

Und damit Niemand glaube, er durfe darum die Zurechtweisung nicht vornehmen, fügt er hinzu: "Er soll mit Bescheidenheit die Andersdenkenden zurechtweisen." Bie können wir mit Bescheidenheit zurechtweisen, wenn wir nicht die Milde im Herzen baben und einige bittere Arznei in die Worte der Zurechtweisung legen? Nie also sollen wir dieß Geschäft der Zurechtweisung übernehmen, wenn wir nicht unser Gewissen zuerst gefragt haben, ob wir es mit Liebe thun. Wenn aber Lästerung, oder Drohungen, oder auch Bersolgungen die Seele dessen, den du zurechtweisest, zer-

d) Eppilt, 23, n. d.

<sup>1)</sup> Serm. 82.

reifen, wenn er noch durch dich geheilt werden kann, wie es scheint, so antworte nichts, bis du zuerst geheilt bist, damit du nicht etwa durch deine fleischlichen Bewegungen einwilligest, ihm zu schaden, und deine Junge hingibst der Sünde zu Waffen der Gottlosigkeit, um Böses mit Bösem zu vergelten, oder Nache für Nache. Denn was du mit zerrissenem Herzen sagst, ist ein Angriff eines Strasenden, nicht die Liebe eines Bessenden.

Liebe, und fage, was du willft; auf feine Weise ift es eine Schmähung, was wie Schmähung klingt, wenn du dich erinnerst und fühlest im Schwerte des Wortes Gottes, daß du den Menschen von der Belagerung der Sünden besreien wollest. Wenn du etwa, wie es gewöhnlich geschieht, mit Liebe eine solche Handlung unternimmst, und mit einem Herzen voll Liebe sie beginnest, aber während der Handlung etwas dich befällt, was dir widersteht, dich abhält, den Febler zu züchtigen und dich selbst dem Menschen seindselig macht; so mußt du nachber mit Thränen diesen Schmuß abwischen und du wirst dich daran viel heilsamer erinnern, als wir über Anderer Sünden uns nicht erheben sollen, da wir selbst bei der Zurechtweisung fündigen, da uns leichter der Zorn des Sündigenden zornig, als das Mitleiden mitleidig macht 1).

And S and down shad enamended and had amounted A Til and

burch bie Berfe ber Barmbergiofett: "Bebfingen mit bem

Die Liebe des Menschen soll sich in Werken der Barmherzigkeit zeigen.

Brothe Can the clean. Office in once made chest, forders

Wenn du die Barmherzigkeit Gottes erlangen willft, so sen barmherzig. Wenn du dem Menschen, da du Mensch bift, die Menschlichkeit versagft, so wird auch Gott dir die

im Smiffbruche ift. Wenn er fich aber an bat frubere Bebeit

<sup>2)</sup> In Expos. Epist. ad Gal. n. 56. 57.

Bottlichkeit verfagen, daß beißt, die Unverweslichkeit ber Unfterblichfeit, welche uns Gott gibt. Denn Gott bebarf Nichts von dir, du aber bedarfit Gottes. Er bittet um nichts, um felig ju fenn, bu aber fannft, wenn bu es nicht von Bott erhaltft, nicht felig fenn. Bas erhaltft bu von ibm? Co weiß nicht, ob du es magen murbeft, bich zu beflagen, wenn du von dem, der Alles erschuf, etwas empfingeft, welches das Borguglichfte ift. Aber er gibt dir nichts von dem, mas er fcuf, fondern fich dir felbit jum Genuffe, fich felbit, ben Schöpfer von Allem. Denn mas fann von allem Er. Schaffenen beffer und iconer fenn, als der Schöpfer, ber es bildete ? Und wie will er es dir geben, etwa für deine Ber-Dienfte? Wenn du frageft, was du verdieneft, fo fieb auf beine Gunden; bore die Berdammung, Die Gott über Die Uebertretung aussprach: "Erde bift du, und gur Erde fouft du gurudfebren, Ben. 3.", weil die Drobung voranging, als bas Gebot gegeben murbe: "In welchem Tage ibr bavon nehmet, werdet ibr des Todes fterben. Ben 2."

Wenn du nach einem Verdienste für die Sünden frags, was begegnet dir als Strafe? Vergiß also deine Verdienste, daß sie dich im herzen nicht erschrecken; oder vergiß sie vielmehr nicht, damit du nicht durch Stolz die Erbarmung verlierest. Empschlen wir und, Brüder, Gott durch die Werke der Barmberzigkeit. "Lobsingen wir dem herrn, weil er gut, weil in Ewigkeit seine Erbarmung ist. Pf. 117." Bekenne, daß Gott Erbarmen hat, und die Günden den Bekennenden vergeben will. Aber bringe ihm ein Opfer. Erbarme dich, Mensch, des Menschen, und deiner wird sich Gott erbarmen.

Du bist ein Mensch und der Andere ist ein Mensch und beide send ihr elend. Gott ist aber nicht elend, sondern barmherzig. Wenn aber der Elende sich des Elenden nicht erbarmt, wie bittet er den um Mitseid, der nie unglücklich ift? Schet, was ich sage, Brüder. Wer gegen einen Schisfbrüchigen grausam ist, der ist so lange grausam, als jener im Schissbrüche ist. Wenn er sich aber an das frühere Leben erinnert, und wenn er den Unglücklichen gesehen hat, so

trifft ibn einmal ein ähnliches Unglück und so beugt ihn bas gemeinsame Elend, den die menschliche Natur nicht zum Mitleiden bewegen konnte. Wie schnell erbarmt er sich des Knechtes, der ihm einmal diente? Wie schnell hat der, welcher ein Kausmann ift, mit dem Mitleiden, der in der Waare hintergangen wurde? Mit einem Menschen, der den Verluft seines Sohnes beslagt, hat der bitteres Mitleid, welcher einmal etwas Achnliches beweinte. Daber bricht jegliche Härte des menschlichen herzens das ähnliche Unglück.

Benn du alfo, der du entweder unglücklich marft, oder fürchteft es zu werden - denn fo lange du bier lebft, darfit du fürchten, was du nicht warft und dich erinnern, was bu warft und bedenfen, was du bift, - wenn du alfo im Andenfen an das vergangene Elend, und an das gefürchtete fünftige, und an das gegenwärtige dich nicht erbarmeft des unglückseligen Menschen, der beiner Gulfe bedarf, wie fannft bu erwarten, daß nich deiner Gener erbarme, der niemals ungludlich ift? Und du gibit nicht von dem, was du von Bott empfangen baft, und willft, daß Gott dir von dem geben foll, mas er von dir nicht empfing? Hebet, Bruder, übet Ditleiden, weil der Gunder viele find. Es gibt feine andere Rube, feinen andern Beg, ju Gott ju gelangen, modurch wir erneuert und mit dem verfobnt werden, den wir zu unferer größten Befahr beleidigt baben. Wir werden vor fein Ungeficht fommen, ce reden dort für une unfere Berte, und fie reden fo, daß fie unfere Beleidigungen überwiegen. Denn mas mabr ift, das wird fiegen, entweder gur Strafe, menn Die Gunden, oder gur Rube, wenn die guten Berfe es ver-Dienten.

Es gibt aber eine doppelte Barmbergigkeit in der Kirche, die eine nämlich, wobei Niemand ein Geld und eine Arbeit verwendet, die andere, welche von uns Arbeit und Geldaufwand erfordert. Jene, welche von uns fein Geld und keine Arbeit erfordert, besteht in der Seele, daß du deinem Beleidiger verzeihest. Bur Austheilung dieser Barmberzigkeit ift dein Schap in deinem herzen; dort zeigst du dich vor

Gott. Man sagt dir nicht, nimm beinen Sad hervor, öffne den Rasten, gib dein Getreide weg; auch sagt man nicht, tomme, gehe, laufe, eile, bitte, besuche, arbeite. An einem Orte stehend, hast du von deinem Herzen hinweggegeben, was du gegen deinen Bruder hast, du hast Mitleiden erwiesen, ohne Rosten, ohne Arbeit, durch blose Güte, durch den blosen Gedanken an das Mitleiden. Denn wenn wir sagen, gebet eure Habe den Armen, scheinen wir hart zu senn. Gewiss sind wir auch da fanft und leicht, wenn wir sagen, gebet ohne Minderung, vergebet, daß auch euch vergeben werde.

Bir fagen jedoch auch diefes, gebet und es wird auch euch gegeben werden. Diefes verband Gott im Gebote und Drudte jene amei Arten der Barmbergiafeit fo aud: Bergebet und es wird euch vergeben werden; gebet und es mird euch gegeben merden. Sieb, ob Gott uns nicht mehr gibt? Du vergibst dem Menschen, worin dich ein Mensch beleidiget bat, es verzeibt bir Gott, worin ber Menich Gott beleidiget bat. Bit es aber daffelbe, Bott und Menichen zu beleidigen ? Allfo aab er dir mehr, weil du das verzieben baft, morin du als Menich beleidiget murdeft; jener vergibt das, worin Gott beleidigt murde. Soret eine andere Urt der Barmbergiafeit. Du gibft Brod, Gener gibt das Leben; du gibft einem Durftigen einen Becher voll Baffers und Gener gibt dir ben Becher feiner Beisbeit. Kann es mobl verglichen merden, mas du gibft und mas bu empfangft? Sich, wie man mudern muß. Wenn Jemand wuchern will, fo verhindern mir es durchaus nicht; aber er foll Jenen geminnen, welcher nicht arm wird, wenn er Bieles und Grofes gibt, und dem auch das gebort, was bu ibm immer gibft, damit bu es beffer und mebr erhältit 1).

if bein Schop in beinem Dergens ther geigt bn bich ner-

Es gibt ober eine boppelte Barmbertiefeie in ber Lirde

<sup>1)</sup> Serm. 259.

wend erforbert, beuthe in ber Seile, bag bu beinem Be-Urbeit erforbert, beuthe in ber Seile, bag bu beinem Beleibiger vergelbeil. Bur Aufthelippa biefer Barmbergiefele

gibt, in Berlichmenbang. Gott wid urden einen Beigigen, noch einen Derfichmender. IBas. 32 bak., folls du anlegen, nicht verfichlendern. Ibe länzsfer. von boken fiene, aber ibr

## Der Christ soll Almosen geben.

"Für den fieht ein Gericht ohne Erbarmen bevor, der nicht Barmbergigfeit hatte. Sat. 2." Was du immer für Fortschritte macheft, boffe auf die Erbarmung. Denn wenn Die Gerechtigkeit ohne Mitleiden ausgeübt wird, fo findet fie in Redem etwas Berdammungswerthes. Wie troffet uns Die Schrift? Gie ermabnt und, Barmbergiafeit ju üben und dad, was wir im Ueberfluffe baben, binmeagugeben. Bir baben aber vieles Ueberfluffige, wenn wir nur das Nothwendige behalten, denn wenn wir das Nichtige fuchen, fo nüst es nichte: Bruder, fuchet, was dem Werfe Gottes, nicht mad eurer Begierde genügt. Gure Begierde ift nicht Das Werf Gottes. Eure Geftalt, euer Leib, eure Geele, Dief Alles ift ein Werf Gottes. Siebe, was binreicht, und du wirft feben, wie wenig es ift. Der Bittme reichten zwei Silberlinge bin, um Almosen ju geben, es reichten zwei Gilberlinge bin, um bas Reich Gottes zu faufen. Gebet, daß bas, mas euch genügt, nicht nur gering ift, fondern daß auch Gott felbit nicht Bieles von euch fordert. Siebe, mas er bir gegeben bat, und von dem nimm, mas hinreicht: das Heberflüffige ift das Rothwendige für Andere. Das Ueber-Auffige der Reichen ift das Nothwendige der Armen. Wenn man Ueberfluffiges hat, bentt man frembe Sache 1).

Send Christen, es ift zu wenig, nur Christen zu heißen. Warum gebet ihr den Schauspielern, den Jägern und schändtichen Personen? Ihr gebet es solchen, die euch tödten. Denn gerade durch die Befriedigung eurer Begierden tödten sie eure Seele, und ihr raset, wer mehr gebe. Wenn ihr rasen würdet, wer mehr hätte, so wäret ihr nicht zu ertragen. Zu rasen, wer mehr hat, ift Geiz; zu rasen, wer mehr

13 Serm 9

<sup>1)</sup> Enarr, in Ps. 147, n. 12. Der heil. Augustin, I.

gibt, ift Verschwendung. Gott will weder einen Geizigen, noch einen Verschwender. Was du haft, sollst du anlegen, nicht verschleudern. Ihr kämpfet, wer im Bösen siege, aber ihr gebet euch teine Mübe, wer besser sen; würdet ibr euch doch wenigstens nicht Mübe geben, wer schlechter sen! Und ihr saget, wir sind Christen. Wegen der Volksaunst verschleudert ihr eure Habe. Seht, es besiehlt nicht Christus; Ehristus bittet, Christus ist arm. Ich war hungrig, sagt Christus, und ihr gabet mir nicht zu essen; er wollte arm senn deinetwegen, damit du etwas hättest, um das Irdische zu befäen, das er gab, und das ewige Leben zu erndten 1).

Er felbit bittet dich, der es dir gab. Errothe! Gener Reiche wollte arm fenn, damit du Arme batteft, benen bu geben fonnteft. Gib etwas beinem Bruder, gib etwas beinem Rachften, gib etwas beinem Benoffen. Du bift reich. er ift arm. Diefes Leben ift ber Beg, ibr fend gugleich Bilger. Aber vielleicht fagit bu, ich bin reich, er ift gem: fend ibr jugleich Bilger oder nicht? Bas fagit du, ich bin reich, jener ift arm, als, ich bin belaftet, jener ift leicht? Du redeft von beiner Burde, und lobeft beine Laft. Und was noch schwerer ift, du baft dich an deine Last angebunben, daber fannft du beine Sand nicht ausftreden. Traget, bindet, warum ruhmft du dich? Lofe beine Bande, vermin-Dere beine Laft. Gib bem Begleiter, jenen unterftupeft und bich erleichterft bu. Unter Diefen Stimmen, Die Deine Laft Toben, bittet auch Chriffus und empfängt nicht, und bu baltit Den Ramen ber Bflicht den webmutbigen Stimmen entgegen und fagit: Und mas bemahre ich für meine Rinder? Sch felle ibm Chriftus vor, und er fellt mir die Rinder entgegen. Dief ift freilich eine große Berechtigfeit, daß bein Sobn ichwelgen und dein herr darben fann! "Denn mas ihr einem meiner Geringften gethan babt, das babt ibr mir gethan. Matth. 25." Saft bu nicht gelesen, nicht gebort : "Was ibr einem von meinen Gerinaften nicht getban babt, bas babt ibr auch mir nicht getban?" Saft bu es nicht

<sup>1)</sup> Serm 9.

gelesen, nicht gefürchtet? Sieb, wer barbt, und bu gablft beine Rinder? Zulest gable beine Rinder, gable eines unter fie, nämlich beinen herrn. Du haft eines, wenn jener ber zweite ift; zwei, wenn jener ber britte, und brei, wenn jener ber vierte ift 1).

Reibe Christus unter beine Kinder, es trete bein herr in deine Familie, dein Schöpfer komme zu beinem Sprösling, es trete zur Zahl deiner Kinder dein Bruder. Denn da ein solcher Abstand ist, so wollte er doch unser Bruder werden. Und da er der eingeborne Sohn des Baters ist, so wollte er Miterben haben. Sieh, wie freigebig! und du, wie sparsam! Ich will nicht mehr sagen, den Ort eines deiner Kinder bewahre für deinen Herrn. Denn was du deinem Herrn gibst, das nüht sowohl dir, als deinen Söhnen bewahrst, das schadet sowohl dir, als deinen Söhnen bewahrst, das schadet sowohl dir, als deinen Söhnen

#### end nist been the bein as 27 liche and out unt ; with

meie bene er laft for Connech ein Chiefe fin ben bim-

Der Christ gibt bas Christus, was er ben Armen gibt.

Um das, was die Menschen auf der Erde lieben, in die größte Sicherheit zu bringen, suchen sie sich sehr feste Orte und suchen es so viel als möglich zu bewahren, daß die Diebe feinen Zutritt haben. Und indem sie dieß wollen und zu erhalten suchen, wann fann ihnen dieses auf der Erde gelingen? Vielleicht fann der Wächter der Dieb senn. Als Fesus Shriftus, der Herr, sah, was die Menschen wollen, was sie unternehmen, um ihre habe auf der Erde zu bewahren, so gab er einen Rath: Im himmel bewahret es,

<sup>1)</sup> Tract. de Disc. Christ. c. 7. 8,

<sup>4) 2)</sup> Serm, 86.

gebet es mir. Indem er dir fagte, du follteft es ihm geben, fo wollte er nicht, daß du es verlieren, sondern vorausschicken sollest. Deine Sache gehe dir voran. Was du hier nicht voranschicket, das lässest du hier, wo du nicht lange senn wirft, wo du nicht weißt, wer das, was du aufbewahrt haft, besthen wird.

Nimm also von bier, was du liebeft, damit bu mit beiner Liebe nicht bier bangen bleibeft, und badurch es verliereft und felbft ju Grunde gebeft. Der berr ift felbit bein und der Deinen Beschüper. Wenn dein Freund gur Erbaltung bes Getreides dir ben Rath gabe, es auf einen bobern Blat zu bringen, murdeft du feinen Rath nicht annehmen? Es gibt dir alfo der Berr biefen Rath, und will, daß weder du, noch das Deinige ju Grunde gebe. Bringe es bieber, wenn du es nicht verlieren willft. Billft bu mif. fen, was geschieht? Sch weiß, daß Diemand von diefer Ginrichtung einen beffern Rath geben fann, ale ber fie felbit machte. Du fagft, wo foll ich es hinbringen? In den Simmel; benn er fagt fo: "Sammelt euch Schape fur den Simmel, wo fie weder der Dieb ausgrabt, noch die Motte gerfrift; denn wo dein Schat ift, da wird auch dein Berg fenn. Mattb. 6."

Nimm den Rath an, da dir ein so großer Schat verheißen ist. Du fragst vielleicht, wie du dahin deine Sache bringst? Mache dir keine Mübe, und denke nicht an Leitern oder an andere Maschinen. Aber wie es die kranken Bürger zu thun pstegen, mache die Uebergabe. Viele thun dieß im gesunden Zustande, und wenn sie Jemanden fähiger sinden, geben sie es unbedenklich. So that Christus, dein Her, im Himmel reich, hier arm. Er hungert hier, er verlangt von dir eine Uebergabe, er wird es nach Maaß zurückstellen. Warum also zweifelst du, warum zögerst du, es zu geben? oder kann er es nicht wieder geben? Gib es den Armen, du wirst es nicht verlieren, fürchte nicht; ihm selbst gibst du nur, was du einem seiner Geringsten gibst.

Sore das Evangelium. Als die jur Rechten Gestellten gitterten und nachdem einige Bedurfniffe aufgezählt murden,

faaten: Wann faben wir bich bungrig? fo antwortete ber berr: Bas ibr einem meiner Gerinaften gethan babt, bas babt ibr mir gethan. Sch empfing, als der Urme empfing: in ibm bungerte ich, in ibm wurde ich gefättigt. Bib es mit Zuvernicht, der Berr empfängt ed, der Berr mill es. Du fonnteft ibm nicht geben, wenn du es nicht guvor von ibm empfangen batteft. Wenn du du bir die Menschen burch Bucher gewönneft, fo batteft du eine Laft; aber bier bat Miemand eine Laft. Wenn bu muchern willft, fo thue es bei mir, faat bir Gott, mir gib es, ich ftelle es bir mit ben Rinfen gurud. Schon jest erbebe bich und geine beinen Beit. Rur einen Dufaten empfängft bu nicht geben, nicht bundert, nicht taufend, nicht die Erde, fondern den Simmel. Wenn du ein Bfund Erz bingabeft und ein Bfund Gilber erhielteft, oder ein Afund Gilber und bu erhielteft ein Bfund Gold, fo murdeft du dich glucklich schäken. In der That wird bas geandert, mas du gibft; nicht Gold, nicht Silber, fondern das ewige Leben follft du erhalten. Es wird verandere, weil auch du dich veranderft. Wer es gab, wird ein Engel, und mas er gab, wird der Sit eines Engels 1).

Du haft nichts hereingebracht, du wirst auch nichts mitnehmen. Schicke das voran, was du gefunden hast, und du
wirst es nicht verlieren. Gib es Christus, denn Christus wollte
es hier empfangen. Gib es Christus und du verlierst es
nicht. Du verlierst es nicht, wenn du es deinem Diener anvertraust, und verlierst du es, wenn du es deinem Herrn
gibst? Hier wollte Christus arm senn, aber unsertwegen.
Alle Armen, die ihr sehet, konnte Christus nähren, wie er
durch einen Raben den Elias nährte; doch nahm er auch
dem Elias den Naben, damit er von einer Wittwe ernährt
werde, und er gab nicht dem Elias, sondern der Wittwe.

Wenn also Gott die Armen macht, weil er felbft nicht will, daß fie etwas haben, so prüft er die Reichen. Denn so steht geschrieben: Der Arme und der Neiche begegneten sich. Wo begegneten sie sich? In diesem Leben. Jener

<sup>1)</sup> Serm. 390.

und dieser sind geboren, sie fanden, sie trafen sich. Und wer machte sie beibe? Der herr. Den Reichen, daß er den Armen unterflüße, den Armen, um den Reichen zu prüfen. Jeder thue nach seinen Kräften, und er handle nicht so, daß er selbst Trübsal leide. Nicht das sagen wir: dein Uebersuß dect die Noth der Andern. Ihr habet gehört, als das Evangelium gelesen wurde: "Wer einen Becher frischen Wassers einem von meinen Geringsten meinetwegen gibt, verliert seinen Lohn nicht. Matth. 10."

Er stellte das himmelreich als fauslich dar, und bestimmte als Raufpreis einen Becher frischen Wassers. Wer mehr hat, soll mehr thun. Jene Wittwe that es mit zwei hellern (Marc. 12.), Jachaus gab die halfte seiner habe und behielt sich, um das Betrogene zurückzugeben, die andere halfte zurück. Das Almosen nüht denen, die das Leben anderten. Denn du gibst es dem dürftigen Christus, damit du deine begangenen Sünden loskausest. Wenn du es darum gibst, daß du immer ungestraft sündigen kannst, so nährst du Christus nicht, sondern sucht den Richter zu bestechen 1).

#### 28.

Das Almofen nugt bem Geber mehr, als bem Em-

Wir follen von der Erlangung des himmlischen Brodes sprechen. Denn jenes irdische Brod ift für die Erde nothwendig, weil unser Fleisch Erde ift. Es ift aber unmöglich, daß zwar unser Leib sein Brod hätte, aber nicht unsere Seele. Denn auch unsere Seele bedarf in der Noth dieser Zeitlich-

<sup>1)</sup> Serm. 39.

teit, wie das Fleisch, ihres Brodes. Denn der teines Brodes bedarf, ift Gott. Also bedarf nun das Brod nicht des Brodes. Denn er ift das Brod unserer Seele, das eines andern nicht bedarf, sondern, sich selbst genügend, auch uns fättiget. Er ist also offenbar das himmlische Brod, das unsere Seele nährt.

Aber wie wir dabin gelangen, daß mir von dem gefattiget werden, von dem wir jest faum die Brofamen geniegen, damit wir nicht in diefer bungrigen Bufte gu Grunde geben, wie wir alfo gur Gattigung Diefes Brodes gelangen, wovon der herr fagt: "Wer von diefem Brode ift, wird nicht mehr bungern, und mer den Trant, den ich gebe, trinft, mird nicht mehr durften in Emigfeit. Joh. 6," wodurch er eine Gattigung ohne Efel verspricht; wie wir also ju diefer Sattigung des Brodes gelangen, in dem wir von diefer Sättigung in diefem Sunger weit entfernt find, bedarf eines Rathes. Wenn wir diefen Rath verfaumen, flopfen wir umfonft um jenes Brod. Wer nun Diefen Rath, den ich geben will, oder ben ich anführen will - benn ich fage dieß nicht von mir, was ich mit euch gelernt babe - wer alfo Diefen Rath, den ich fagen werde, ich fage nicht, verachtet bat, der flopft und bittet umfonft, fondern wer ibn verach. tet, der flopft gar nicht Denn Diefen Rath befolgen und thun, beift antlopfen. Denn wie glaubet ibr, meine Bruder, daß Gott in Bahrheit gleichsam forperlich eine fefte Thure babe, die er gegen die Menschen verschlieft und darum uns fagte, flopfet an, daß wir fommen und an die Thure fioken, bis es endlich ju Ohren des hausvaters gelange, der in einem gebeimen Orte ift und uns ju öffnen befehle, indem er fagt, mer flopft an? wer ift es, ber beine Obren belel-Digt? gebet ibm, mas er begehrt, er entferne fich? Nicht fo ift es. Doch findet etwas Achnliches fatt. Gewiß, wenn du bei Jemanden flopfeft, bandelft du mit den Sanden. Du bewege immerbin beine Sande, wenn du bei Gott anflopfeit. Bemege die Sande, flopfe. Wenn du diefes nicht thuft, fo fage ich nicht, du flopfest umfonst, sondern ich fage, du flopfeft gar nicht.

Daber wirst du nicht zugelassen, nicht erlangen, weit du nicht anklopfest. Wie soll ich anklopfen? Sieh, ich bete täglich. Du thust wohl; denn es heißt: "bittet und es wird euch gegeben werden; suchet und ihr werdet sinden; klopfet an und es wird euch aufgethan werden. Matth. 7." Es fommt alles vor. Bitte, suche, flopfe an. Du bittest durch Gebet, du suchst durch Rede, du klopfest an durch das Verlangen. Es ruhe also die Hand nicht. Als der Apostel das Volk über das Almosen belehrte, sagte er: "Ich gebe euch hierin einen Rath; denn das nüht euch, die ihr nicht nur weise send, sondern auch zu wollen ansinget seit dem letzen Jahre. 2 Cor. 8." Und Daniel sagte so zum König Nabuchodonosor: "Nimm meinen Rath, o König, und erkause deine Sünden durch Almosen. Dan. 4"

Wenn es also ein Nath ist, den wir empfangen, wenn uns besohlen wird, oder wenn wir ermahnt werden, daß wir etwas von dem, was wir haben, den Armen geben, so sollen wir nicht folz senn, wenn wir geben. Denn wenn es ein Nath ist, den du empfangen hast, so nütt er dir mehr, als dem, dem du ihn gegeben hast. Erheben wir uns also nicht über unsere Werke, und gefallen wir uns nicht, weil wir denen, welchen wir geben, Wohlthaten erweisen. Wer einen Nath aunehmen will, der will das annehmen, was ihm nütt, und wer einen Nath gibt, der rathet. Wenn er rathet, so nütt er dem, dem er rathet. Jeder Arme empfängt bittend von dir, weil, wenn du nicht solz geben darst, er um so mehr nicht stolz empfangen soll. Er empfängt es demüthig, er empfängt es mit Dank.

Du aber wise und erinnere dich, nicht nur dessen, was du gibft, sondern auch, was du empfängst. Denn wenn jener Arme sich die Freiheit nimmt, dir zu antworten, wenn er vielleicht sieht, daß du gegen ihn bochmüthig sevest, und wenn er dir sagt: Warum bist du stolz? warum bist du bochmüthig, weil du mir gegeben hast? Was hast du mir gegeben? Dieses Brod. Wenn du dieses Brod in deinem Sause ließest und verachtetest, so ginge es in Moder und Fäulniß über, und davon in die Erde, und die Erde kehrte

gur Erde jurud. Und du hast zwar gegen meine, zum Empfangen ausgestreckte Sand deine Sand ausgestreckt zum Geben. Erinnere dich, woher deine Sand gebildet wurde und wie du sie gegen die meine ausgestreckt haft, Erde von der Erde zur Erde. Endlich, was thue ich mit diesem Brode? Ich esse beschwichtige die Last des Hungers; ich empfange eine Bohlthat, ich bin nicht undankbar. Aber du bedenke, woran dich der Herr dein Erlöser selbst erinnert, daß "Alles was in den Mund eingeht, in den Bauch kommt und wieder ausgelassen wird. Matth. 13."

Wiederum, was würde dir der Apostel Paulus sagen? "Die Speise ift für den Bauch und der Bauch für die Speisen; Gott aber wird dich und diese vernichten. 1 Cor. 6." Das Brod also, wie ich sagte, ist Erde von Erde und zur Erde, damit die Erde unterstützt und erheitert werde. Was du gegeben hast, bedenkst du; was du empfangen wirst, bedenkst du nicht. Sieh also, daß ich dir nicht mehr gebe, indem ich empfange, als du mir durch das Geben. Denn wenn es Niemand gäbe, der von dir empfinge, so würdest du nicht geben und das himmelreich nicht erlangen. Ich klopfe an deine Thüre, und du hörst mich, und lässt mir geben, wodurch mein Hunger gestilt und ich von dieser Last, die er mir bereitet, befreit werde. Du hast wohlgethan. Höre auf mein Klopfen nicht, wenn du es wagst. Wenn du nicht bitten willst, verachte den Bittenden.

Berachte mich, wenn du nichts willst von dem, der dich und mich machte. Wenn du aber um das bittest, das du mir gibst, so bringst du dir, weil du mich erhört hast, auch das zu Stande, daß du erhört werdest. Sage Jenem Dank, der dir deine fostbare Sache um einen so geringen Preis kausen ließ. Du gibst das, was in der Zeit zu Grunde geht, und erhältst das, was in Ewigkeit dauert. Du gibst das, was du sonst nach kurzer Zeit verwerfen würdest, du empfängst das, was du in Ewigkeit genießest. Du gibst das, wodurch der Hunger den Menschen erhalten wird, und du empfängst das, wodurch du ein Genosse der Engel wirst. Du

gibft das, wodurch der Mensch nicht hungert, so daß ihn bald wiederum hungert, du empängst das, wodurch du nie Durst und Hunger erduldest. Da du also sieht, was du gibst und was du empfängst, gib nicht, wenn du es wagst. Last uns sehen, wer einen größeren Schaden erleidet, ich, dem du nicht Erde gibst, oder du, der du erst zu dem gelangst, der Himmel und Erde schuf. Wenn wir also einen Rath annehmen, so handeln wir unsertwegen, und Niemand sage, daß er es dem Armen gebe. Denn sich nüht er mehr, als dem Armen 1).

### 1964701 179119679 6HH 370 29.

and the first beg Brush and bee Bond in the

encenar, and murbe big dec drawed Baulus fonen?

Der Christ bedente den Rugen des Almosens.

Niemand fürchte, etwas den Armen zu geben, Niemand glaube, daß es der empfange, dessen hat, daß du es geben empfängt es, welcher dir besohien hat, daß du es geben soult. Und dieß sagen wir nicht aus unserm herzen, oder aus menschlicher Muthmaßung; höre ihn selbst, sowohl daß er dich ermahnt, als auch Sicherheit und Zuversicht vorschreibt: Ich war hungrig und ihr gabet mir zu essen. Uts sie nach Aufzählung der Liebespslichten geantwortet hatten, wann sahen wir dich hungrig? antwortete er: was ihr einem von meinen Geringsten gethan habt, das habt ihr mir gethan. Es bettelt der Arme, aber es empfängt es der Reiche; du gibst es dem, der es verzehrt, und es empfängt es jener, der es gibt. Und er gibt nicht nur das zurück, was er empfängt, sondern er nahm es auf Wucher, er verspricht mehr, als du gegeben hast.

no ope a visio militare madente por remociar de

<sup>1)</sup> Serm. 399.

Beige nun beine Sabsucht, und balte bich für einen Bucherer. Bewiß, wareft bu ein folcher, fo murdeft bu von der Rirche gurechtgewiesen und vom Worte Gottes überführt, es murden dich alle beine Bruder vermunichen als einen graufamen Bucherer, ber von fremden Thranen fich bereichern wollte. Gen ein Bucherer, niemand verbindert dich. Du nillft bem Armen geben, melder, menn er es guruckaibt, flagt, und es einem Rabigen gibt, ber auch ermabne, baf du erbalteft, was er verspricht. Gib es Gott und mache mit Gott einen Bertrag. Sa, gib es Gott und fomme überein, bag du es erhaltft. Gewiß, auf der Erde fuchteit bu beinen Schuldner, es bemühte fich auch jener, aber um fich vor bir ju verbergen. Du gingft jum Richter und fagteft : verfolge jenen meinen Schuldner in Anflagezustand. Wenn jener Diefes bort, fo weicht er bir aus, und fucht bich nicht einmal zu grufen, ba du ibm vielleicht in feiner Armuth durch Darleben das Leben gefriftet baft. Du baft es Semanden au geben.

Gib ed Chriftus, er ichlieft mit bir überdief einen Bergleich, daß du es wieder erbaltft, und es mundert dich, daß er es von bir annimmt. Denn ju jenen gur Rechten Gestellten wird er fagen: Rommet ibr Gefegnete meines Baters, nehmet das Reich, das euch bereitet ift vom Unbeginne der Welt. Denn ich mar bungrig und ihr gabet mir ju effen, ich war durftig und ibr gabet mir ju trinfen, ich war nacht und ihr befleidetet mich, ich war ein Fremdling und ibr nahmet mich auf, ich war frant und im Befangniffe und ihr besuchtet mich. Und Gene fagen: Berr, mann fuch. ten wir dich? Bas ift dich? Es fommt der Schuldner, und die Glaubiger entschuldigen fich. Der treue Glaubiger will fie nicht täuschen. Zweifelt ibr, daß ich es empfange? Sch empfing ed, und ibr miffet es nicht. Und er antwortet, wie er es empfangen bat: Was ihr einem von meinen Beringften gethan babt, das babt ibr mir gethan. Sch babe es nicht durch mich, fondern durch die Meinigen empfangen. Bas ibr jenen thatet, bas fam ju mir; vertrauet, ihr babt es nicht verloren. Ihr fabet auf der Erde nicht gar Rab.

lungsfähige, im himmel habet ihr einen. Ich, fagte er, habe es empfangen, ich werde es zurückgeben. Und was habe ich empfangen, was gebe ich zurück? Ich dürstete, und ihr gabet mir zu effen u. d. w. Ich empfing Erde, und werde den himmel geben; ich empfing Zeitliches und werde Ewiges geben; ich empfing Brod und werde das Leben geben.

Sa auch das konnen wir fagen: Ich empfing Brod und werde Brod geben; ich empfing Trant, und werde Trant geben, ich empfing ein Obdach und werde Obdach geben: ich murde in der Krantheit befucht, und werde Gefundheit geben; ich murde im Befangniffe befucht und werde Freiheit geben. Das Brod, das ihr den Armen gebet, ift vergebre: bad Brod, das ich geben werde, fartt und vergebt nicht. Es gebe uns also das Brod jenes Brod, das vom Simmel berabaeftegen ift. Wenn er das Brod geben mird, mird er fich felbit geben. Denn mas wollteft du, ale du mucherteit? Geld geben und Geld empfangen, aber weniger geben und mebr empfangen. Ich will dir, fpricht Gott, Alles, was du vergeben baft, in etwas Befferes ummandeln. Denn wenn du ein Pfund Gilber gabeft und ein Pfund Bold empfiengeft, wie würdest du dich freuen? Frage die Sabsucht: Sch gab ein Bfund Gilber, und empfange ein Bfund Gold. Belde Hehnlichkeit bat Silber und Gold? Und Gold und Gilber wirft du bier juructlaffen, bu aber bleibft nicht immer bier. Und etwas Anderes werde ich geben und werde mehr geben und werde Befferes geben und werde Ewiges geben 1).

Du gabest Weniges, nimm mehr; du gabest Froisches, empfange Himmlisches; du gabest Zeitliches, empfange Ewiges; du gabst das Meinige, nimm mich selbst. Denn was gabst du, als von dent, das du von mir erhieltest? Was du gabst, gebe ich nicht zurück, da ich dir das, was du gabst, gegeben habe, der ich dich selbst, den du gabest, gegeben habe, der ich dir Shristus, dem du es gabest, 'gegeben habe, der dieß sagte, was du einem von meinen Geringsten gethan hast, das hast du mir gethan. Sieh, dem du gibst,

<sup>1)</sup> Serm. 86.

der nährt dich und ift arm um deinetwillen, er gibt und ift arm. Wenn er gibt, so willst du empfangen, wenn er arm ift, willst du nicht geben. Es ift Christus arm, wenn der Arme darbt; der allen den Seinigen das ewige Leben zu geben bereit ift, wollte in jedem Armen auf zeitliche Weise empfangen 1).

Bruder, daß ibr es and mit enerr Hand ausibeiler, es ift febr ungenebm. Er empficeet es und wird es dir gebech der bler ebe du gebie, des gabe mas du gebie. Aller dem

Altmofingeben nuß bas Geschäft ber Austbeitung verbanden werben, Wenn bu einen jog einen Lohn erbatten tanne, verrum verliern du ben einen ! Aber Reber is wemmer ge-

Der Christ muß mit Demuth und Seiterkeit Almosen geben.

Niemand sen ftolz, weil er dem Armen gibt; Ehristus war arm; Niemand sen stolz, weil er den Fremdling aufnimmt; Ehristus war ein Fremdling. Bester ist der Aufgenommene, als der Aufnehmende, reicher der Empfangende, als der Gebeude. Der da gab, besaß Alles; der da gab, erhielt das, was er gab, von dem, der es gab. Niemand sen also hochmüthig, meine Brüder; wenn er dem Armen gibt, sage er nicht in seinem Herzen: Ich gebe, jener empfängt, ich nehme ihn auf, er hat kein Obdach. Vielleicht ist das mehr, was du bedarst. Vielleicht ist der, welchen du aufnimmst, gerecht; er hat kein Brod, du keine Wahrbeit, jener kein Obdach, du keinen himmel, jener kein Geld, du keine Gerechtigkeit 2).

Aber daran erinnere ich euch, daß ihr wisset, daß der eine doppelte Barmherzigkeit erweise, der den Armen so etwas gibt, daß er es felbst gibt. Denn es soll nicht nur die Gute des Gebenden, sondern auch die Demuth des Die-

2) East, in Pa 52, 3. 2.

<sup>2)</sup> Serm. 239. pr a 2 mand the aff of annual (4

nenden sich zeigen. Ich weiß nicht, meine Brüder, wie die Seele dessen, der dem Armen gibt, gleichsam mit der gemeinsamen Natur und Schwäche mitfühlt, wenn die Hand des Gebenden in die Hand des Empfangenden gelegt wird. Obschon der Eine gibt, der Andere empfängt, so treten doch der Diener und der Herr in Gemeinschaft. Es ist gut, Brüder, daß ihr es auch mit eurer Hand austheilet, es ist sehr angenehm. Er empfängt es und wird es dir geben, der dir, ehe du gabst, das gab, was du gabst. Mit dem Almosengeben muß das Geschäft der Austheilung verbunden werden. Wenn du einen doppelten Lohn erhalten fannst, warum verlierst du den einen? Aber Jeder ist weniger geeignet, Allen zu geben, er gebe den Armen nach Krästen mit Heiterkeit, "denn einen freudigen Geber liebt Gott" 1).

Sehr oft geschieht es von Traurigen und Murrenden, mehr um der Last des Flebens zu entgeben, als um die Eingeweide des Armen zu befriedigen. Aber einen freudigen Geber liebt Gott. Wenn du, das Brod, traurig bist, so hast du das Brod und das Berdienst verloren. Also thue es aus dem Herzen 2).

Woher fommt das Almosen? Bom herzen. Denn wenn du die hand ausftreckeft und im herzen fein Mitleiden baft, so hast du nichts gethan; wenn du aber in deinem herzen Mitleiden hast, obschon du nichts haft, um deine hand auszustrecken, so nimmt doch Gott dein Almosen an 3).

Verachte keinen Bittenden, und wenn du das nicht geben kannft, um was er bittet, so verachte ihn nicht. Wenn du geben kannft, so gib. Wenn du es nicht kannst, so sen leutfelig. Gott krönt innerlich den Willen, wo er kein Vermögen findet. Niemand sage, ich habe nichts. Die Liebe wird nicht vom Heiligthume gegeben 4).

Dief aber fage ich, mer fparfam faet, der mird auch

1) Secm. 38 .

23 Serm, 219.

<sup>1)</sup> Serm. 259.

<sup>2)</sup> Enarr. in Ps. 42. n. 8.

<sup>3)</sup> Enarr. in Ps. 125. n. 5,

<sup>4)</sup> Enarr. in Ps. 103, Serm. 2. n. 19.

fparsam erndten. Wer also viel säet, wird auch viel erndten, wer wenig faet, wird auch wenig erndten; und wer nichts säet, wird auch nichts erndten. Warum verlanget ihr lange und breite Gründe, um vielen Samen zu säen? Breiter ift feiner, worauf ihr säet, als Christus, der wollte, daß man auf ihn fäen sollte. Eure Erde ist die Kirche; säet, soviel ihr könnet. Aber du kannst wenig thun. Habe den Willen. Wie das nichts wäre, was du hast, wenn kein guter Wille dabei wäre, so sen auch nicht traurig, weil du nichts hast, wenn du einen guten Willen hast. Denn was säest du? Barmberzigkeit. Und was erndtest du? Den Frieden. Haben etwa die Engel gesagt: Friede auf der Erde den reichen Menschen! und nicht: Friede auf der Erde den Menschen von einem guten Willen?

In Bachaus mar ber Bille, in Bachaus war bie Liebe groß. Er nabm Chriftus in das Saus auf, nahm ibn freudig auf, und verfprach, daß er die Salfte von feinem Bermogen den Urmen geben werde, obwohl er, wenn er etwas genommen, es doppelt erfeten wollte; damit bu wiffeft, baf er fich barum die Sulfe guructbebalten babe, nicht um es gu befigen, fondern um Schadenerfat ju leiften. Gin großer Bille, er gab viel, er faete viel. Gaete alfo jene Bittme, welche zwei Beller opferte, wenig? Bielmehr fo viel. als Rachaus. Gie batte meniger Bermogen, aber batte gleichen Billen. Gie opferte zwei Seller von dem gleich großen Billen, Bachaus die Salfte feines Bermogens. Wenn bu darauf ficheft, mas fie gegeben baben, fo findeft bu Berichie. benes; wenn du darauf fiebit, womit fie es gegeben baben, fo findeft du Gleiches; mas jene batte, gab iene, und was Diefer hatte, gab diefer 1).

ben Kaften leer, ober bat Genoffen , bas von Gott erfullt

Chie menn er dem ift?

<sup>1)</sup> Enarr. in Ps. 125. n. 11.

<sup>1)</sup> Sertm. 91.

ten, were inenig tiet, wird auch wenig erndten; und wer nichte füer, wird and nicht erndren. Werum verlanget

frations embien. Wer alie wirt fart, mirt auch biet ernb.

Der Christ, ber Liebe hat, kann immer etwas geben.

In guten Werken geschehe die Liebe Gottes mit Dant, die Liebe des Nächsten aber sen wohlthätig. Denn Gott konnen wir nichts geben, aber weil wir dem Nächsten etwas geben konnen, so werden wir uns dadurch Reichthum sammeln. Daher gebe jeder, was er hat, dem Nächsten; was er mehr hat, spende er dem Armen. Einer hat Geld, er ernähre den Armen, kleide den Nackten, erbaue eine Kirche und wirke von seinem Gelde so viel Gutes als möglich. Der Andere hat einen Rath, er leite den Nächsten, er vertreibe die Finsternis des Zweifels durch das Licht der Frömmigkeit.

Der Andere hat Wissenschaft, er nehme von dem Schate seines Herrn, er reiche seinen Mittnechten die Speisen, er bestärke die Gläubigen, er bringe zurück die Frrenden, er such die Verlornen, so viel er kann, thue er. Auch die Armen geben ihm; der Eine gebe seine Füße dem Lahmen, der Andere gebe dem Blinden seine Augen zu Führern; der Andere besuche den Kranken, der Andere begrabe den Todten. Dieses hat Jeder, so daß schwerlich Jemand gefunden werden kann, der dem Nächsten nicht geben kann. Und es ist etwas Hobes und Großes, was der Apostel fagt: "Traget gegenseitig eure Last und so werdet ihr das Geset Christi erfüllen. Gal. 6." 1).

"Der Gerechte aber erbarmt sich und leiht aus. Pf. 36." Wie wenn er arm ift? Auch so ift er reich. Richte nur einen frommen Blick auf seinen Reichthum. Denn du siehst den Kaften leer, aber das Gewissen, das von Gott erfüllt ift, betrachtest du nicht. Er hat nicht äußerliches Bermögen,

<sup>1)</sup> Serm. 91.

fondern er hat innerliche Liebe. Wie viel er von der Liebe gibt, so fommt er doch zu keinem Ende. Denn wenn er äußerlich Vermögen hat, so gibt es selbst die Liebe, aber von dem, was sie hat; wenn sie aber äußerlich nichts geben kann, so gibt sie Wohlwollen, gibt Rath, wenn sie kann, leistet hilfe, wie sie kann; zulest wenn sie weder rathen, noch helsen kann, so unterstützt sie ihn durch den Wunsch, oder bittet für den Betrübten, und vielleicht wird er mehr erhört, als wenn er Brod austheilen würde. Wer ein herz voll Liebe hat, der kann immer geben. Denn es ist ja gerade die Liebe, die auch guter Wille heißt.

Mehr verlangt Gott nicht von dir, als was er dir innerlich gab. Denn der gute Wille fann nicht leer seyn. Denn wenn du keinen guten Willen, aber wohl Schäpe hast, so gibst du dem Armen nicht; die Armen selbst geben sich unter sich von ihrem guten Willen, und sind unter sich nicht arm. Du siehst den Blinden vom Sehenden geführt werden; weil er kein Geld hatte, das er als arm geben konnte, so lieh er die Augen dem Blinden. Woher kam es, daß er seine Glieder dem, der sie nicht hat, lieh, als weil er innerlich einen guten Willen oder Schap der Armen hatte? In diesem Schape ist die süßesse Ruhe und wahre Sicherheit. Ihn zu verlieren, gibt es weder einen Dieb, noch fürchtet man einen Schiffbruch. Was er innerlich bat, das behält er bei sich; er entkommt nacht und ist reich. Der Gerechte also erbarmt sich und leiht aus 1).

Immer bin ich Liebe schuldig, welche, wenn man sie allein gibt, immer einen Schuldner findet. Denn man gibt sie, wenn man sie anwendet, man ist sie schuldig, obschon man sie gegeben hat, weil man sie immer geben muß. Und wenn man sie gibt, verliert man sie nicht, sondern im Gegentheil, sie mehrt sich; denn, indem man sie hat, gibt man sie, nicht durch den Mangel. Und wenn man sie nicht geben kann, wenn man sie nicht hat, so kann man sie auch nicht haben, wenn man sie nicht gibt; vielmehr wächst sie im

<sup>1)</sup> Enarr. in Ps. 36. Serm, 2, n, 13.

Menschen, wenn er sie gibt, und sie wird um so größer, je mehrern sie gegeben wird. Das Geld gibt man nicht so, wie die Liebe. Denn ausgenommen, daß das Geld, wenn man es gibt, sich vermindert, die Liebe vermehrt, unterscheiden sie sich auch noch darin, daß wir gegen den, dem wir das Geld gegeben haben, um so wohlwollender sind, wenn wir es nicht mehr fordern, daß es aber keine wahre Liebe gibt, wo man nicht Gegenliebe fordert, weil das Geld zum Empfänger hinzu, aber vom Geber hinwegkommt. Die Liebe aber wächst nicht nur bei dem, der sie von dem, dem er sie gibt, zurückfordert, obschon er sie nicht erhält, sondern auch der, von dem er sie erhält, fängt alsdann an, sie zu haben, wenn er sie gibt 1).

you an vertieren, otet es wiece einen Died, noch paraiet nan eisen Schiffennen. Back er innerlich date, das tehalt e dei ficht er auchammt nach und ist relch. Der Berechte tie erbarna fich und leibt and D.

com. Du nehr ben Glimben bem Schruben gestehr ner-

telde Missher bernander for me was altely, all mell or inflyt-

<sup>1)</sup> Epist. 192, n. 1. 2.

allem atde, luseite einen Schaliger finder. Denn men albe der wesen mag de anwerdet, won zu ist ihnibeld, obigion man die aegehen bat, well man die (miere geben deuß, Und wern man die date, derliert man die ulder, kondesn im Gre

me nicht beiefe ben Namook. Das weine wan he nicht gelen inden neben man de nicht bat. in talm man fit and baten. weine fit im

<sup>1)</sup> Enter, in Pa. 16. Series, 2, 4, 11. In hel Breeks, L.

### August.

grantschen wehrt ist fie gist, ern die feite Am fie geöftliche fin medern die gegeben wirt. Das Geite niese wenn nicht fin mie die Geber Frene andernammen, der das Geren wehrte men ist gibt, fich dermindung bie dieder vernechte unterfineliben fir fich auch voch bario, baj wer dagen, den bein bein das Gefte gegeben bedem, der fe wohnerlieber finde wehre gibt von Gefte gegeben bedem, der fe wohnerlieber finde gibt werde gibt fer were geget der voch der der beide geben beide gefte sing marktigner ohner verse ohn derder beide gemen. Die Leiche kern andere nicht nur fie den, der de oen deher dem und aber auchlichenerte abschap nicht gebore beider beide gibt dem und aber auchlichen der gibt bent, der die oen deher dem und aber auchlichen der gibt erhölte, fängt aufelann an, for zu haben,

nuguis

# August.

the file and this can pair but of nicht and and the une

Sobjucte, fondern burch fei leinielrit und Brund in fe-

Von Christus.

#### foculties Menn in with the one stilles posterate but the

Wie fehr ber Christ sich mit Christus freuen foll, mit dem uns Alles geschenkt ift.

"Alles ift mir vom Vater übergeben, Matth. 31," fagt Ehriftus. Vielleicht fagst du, es ift Ehristus gegeben, etwa mir? Höre den Apostel sagen, höre, wie du geliebt wurdest, ohne der Liebe werth zu senn, damit du nicht durch Berzweislung zu Grunde gingst, höre, wie du geliebt wurdest, obwohl du häslich und entstellt warest, ohne daß etwas in dir die Liebe verdiente. Du wurdest zuerst geliebt, daß du würdig würdest, geliebt zu werden; "denn Christus ist, wie der Apostel sagt (Rom. 3), für die Gottlosen gestorben." Oder verdiente der Gottlose die Liebe? Ich frage, was der Gottlose verdiente? Du sagst, die Verdammung. Ehristus ist dennoch für die Gottlosen gestorben. Sieh, was dir Gottloser schon gegeben wurde, was ist dir erst, da du fromm bist, ausbewahrt? Was wurde dem Gottlosen gegeben? "Christus ist für die Gottlosen gestorben."

Du wollteft aber alles besiten; suche es nicht durch

Habsucht, sondern durch Frömmigkeit und Demuth zu besitzen. Denn wenn du es so suchest, so wirst du es besten. Dann du wirst den haben, durch den Alles gemacht ist und mit ihm wirst du Alles besitzen. Dieses sagen wir wir nicht, gleichsam um den Verstand zu zeigen. Höre selbst den Apostel: "Der seines eigenen Sohnes nicht schonte, sondern ihn für uns Alle gab, wie hat er nicht auch mit ihm uns Alles geschenkt? Röm. 8." Habsüchtiger, sieh, das hast du Alles. Alles, was du liebst, verachte, daß du nicht von Ehristus abgehalten wirst, und halte ihn sest, indem du Alles besitzen kannst. 1).

"Wenn Gott für uns, wer ist gegen uns? Der auch seines eigenen Sohnes nicht schonte, sondern ihn für uns Alle hingab. Wie hat er nicht auch mit ihm uns Alles geschenkt?" Wenn er mit ihm uns Alles geschenkt hat, so schenkte er auch ihn uns. Wie schreckt mich das Geräusch der Welt, da mir der Weltbaumeister gegeben ist? Daß Shristus uns gegeben ist, wollen wir uns freuen und keine Feinde Christi auf dieser Welt fürchten. Denn wer uns gegeben ist, sebet: "Im Anfange war das Wort, und das Wort war bei Gott und Gott war das Wort, und der ist Shristus, er ist der eingeborne Sohn Gottes, er ist mit dem Vater gleich ewig. Alles ist durch ihn geschaffen. Wie ist uns nicht das gegeben, was durch ihn geschaffen wurde, wenn er uns selbst gegeben wurde, durch den Alles geworden ist?

Und daß du weißt, daß er es ist: Das Wort ist Fleisch geworden, und wohnte in uns, so betrachte und erwarte das dir geschenkte Leben Christi, und bis du es erlangest, halte als Unterpsand den Tod Christi. Denn indem er uns versprach, daß er mit uns siegen werde, konnte er uns fein größeres Unterpsand geben, als wenn er für uns starb. Euer Elend, sagte er, habe ich ertragen, soll ich meine Güter euch nicht geben? Er versprach es, verwahrte sich, gab ein Unterpsand, und du willst es nicht glauben? Er versprach

<sup>1)</sup> Serr., 142.

es, als er hier unter den Menschen mandelte, er machte den Schuldschein, als er das Evangelium schrieb. Du hast eine Bürgschaft erhalten, täglich wird sie dir gegeben. Berzweiste nicht, der du vom Unterpfande lebest. Oder geschieht dem eingebornen Sohne eine Beleidigung, wenn man sagt, daß er uns gegeben wurde, indem er gleichsam selbst unser Besit senn wird? Allerdings wird er es senn. Denn wie, wenn dir Jemand heute ein angenehmes und fruchtbares Landbaus gäbe, wo du wegen der Anmuth immer wohnen wolltest, wo du dich leicht wegen der Fruchtbarkeit unterhalten könntest, würdest du nicht das Haus annehmen und dem Geber Dank sagen? In Shristus werden wir bleiben. Wie, wird er nicht unser Besit senn, wo wir bleiben und wovon wir leben werden?

Auch dieses soll die Schrift sagen, daß wir nicht durch unsere Vermuthungen etwas gegen die Lehre des Wortes Gottes uns anzumaßen scheinen. Höre, was Jemand, der wußte, daß, wenn Gott für uns, Niemand gegen uns ist, antwortet: "Der herr ist mein Erbtheil. Bs. 15." Er sagte nicht: O herr, der du mir ein Erbtheil gibst. Was du mir gibst, ist gering; du sen mein Erbtheil; ich liebe dich, ich liebe dich ganz, von ganzer Scele, von ganzem Gemüthe. Was habe ich, was du mir immer gibst, gegen dich? Das heißt, Gott umsonst lieben, von Gott Gott erwarten, von ihm erfüllt, von ihm gesättigt werden wollen. Denn er genügt dir, außer ihm genügt dir nichts. Dieß wußte Philippus, als er sagte: "Herr, zeige uns den Vater, und es genügt uns. Joh. 14."

Wann wird also das senn, was der Apostel sagt: "daß Gott Alles in Allem senn wird. 1 Cor. 23," daß er selbst uns Alles sen, was wir hier ohne ihn wollen, und durch dessen Verlangen wir gewöhnlich gegen ihn sündigen? Er wird uns selbst statt Allem senn, wenn Gott Alles in Allem senn wird. Du sündigst gegen Gott, daß du ifsest, du sündigst gegen Gott, daß du ifsest, du sündigst gegen Gott, daß du geehrt wirst. Und wenn ich so Alles aufzähle, sündige nicht deswegen gegen Gott. Wegen der Speise sündigst du gegen Gott, Gott wird dir zur ewigen

Speise senn. Wegen der Rleidung fündigst du gegen Gott, Gott wird dich mit der Unsterblichkeit bekleiden. Wegen der Ehre fündigst du gegen Gott, deine Ehre wird Gott senn. Wegen der Liebe jum zeitlichen Leben fündigst du gegen Gott, Gott wird dir zum ewigen Leben seyn. Sündige nicht wegen etwas gegen ihn. Denn ihn sollst du umfonst lieben, weil er dich selbst für Alles sattigen wird 1).

fan andiste sime amor and a 2.0 estima entire est gelia color

moderation with both loads moved bee Fennisheet to more

Christus steht in einer wunderbaren Einheit mit dem menschlichen Geschlechte.

"Wer glaubt und getauft ift, wird felig werden. Matth. 16." Die Engel haben diese Seligseit; suchet sie nicht auf der Erde. Sie ist groß, aber sie ist nicht hier. Diese Sache ist nicht hier, nicht hier ist eine solche Seligseit. Erhebet das Herz! Warum suchst du hier auf der Erde diese Seligseit? Dieses Heil selbst kam hieher und fand hier unsern Tod. Fand wohl unser Herr Jesus Christus, als er im Fleische zu uns kam, hier in dieser Gegend dieses Heil? Etwas Großes brachte hieher jenen Kausmann von seiner Gegend; und er fand in unserer Heimath, was hier im Nebersusse ist. Was ist hier im Uebersusse? Geboren werden und Sterben. Voll ist die Erde von diesen Waaren, von Geburt und Tod. Er wurde geboren und starb.

Er ftarb hier, weil es so nühte, daß er durch seinen Tod den Tod tödtete. Gott starb, daß ein Austausch mit der himmlischen Waare statt hätte, daß der Mensch den Tod nicht sähe. Denn Christus ist Gott, aber er ist nicht dort

<sup>1)</sup> Serm. 334.

genorben, wo Gott. Er ift Gott und Mensch zugleich; benn Ehristus ift Einer, Gott und Mensch. Der Mensch wurde angenommen, daß er in etwas verwandelt wurde; er drückt Gott nicht in die Tiefe hinab. Denn er nahm an, was er nicht war, er verlor nicht, was war.

Da er alfo Gott und Menich mar, und wollte, baf wir von dem Seinigen lebten, fo farb er in dem Unfrigen. Denn worin er felbit fterben fonnte, batte er nicht, aber wir batten nicht, wodurch wir lebten. Denn mas mar er, ber nicht fterben fonnte? Im Anfange war das Wort und das Wort mar bei Gott und Gott mar das Wort, 1 Joh. 1. Suche, wie Gott fterben fann, und bu findeft nichts. Wir aber fterben, weil wir Rleifch find; ber Menfch tragt das Rleisch der Gunde. Suche, wie die Gunde lebt, fie lebt nicht. Weder Gener fonnte von fich den Tod baben, noch wir das Leben von uns; aber wir haben das Leben von ibm, er den Tod von und. Belcher Berband, welcher Hudtausch! Was aab er und mas empfing er? Die Raufleute fommen auf den Markt, um die Waaren audzutaufchen; denn auf den Märften merden die Baaren getauscht. Der Mensch aab, mas er batte, und empfing, was er nicht batte. Go batte er einen Weigen, aber feinen Safer; der Undere batte einen Safer aber feinen Beigen; jener gab den Weigen und empfing den Safer. Wie febr mufte die Rulle den innern Werth erfeten? Giebe, Giner gibt den Safer und empfangt den Beigen, gulett gibt einer Blei und empfängt Gilber; aber er gibt viel Blei gegen wenig Silber; der Undere gibt Wolle und empfängt ein Rleid. Und wer ergählt Alles? Doch Niemand gibt das Leben, und nimmt den Sod. 11m für uns ju fterben, weil das Wort nicht fterben fonnte, murde das Wort Rleifch und wohnte unter uns ').

Er erschien unter den Menschen, und fam, unfern Tod anzunehmen und sein Leben zu verheißen. Er fam in die

ju gerben, nahm es Wielich au. Eimas von und ift Coon

Heimath unserer Pilgerschaft, um hier das zu empfangen, was hier im Ueberflusse ift, Geißel, Schläge, Verspottung, Schmach, die Dornenkrone, die Aufnagelung ans Rreuz, Kreuz und Tod. Dieß ist bei und im Ueberflusse; zu einem solchen Austausche kam er. Was gab er hier, was empfing er? Er gab Ermahnung, er gab Lehren, er gab Vergebung der Sünden; er empfing Schmach, den Tod und das Kreuz. Er brachte und von dort Gutes und ertrug hier Schlimmes. Doch er versprach uns, daß wir dort seyn werden, woher er kam und sagte: "Vater, ich will, daß wo ich bin, auch sie mit mir sind. Joh. 47."

Eine folche Liebe ging voraus; mo mir maren, ba mar er mit und, und wo er felbit ift, werden wir mit ibm fenn. Bas verfprach dir Gott, o fterblicher Menfch? Dag bu leben wirft in Ewigfeit. Glaubft bu es nicht? Sa glaube, glaube es. Er bat icon mehr gethan, als er versprochen bat. Bas that er? Er ftarb für dich. Bas verfprach er? Daß du lebest mit ibm. Es ift unglaublicher, daß der Ewige gestorben ift, als daß der Sterbliche in Emigfeit Iche. Bas weniger ju glauben ift, haben wir ichon. Wenn Gott wegen des Menschen geftorben ift, wird der Mensch nicht mit Gott leben? Goll der Sterbliche nicht in Emigfeit leben, für ben, der geftorben ift, der in Emigfeit lebt? Aber wie farb Gott und morin ftarb er, und fann Gott fterben? Er nabm es von bir, um fur bich ju fterben. Er fonnte nicht fterben, außer als Fleifch; es fonnte nur der fterbliche Leib fterben : er umfleidete fich, um fur dich ju fterben, er umfleidet dich, damit du mit ibm lebeft.

Wo umfleidete er sich mit dem Tode? In der Jungfrauschaft seiner Mutter. Wo wird er dich mit dem Leben
bekleiden? In der Gleichheit mit dem Bater. Er erwählte
sich hier ein reines Gefäß, wo der Bräutigam mit der Braut
sich verband. Das Wort ist Fleisch geworden, damit es das
Daupt der Airche würde. Denn das Wort ist nicht selbst
ein Theil der Kirche; sondern um das Haupt der Kirche
zu werden, nahm es Fleisch an. Etwas von uns ist schon
oben: was er hier nahm, wodurch er starb, und gefreuzigt

wurde. Deine Erstlinge sind schon vorangegangen, und du zweifelft, ob du folgen wirst 1)?

the content of the state of the

Armued reich merbell bei er au beißt gast Erlenge

Christus wollte für uns arm senn, um uns reich zu machen.

mar er bie bene Bager und gem bei und, reim im Summel. "Er wurde für euch arm, ba er reich war, baf wir durch feine Armuth reich wurden. Cor. 8." 3ch glaube, daß Die Armuth Chrifti und nicht Geld, fondern die Berechtig. feit brachte. Seine Armuth aber bestand darin, daß er arm wurde. Alfo ift die Unfterblichfeit ein mabrer Schap; benn dort ift mabre Rulle, wo fein Mangel ift. Weil wir alfo nicht unfterblich merden fonnten, menn nicht für uns Christus fterblich geworden mare, fo murbe er darum arm, weil er reich war. Und er fagt nicht, Er wurde arm, ba er reich war, fondern arm wurde er, da er reich war; er nahm die Armuth an, und verlor den Reichthum nicht. Innerlich reich, außerlich arm; Gott mar verborgen im Reichthum, Der Menich erschien in Armuth. Sieb feinen Reichthum: Em Unfange mar bas Wort, und bas Wort mar bei Gott und Gott mar das Wort. Alles ift durch basselbe gemacht worden. Wer ift reicher als ber, burch den Alles gemacht murde? Der Reiche fann ein Geld haben, aber schaffen er es nicht. Da alfo diefer fein Reichthum empfohlen murde, fieb feine Armuth: Und das Wort ift Rleisch geworden und bat unter uns gewohnt. Durch diefe feine Urmuth find wir reich geworden, weil durch fein Blut, bas von feinem Fleifch floß, da das Wort Fleifch murde, damit es unter und wohnte, der Sac unferer Gunden gerrif. Durch fein Blut warfen mir ab die Windeln ber Un-

<sup>1)</sup> Enarr, in Ps. 144. n. 8.

gerechtigfeit, damit wir mit dem Rleide der Unsterblichfeit umgeben murden 1).

Erkenne den Dürftigen und Armen, daß du durch seine Armuth reich werdest. Ps. 40. Bas heißt das: Erkenne den Dürftigen und Armen? Daß du Christus selbst als arm und dürftig aufnehmest, der in einem Psalm sagt: "Ich bin aber arm und dürftig. Ps. 39." Was heißt das, den Armen und Dürftigen erkennen? "Er entäußerte sich selbst, nahm Knechtsgestalt an, wurde wie ein Mensch und ward dem Neußern nach wie ein Mensch gefunden. Phil. 2." Neich war er bei dem Vater und arm bei uns, reich im Himmel, arm auf der Erde, reich als Gott, arm als Mensch.

Dieses verwirrt dich, daß du einen Menschen siehst, daß du Fleisch siehst, daß du den Tod siehst, daß du das Kreuz erhöhest, dieß betäubt dich. Erkenne den Armen und Dürftigen. Was heißt das? Erkenne, daß, wo du Schwäche siehst, dort die Gottheit verborgen ist. Reich, weil er es ist; arm, weil du es schon warst. Aber doch ist seine Armuth unser Reichthum, wie seine Schwäche unsere Stärke, wie seine Thorbeit unsere Weisheit, wie seine Sterblichkeit unsere Unsterblichkeit ist. Sieh, wer arm ist, ermiß ihn nicht aus der Armuth Anderer. Er wollte die Armen crfüllen, der da arm wurde. Darum öffne den Busen des Glaubens, daß du nicht arm bleibest?).

Als er Anechtsgestalt annahm, kam er zur höchsten Armuth. Was ist sein Reichthum? Obschon er in der Gestalt Gottes war, so erachtete er es doch für keinen Raub, Gott gleich zu seyn. Dieß ist ein großer, unvergleichlicher Reichthum. Woher also diese Armuth: "Weil er sich selbst entäußerte, Anechtsgestalt annahm und wie die Menschen wurde und im Aeußern wie ein Mensch befunden wurde. Er erniedrigte sich selbst, und wurde gehorsam bis zum Tode." Er sagte: "Es gingen die Wasser bis zu meiner Seele. Ps. 68." Ueber den Tod, was willst du noch weiter bin-

<sup>1)</sup> Serm. 36,

<sup>2)</sup> Enarr. in Ps. 40. n. 1.

zufügen? Die Schmach des Todes. Daher folgt: aber bis zum Tode des Areuzes. Sine große Armuth. Aber da von kommt ein großer Reichthum, weil, ebenso wie seine Armuth ausgefüllt wurde, so auch unser Reichthum von seiner Armuth ausgefüllt werden wird. Welchen Reichthum besist er, daß er uns von seiner Armuth bereicherte? Wozu will er uns machen durch seinen Reichthum, da er uns reich machte von seiner Armuth 1)?

Sich bie ber Dieg. Che er die fegle wohin, sogie er woburcht Jah bin der Weg. andhier tind die Waderfelt und das Leben. Zuern joner er, wormen alsbama webin du

gelangen. Jahen ber Weg, lich bin bie Bahrhelte ich bin bos Leben, Jahem er beim R. De blieb, war er bie Mahrhele

Christus ift uns der Weg, die Wahrheit und das Leben.

"Ich bin, spricht er, der Weg, die Wahrheit und das Leben. Joh. 14." Willst du wandeln, so bin ich der Weg. Willst du nicht getäuscht werden, so bin ich die Wahrheit. Willst du nicht sterben, so bin ich das Leben. Dieses sagt dir dein Erlöser: Du kannst nirgends hingehen, als zu mir; und du kannst nirgends gehen, als durch mich 2).

"Ich bin der Weg, die Wahrheit und das Leben;" das beißt, durch mich gelangt man zu mir und in mir bleibt man 3).

"Ich bin der Weg." Aber fürchtest du zu irren? Er fügte binzu: Und die Wahrheit. Wer irrt in der Wahrheit? Der irrt, welcher die Wahrheit verläßt. Die Wahrheit Christi, den Weg Christi wandle. Fürchtest du zu sterben, ehe du dahin gelangest? "Ich bin der Weg." "Ich, spricht er, bin der Weg, die Wahrheit und das Leben,"

<sup>1)</sup> Enarr, in Ps. 68, Serm. 1, n. 4.

<sup>2)</sup> Tract. 22. in Joan.

<sup>3)</sup> L. 1. de Doct, Christ. c. 34.

gleich als fagte er: Was fürchteft bu? Durch mich mandelft bu, in mir rubeft bu 1).

Wenn dir der Herr dein Gott gesagt hätte: Ich bin die Wahrheit und das Leben, und du verlangtest die Wahrheit und wünschtest das Leben, so würdest du gewiß nach dem Wege, worauf du dazu gelangen könntest, suchen und dir sagen: Etwas Großes ist die Wahrheit, etwas Großes das Leben, wenn es einen Weg gäbe, wie dazu meine Seele gelangte. Suchst du den Weg, so höre ihn zuerst sagen: Ich bin der Weg. Seh er dir sagte wohin, sagte er wodurch: Ich bin der Weg. Wohin? Und die Wahrheit und das Leben. Zuerst sagte er, worauf, alsdann wohin du gelangest. Ich bin der Weg, ich bin die Wahrheit, ich bin das Leben. Indem er beim Vater blieb, war er die Wahrheit und das Leben; indem er das Fleisch annahm, wurde er der Weg.

Man fagt dir nicht: Suche den Weg, daß du zur Wahrbeit und zum Leben gelangest. Nicht das sagt man dir: Träger, stebe auf, der Weg selbst ist zu dir gesommen, und erweckte dich vom Schlafe. Stebe auf und gebe. Vielleicht sucht du zu geben und du kannst nicht, weil die Füße schmerzen. Woher schmerzen die Füße? Rannten sie etwa auf das Gebot der Habsucht durch das Raube? Aber Gottes Wort heilte auch die Lahmen. Sieh, sagst du, ich habe gesunde Füße, aber ich sehe den Weg nicht: er erleuchtete auch die Blinden 2).

Chrisus wurde uns der Weg, und wir zweifeln, dabin zu gelangen? Diefer Weg endet nicht, er kann nicht abgegraben, nicht durch Regen und Ueberschwemmungen verdorben, noch von Räubern belagert werden. Wandle sicher in Ebristus, wandle, daß du nicht anstogest, daß du nicht fallest, daß du nicht zurückschauest, daß du nicht am Wege bleibest, daß du nicht vom Wege abgebest. Verhüte alles dieses und du bist am Ziele 3).

<sup>1)</sup> Enarr. in Ps. 66. n. 5.

<sup>2)</sup> Tract. 34.

<sup>3)</sup> Serm. 170.

Gott, Gottessohn nahm den Menschen an, aber nicht Gott, und gründete und befestigte denselben Glauben, daß der Mensch denselben Zutritt hätte zum Gottmenschen durch den Menschen Gott. Denn er ist der Mittler zwischen Gott und den Menschen, der Mensch Ehristus Jesus. Denn dadurch ist er Mittler, wodurch er Mensch und Weg ist. Wenn zwischen dem, der geht, und dem, wohin er geht, ein Weg ist, so ist Hosfnung, dahin zu gelangen; wenn er aber sehlt oder nicht gekannt wird, was hilft es zu wissen, wohin man gelangen soll? Es gibt aber gegen alle Frrwege einen sehr sichern Weg, so daß es derselbe sen, Gott und Mensch, Gott, wohin man geht, Mensch, worauf man geht 1).

Te mebr fie loufen, befta med irren fie- well fie bom Bege

men felber die gen Montenden ner Wege al. Sein du anden felbe Frenchen, die gen feben nad trine Collenn

Christus ist zugleich der Weg und bas Vaterland.

Jener, welcher den Wandernden die Anechtsgestalt zeigte, bewahrt ihnen, wenn sie anlangen, die Gottesgestalt. Von der Knechtsgestalt machte er den Weg, von der Gottesgestalt baute er das Vaterland 2).

Er hungerte, dürstete, ward mude, schlief, wurde gefangen, geschlagen, gekreuzigt, getödtet. Dieß ist der Weg; wandle durch Demuth, damit du zur Ewigkeit gelangest. Gott — Christus ift das Vaterland, wohin wir gehen; der Mensch — Christus ist der Weg, auf dem wir gehen. Zu ihm gehen wir, auf ihm gehen wir, was fürchten wir zu irren 3)?

Chriftus ift, weil er bei dem Bater ift, die Bahrheit und der Beg, das Bort Gottes, wovon gesagt ift: das Le-

Der Fried vont es neute und den Mock Bistonenungen un

<sup>1)</sup> L. 19. de civit, Dei. c. 16.

<sup>2)</sup> Serm. 91.

<sup>3)</sup> Serm. 123.

ben war das Licht der Menschen; weil also er bei dem Vater die Wahrheit und das Leben ist, und wir kelnen Weg hätten, dahin zu gelangen, so wurde der Sohn Gottes, der beim Vater die Wahrheit und das Leben ist, durch die Menschwerdung der Weg. Wandle auf dem Menschen, und du gelangst zu Gott. Auf ihm gehest du, und zu ihm gehst du. Suche nicht zu ihm zu gelangen, als durch ihn. Denn wenn er nicht der Weg hätte sehn wollen, so würden wir irren. Er wurde also der Weg, worauf du wandelst.

Ich sage dir nicht, suche den Weg. Der Weg selbst kam zu dir: Stehe auf und wandle. Wandle mit den Sitten, nicht mit den Füßen. Denn Biele wandeln gut mit den Füßen, obschon schlecht mit den Sitten. Oft sommen selbst die gut Wandelnden vom Wege ab. Denn du sindest selbst Menschen, die gut leben, und keine Shristen sind. Sie laufen gut; aber sie laufen nicht auf dem Weg. Je mehr sie laufen, desto mehr irren sie, weil sie vom Wege abweichen. Wenn aber solche Menschen zum Wege kommen und den Weg einhalten, o welche Sicherheit ist, weil sie sowohl gut wandeln, als auch nicht irren. Wenn sie aber den Weg nicht haben, obwohl sie gut gehen, ach, wie ist es zu bedauern! Denn besser ist es, auf dem Wege hinken, als außer dem Wege gut gehen 1).

Die heitige Schrift erhebt uns, daß wir nicht verzweifeln, und schreckt uns, daß wir nicht aufgeblasen sepen. Aber den mittlern, wahren und geraden Weg, gleichsam zwisschen der Linken der Verzweiflung und der Nechten der Vermessenheit einzuhalten, wäre für uns sehr schwer, wenn nicht Christus sagte: Ich bin der Weg, die Wahrheit und das Leben. Gleich als wollte er sagen: Wohin willst du gehen? Ich bin der Weg. Wohin willst du gehen? Ich bin das Leben. Laßt uns also sicher auf dem Wege wandeln, aber fürchten wir die Nachstellungen neben dem Wege. Der Feind wagt es nicht, auf dem Wege Nachstellungen zu legen, weil Christus der Weg ist, aber neben dem Wege

<sup>1)</sup> Serm. 141.

steht er durchweg nicht ab. Darum beist es auch im Pfalme: "Neben dem Wege legten sie mir Schlingen, Pf. 139." Es fagt auch die Schrift: "Erinnere dich, daß du mitten in den Schlingen wandelst; Pred. 9." Diese Schlingen, unter denen wir wandeln, sind nicht am Wege, aber sie sind doch neben dem Wege.

Was fürchtest du, wenn du auf dem Wege wandelst? Alsdann fürchte, wenn du den Weg verlässest. Denn darum ist es auch dem Feinde gestattet, neben dem Wege Schlingen zu legen, damit man nicht durch die Sicherheit der Freude den Weg verlasse und in die Nachstellungen falle. Der Weg ist Shristus in seiner Demuth, die Wahrheit und das Leben ist Shristus, Shristus in seiner Herrlichseit und als Gott. Wenn du in der Demuth wandelst, gelangst du zur Herrlichseit. Wenn du als frank den Demüthigen nicht verachtest, so wirst du im Erhöhten recht stark seyn 1).

6.

Christo verdanken wir, daß wir ju Sohnen Gottes angenommen sind.

"Er gab ihnen Macht, Söhne Gottes zu werden, die an seinen Namen glauben, die nicht aus dem Blute, nicht aus dem Billen des Fleisches, noch aus dem Billen des Mannes, sondern aus Gott geboren sind." Dieß ist die Gnade des neuen Testamentes, die im Alten verborgen lag, jedoch beständig durch vordeutende Figuren vorherverfündet und vorherangezeigt wurde, daß die Seele ihren Gott erkennte und durch seine Gnade ihm wiedergeboren würde. Dieß ist nämlich die geistige Geburt, daher nicht vom Blute, nicht

<sup>1)</sup> Serm. 142. Der heil. Augustin, I.

vom Willen des Mannes, nicht vom Willen des Fleisches, sondern von Gott. Dieß wird auch Annahme an Rindes, flatt genannt. Denn wir waren, ehe wir Söhne Gottes wurden, und erhielten eine Wohlthat, daß wir wurden, was wir nicht waren; wie der an Kindesstatt Angenommene vor der Annahme noch nicht ein Sohn dessen war, von dem er angenommen wird, jedoch schon war, daß er angenommen werden konnte.

Und von diefer Beburt ber Gnade unterscheidet fich jener Cobn, der, da er Cobn Gottes mar, fam, um Denschensobn zu werden, und une, die wir Menschensöhne maren, Die Macht gab, Gottes Gobne zu werden. Er murde amar, was er nicht war, aber doch war er etwas Anderes, und er mar bas Bort Gottes, burch bas Alles gemacht murbe, und das mabre Licht, das feden Menschen erleuchtet, der in Die Welt fommt, und Gott bei Gott. Auch wir murden durch feine Gnade, mas wir nicht maren, nämlich Gobne Gottes: und doch maren mir etwas, und amar etwas viel Miedrigeres, das beigt Gobne der Menschen. Er flieg alfo bernieder, daß mir binaufitiegen, und bebarrend in feiner Natur murde er unferer Natur theilbaftig, daß mir in unferer Natur bebarrend, feiner Ratur theilhaftig murben. Nicht jedoch fo: denn ihn machte die Theilnahme an unferer Natur nicht geringer, uns aber macht die Theilnabme an feiner Matur beffer.

D Menschen, verzweifelt nicht, daß ihr Söhne Gottes werden könnet, weil auch selbst der Sohn Gottes Fleisch geworden ist, und unter uns wohnte. Wechselt eure Stellung, werdet Geist, und wohnet in dem, der Fleisch geworden ist, und in uns wohnte. Denn man darf die Hoffnung nicht aufgeben, daß die Menschen durch die Theilnahme an dem Worte Söhne Gottes werden können, wenn der Sohn Gottes durch die Theilnahme des Fleisches Menschensohn geworden ist 1).

Gine große Gnade, eine große Erbarmung. Der Gin-

<sup>1)</sup> Epist, 140. seu. L. de Grat. nov. Test, c, 3. 4.

geborne wurde geboren, und wollte nicht der Einzige senn. Biele Menschen, die feine Söhne haben, nehmen bei ihrem Alter Söhne an, und machen sie durch ihren Willen dazu, was sie durch ihre Natur nicht konnten. Dieß thun die Menschen. Wenn aber Jemand einen einzigen Sohn hat, so freut er sich darüber um so mehr, weil dieser allein alles besihen wird und Niemanden hat, der mit ihm die Erbschaft theilen und dadurch er ärmer würde. Nicht so Gott. Den einzigen Sohn, den er gezeugt hatte, und durch den er Alles geschaffen hatte, schickte er in diese Welt, daß er nicht der einzige wäre, sondern angenommene Brüder hätte.

Denn wir find nicht von Gott wie jener Gingeborne geboren, fondern durch feine Gnade angenommen. Denn jener Eingeborne fam, die Gunden ju lofen, in Die mir verwickelt waren; daß er und nicht wegen ibres Sinderniffes annabme, die er au feinen Brudern machen wollte, loste er fie felbft und machte fie gu Miterben. Denn fo fagt der Apo. ftel: "Wenn aber Gobn und Erbe burch Gott, Gal. 4." und wiederum: "Zwar Erben Gottes, aber Miterben Chrift. Rom. 8." Er fürchtete nicht, Miterben au baben, ba fein Erbe nicht zu enge ift, wenn es Biele befigen. Gewiß merden fie felbit durch feinen Befit fein Erbtheil, und er felbit wird wechselweise ibre Erbschaft. Bore, wie fie felbft fein Erbe werden: "Der herr fagte ju mir, mein Gobn bift du, ich babe dich beute gezeugt, fordere von mir, und ich werde Dir Die Bolfer ju beinem Erbe-geben. Bf. 2." Wie wird er ibr Erbe? Er fagt im Pfalm: "Der Berr ift ber Theil meines Erbes und meines Relches. Bf. 15." Und wir follen ibn befigen und er foll und befigen als herr, wir follen ibn befißen als unfer Seil, follen ibn befigen als unfer Licht 1).

municity Subject und have been been been been gather and the control of the contr

<sup>1)</sup> Tract. 2. in Joan.

7.

Chriffus ift Mittler zwischen Gott und den Menschen.

Die Gnade Gottes konnte nicht freier mitgetheilt werden, als daß der eingeborne Sohn Gottes, selbst in sich unverändert, bleibend den Menschen anzog, und die hoffnung seiner Liebe gab, mittelft des Menschen, wodurch man von den Menschen zu ihm gelangte, welcher so weit unsterblich war vor den Sterblichen, unveränderlich vor den Beränderlichen, gerecht vor den Ungerechten, selig vor den Unglücklichen.

Wir hatten die Majestät Gottes verlassen, hatten ihn durch unsere Sünden beleidigt; da wurde der Sohn als Mittler gesendet, der durch sein Blut unsere Sünden büßen sollte, wodurch wir von Gott abgesondert wurden, und, in die Mitte gestellt, uns zu dem brächte und mit dem versöhnte, von dem wir abgesehrt in unsern Sünden und Vergehungen gehalten wurden. Er ist unser Haupt, er ist gleicher Gott mit dem Vater, Wort Gottes, durch das Alles gemacht wurde, aber Gott, daß er erschuf, Mensch, daß er wieder erschuf, Gott, daß er machte, Mensch, daß er wiederbersstellte 1).

Damit er Mittler wurde zwischen Gott und den Menschen, zwischen den Gerechten und den Ungerechten, zwischen dem Unsterblichen und den Sterblichen, nahm er etwas von den Ungerechten und Sterblichen an, und behielt etwas mit dem Gerechten und Unsterblichen. Denn mit dem Gerechten und Unsterblichen, denn mit dem Gerechten und Unsterblichen hatte er die Gerechtigseit, von den Ungerechten und Sterblichen nahm er die Sterblichseit, und wurde so in der Mitte der Versöhner, indem er die Mauer unserer Günden umwarf. Daher wird ihm von seinem Volke

<sup>1)</sup> L. 10. de Civ. Dei c. 29.

gefungen : "Und in meinem Gott werde ich die Mauer überschreiten. Pf. 17."

Indem er Gott gab, was ibm die Gunden entzogen, und durch fein Blut erfaufte, mas der Teufel befaß, ftarb er für und und ftand auf für und. Er trug unfere Gunben, nicht indem er ihnen anbing, sondern fie erduldete, wie Satob das Ziegenfell trug, daß er dem fegnenden Bater behaart vorfam. Gen. 27. Efau war von Ratur bebaart, Safob aber trug fremde Saare. Nämlich den fterblichen Menschen bangen die Gunden an. Sie bingen aber nicht dem an, der fagte: "Sch babe die Macht, mein Leben gu laffen und habe Macht, es wiederum ju nehmen. Job. 10." Der Tod war alfo an unferem herrn bas Zeichen fremder Gunden, nicht die Strafe der eigenen. In allen Menschen ift die Sterblichkeit die Strafe der Gunde; denn fie fommt von der Urfunde, die wir alle erben, von dem Rall jenes Menschen, nicht von der Berablaffung diefes. Denn etwas Underes ift es zu fallen, etwas Underes fich berablaffen. Es fiel der Gine durch Berachen, es lief fich der Andere durch die Erbarmung berab 1).

Wie kam Jener zu zu und? "Das Wort ist Fleisch geworden und hat in und gewohnt." Denn käme er nur in
feiner Göttlichkeit, wer könnte ihn vertragen? wer ihn fassen? wer ihn aufnehmen? Aber er nahm das an sich, was
wir waren, damit wir nicht blieben, was wir waren, sondern
das, was wir von Natur, nicht durch Schuld waren. Wenn
er als Mensch zu Menschen kam, so kam er nicht als Sünder
zu Sündern. Von jenen Beiden, der menschlichen Natur
und der menschlichen Schuld nahm er das Sine an, das
Andere heilte er. Denn würde er selbst unsere Sünde in
sich aufnehmen, so bedürfte er selbst eines Erlösers. Er
nahm die Natur jedoch an, um sie zu heilen und zu ertragen, nicht aber in der Sünde sie an sich zu haben; und er
erschien als Mensch unter Menschen, in dem Gott verborgen war.

<sup>1)</sup> Enarr. in Ps. 90, Serm. 2. n. 1.

Es ist derseibe Gott Chrisius, der Mittler zwischen Gott und den Menschen, aber in soweit er Mensch war. Denn in soweit er Gott war, ist er nicht Mittler, sondern dem Vater gleich, dasselbe als der Vater, mit dem Vater Ein Gott. Als diese hohe Natur Mittler wurde, von der wir sehr ferne lagen, so wollte er, um Mittler zu senn, etwas annehmen, was er nicht war, aber damit wir zu ihm gelangten, wollte er bleiben, was er war. Denn sieh, Gott ist über uns und wir sind unter ihm, und es liegen viele Räume dazwischen, vorzüglich entsernt und sehr weit hält uns die Sünde von ihm ab.

Da in diesem Abstande der Mensch zu Gott gelangen mußte, wie gelangen wir dahin? Gott selbst bleibt Gott; es kommt der Mensch zu Gott und wird Eine Person, so daß er nicht ein Halb-Gott, gleichsam Gott von einem Theile Gottes und ein Mensch von einem Theile des Menschen war, sondern ganzer Gott und ganzer Mensch, als Gott Erlöser und als Mensch Mittler, so daß wir durch ihn zu ihm gelangen, nicht durch einen Andern, noch zu einem Andern, sondern durch das, was wir in ihm sind, zu ihm, durch den wir geschaffen sind 1).

8.

Christus ist unser Konig und unser Priester.

"Es foll sich freuen Israel in dem, der es schuf, und die Söhne Sions sollen jubeln in ihrem Könige. Pf. 149." Der Sohn Gottes, der uns schuf, kam zu uns, und unser König regiert uns, weil unser Schöpfer uns schuf. Er ist derselbe, durch den wir geschaffen wurden, und durch den

<sup>1)</sup> Serm. 293.

wir regiert merden, und darum find wir Chriften, weil er Chriftus ift. Chriftus fommt von Chrisma, bas beift von der Salbe. Aber Könige und Briefter murden gefalbt: Gener aber wurde gefalbt als Ronig und als Bricker. Als Ronig fampfte er fur und, als Briefter opferte er fich fur uns. Als er für und fampfte, murde er bem Scheine nach befieat, der Babrbeit nach aber fiegte er. Denn er murde gefreugigt, und von feinem Rreuge berab, woran er genggelt mar, todtete er ben Teufel, und darum ift er unfer Ronia.

Warum ift er aber unfer Briefter? Beil er fich für uns darbrachte. Gebet dem Briefter, mas er darbringen foll. Bas fonnte der Menich finden, was er geben follte, namlich ein reines Opfer? Belches Opfer? Bas fann der Gunder Reines darbringen? D Gottlofer! D Berfunfener! Bas du immer darbringft, ift unrein, und es muß etwas Reines für dich dargebracht werden. Guche bei dir, was du darbringen follft; du findeft nichts. Frage dich, mas du barbringen follft! Er bat fein Boblgefallen an Biddern, an Bocken, an Stieren. Alles gebort ibm, wenn bu es auch nicht darbringeft. Bringe ibm alfo ein reines Opfer dar. Aber du bift ein Sunder, bift gottlos, baft ein befiecttes Bemiffen. Konnteft bu gereinigt vielleicht etwas Reines barbringen? Aber um rein ju werden, muß fur bich etwas dargebracht werden. Bas willft du also für dich darbringen, daß du gereiniget werdeft? Wenn du rein bift, fannft Du etwas Reines darbringen. Es foll fich alfo der reine Briefter felbft darbringen und reinigen.

Diefes that Chriftus. Er fand nichts Reines in ben Menschen, mas er für die Menschen darbrachte, er brachte fich also felbft dar als reines Opfer. Ein glückliches Opfer, ein mabres Opfer, ein unbeflecttes Opfer. Er brachte alfo nicht das dar, mas wir ibm gegeben baben, vielmehr das brachte er dar, was er von uns empfing und brachte es rein bar. Denn das Rleisch empfing er von und, Diefes opferte er.

Aber wober nabm er ed? Bom Schoofe ber Jungfrau

Maria, daß er es rein für die Unreinen darbrachte. Er ift König, er ift Priefter, in ihm wollen wir uns freuen 1).

"Unsere Vergehen wirst du aussöhnen. Ps. 64." Dieses wird nur von einem Priester gesagt, der etwas darbringt,
wodurch die Sünde ausgetilgt und ausgesöhnt wird. Man
sagt, daß dann die Sünde gesühnt werde, wenn Gott gegen
die Sünde gnädig ist. Was heißt das, daß Gott gegen die
Sünde gnädig ist? Es heißt, daß Gott verzeihe und Nachsicht trage. Aber damit man Gottes Nachsicht erlangt, so

geschieht die Berföhnung burch irgend ein Opfer

Es ift alfo von Gott dem Berrn Jemand geschickt als unfer Priefter, er nahm von une, mas er Gott barbrachte. wir nennen es die beiligen Erftlingsovfer des Rleisches von Dem Leibe ber Jungfrau. Diefes Opfer brachte er Gott bar, er breitete feine Sande am Rreuze aus, fo daß er fagte: "Es fleige auf mein Gebet wie Weibrauch in beinem Ungefichte, Die Erhebung meiner Sande ift das Opfer am Abend. Bf. 140." Wie ibr wiffet, daß der Berr gegen den Abend au am Rreug bing, und unfere Miffetbaten gefühnt wurden, benn fonft batten fie une verschlungen. "Unfere Bergeben wirft du verzeihen." Du bift der Priefter, du das Opfer, Du die Darbringung. Er ift der Priefter, der jest, eingetreten in das Innere des Borbanges, für uns bittet. In ber Darftellung Diefer Sache trat bei jenem erften Bolfe, in ienem erften Tempel Gin Priefter in bas Allerbeiliafte, bas gange Bolf fand außen, und Jener, ber allein in das Innere Des Borbanges bineintrat, brachte das Opfer für das aufen ftebende Bolf bar 2).

<sup>1)</sup> Enarr. in Ps. 149. n. 6.

<sup>2)</sup> Enarr. in Ps. 64, n. 6,

applier to the Landillar 9. A sear for revenil, defeating

### Chriffus ift unfer Arzt.

Ihr wift wohl, daß unfer herr und heiland Jesus Christus der Arzt unsers ewigen heiles sen, und darum unfere schwache Natur angenommen habe, daß unsere Krantheit nicht ewig sen. Denn er nahm den sterblichen Leib an, worin er den Tod tödtete 1).

"Tren ift die Rede und jeder Annahme werth, daß Ehristus Jesus in die Welt kam, die Sünder felig zu machen. 1 Eim. 1." Ehristus der Herr hatte keine andere Ursache, warum er in die Welt kam, als die Sünder felig zu machen. Nimm hinweg die Krankheit, nimm hinweg die Wunden, und du bedarfik keiner Arznei. Als vom himmel der große Arzt kam, so lag die Krankheit über den Erdkreis. Dieß ist das menschliche Geschlecht selbst 2).

Das menschliche Geschlecht leidet nicht an der Krantbeit des Leibes, sondern der Sünde. Es liegt auf dem ganzen Erdfreise, vom Aufgange bis zum Niedergange, ein großer Kranker. Um den großen Kranken zu heilen, kam der allmächtige Arzt herab. Er erniedrigte sich bis zum sterblichen Fleisch, gleichsam bis zum Bette des Kranken 3).

Bas ist die Ursache von der Erniedrigung Christi, als deine Schwachbeit? Denn heftig und hoffnungslos belagerte dich deine Arantheit, und dieß war der Grund, daß zu dir ein folcher Arzt fam. Denn wenn du nur so frank wärest, daß du zum Arzte geben könntest, so könnte die Krankheit selbst erträglich erscheinen.

Aber weil du nicht ju ihm geben konnteft, fam er ju dir. Er fam und lehrte die Demuth, wodurch wir juruck.

<sup>1)</sup> Serm, 88.

<sup>2)</sup> Serm. 175.

<sup>3)</sup> Serm. 57.

tebren fonnen, weil und ber Stola nicht jum Leben gurudfebren ließ, fondern und vom Leben entfernte. Denn das menfch. liche Sera mar erboben gegen Gott, und vernachläßigte in der Gefundheit die beilfamen Gebote, und fo fiel die Seele in Rrantbeit; als frant lerne fie, auf den ju boren, den fie in der Gefundheit verachtete. Gie bore ibn, daß fie auferftebe, die ibn verachtete, fo daß fie fiel. Sie bore endlich, burch Erfahrung belehrt, was fie durch das Gebot nicht boren wollte. Denn ibr Elend lebrt fie, welch Unglud es fen, den herrn zu verlaffen. Aber von dem einfachen und einzigen Gut fich abwenden ju jener Menge von Bergnugun. gen, jur Beltliebe und jum irdifchen Berberben, beift nach der beiligen Schrift Ungucht treiben. Und gemiffermaßen redete er den Unguchtigen an. daß er guruckfebre: febr oft durch die Propheten schilt er fie unguchtig, jedoch nicht boffnungsloß; denn der, welcher fie der Surcrei anflagt, fann auch die Seele davon beilen. Denn er schilt fie nicht fo, baf er fie verführe, fondern er will fie gur Bermirrung bringen, um fie ju beilen. Die Schrift ichrie ftark auf und freichelt nicht denen durch Schmeichelei, die fie beilen wollte: "Ihr Chebrecher, wiffet ibr nicht, daß ein Freund diefer Welt ein Reind Gottes ift? Saf. 4."

Die Liebe jur Welt macht die Seele ehebrecherisch, die Liebe jum Schöpfer der Welt reinigt die Seele; aber wenn sie über ihre Verworfenheit nicht erröthet, so wünscht sie zu jenen keuschen Umarmungen nicht zurückzukehren. Sie soll zurückkehren, die sich da rühmte, sie werde nicht umkehren. Der Stolz also hindert die Zurückkehr der Seele. Wer aber schmäht, der thut nicht Sünde, sondern zeigt die Sünde. Was die Seele nicht sehen wollte, wird ihr vor die Augen gestellt, und was sie hinter sich haben wollte, das wird ihr vor das Gesicht gerückt. Schaue dich in dir. Warum siehst du den Splitter in dem Auge beines Bruders, den Balken in deinen Augen aber nicht? Die Seele, die von sich abirrte, wird zu sich zurückgerusen. Wie sie von sich abirrte, so auch von ihrem Herrn. Denn sie hatte auf sich gesehen und hatte sich gefallen, und wurde die Bewunderin ihrer Macht.

Sie wich von ihm und blieb nicht bei fich, und fie mird von fich guruckgetrieben und von fich ausgeschloffen, und fie versenkt fich in das Neufere. Gie liebt die Belt, fie liebt das Zeitliche, fie liebt das Erdische. Wenn fie fich felbft liebte und beffen veraafe, von dem fie geschaffen murde, fo mare fie geringer, und um fo geringer, je geringer bas Beicopf gegen den Schöpfer ift. Alfo mar Gott au lieben, und awar fo, daß wir wo möglich und felbit vergaffen. Bas ift alfo diefer Uebergang? Die Seele veraaf fich felbft, aber durch die Liebe der Belt; fie vergeffe fich felbit, aber durch die Liebe des Schöpfers. Alfo von fich felbst vertrieben, verlor fie aleichsam fich felbit und fie fonnte nicht ibre Thaten feben, fie vertheidigt ibre Miffethaten. Gie erhebt fich und ift in der Unmagung flolz, in der Schwelgerei, in Ehren, in Macht, in Reichthum, in eitler Gemalt. Sie wird überführt, gegüchtigt, auf fich felbit gewiesen, fie mißfällt fich, fie bekennt ihre Säflichfeit, fie wünscht die Schon. beit, Die fie bochmuthig verlor, und febrt in Demuth au fich aurück 1).

Rufe Fesus, glaube nicht, daß du gesund sevest; mit Hoffnung ist frank, der den Arzt aufnimmt; ohne Hoffnung ist frank, der aus Wahnsinn den Arzt schlägt. Welcher Wahnsinn, wenn man den Arzt tödtet? Wie groß aber ist die Güte und die Macht des Arztes, der von seinem Blute seinem wahnsinnigen Mörder ein Heilmittel bereitete. Denn der, welcher gekommen war, zu suchen und zu retten, was verloren war, sagte nicht ohne Ursache am Kreuze: Vater, verzeibe ihnen, denn sie wissen nicht, was sie thun. Sie sind wahnsinnig, ich bin der Arzt; sie mögen toben, ich trage sie geduldig; wenn sie mich tödten, alsdann heile ich sie. Wir wollen also unter denen senn, die er heilt 2).

THE RESERVE THE PARTY OF THE PARTY OF

<sup>1)</sup> Serm. 142.

<sup>2)</sup> Serm. 74.

### 10.

### Chriffus ift bas Seilmittel unserer Krantheit.

Unfere Schwachbeit wollte der Sohn Gottes annehmen, und das Wort ift Rleisch geworden, und bat unter uns gewobnt : nicht weil jene Ewiafeit verandert wurde, fondern weil er die veranderliche Creatur den veranderlichen Menfchen zeigte, die er in unveranderlicher Majeftat annahm. Es gibt aber Thoren, Die fagen: Es fonnte nicht anders Die Weisheit Gottes die Menschen erlofen, außer wenn fie den Menschen annahm und vom Weibe geboren wurde und Diefes Alles von den Gundern erduldete? Diefes fagen wir; er fonnte allerdinas, aber wenn er es auf eine andere Beife that, fo wurde es auf gleiche Beise eurer Thorbeit miffallen. Denn wenn fich nicht fund gabe den Augen der Gunber fein ewiges Licht, das durch die inneren Augen gefeben wird, fo fonnte es von dem unreinen Gemuthe nicht gefeben merden. Run aber wollte er und fichtbar ermabnen, und auf das Unnichtbare vorbereiten. Da miffallt es den Beigigen, daß er feinen goldenen Leib batte, da miffallt es ben Stolgen, daß er die Schmähungen geduldig ertrug, ba miffällt es den Weichlichen, daß er gefreugigt wurde, da mißfällt es den Rurchtsamen, daß er farb.

Und damit es nicht schien, als vertheidigten sie ihre Vergeben, so sagen sie, daß ihnen dieß nicht am Menschen, sondern am Sohne Gottes mißfalle. Denn sie verstehen nicht, was die Ewigkeit Gottes ift, die den Menschen annahm, und was die menschliche Creatur sen, der durch ihre Veränderungen die frühere Stärfe zurückgebracht wurde, daß wir lernten nach der Anweisung des Herrn, unsere Schwachheiten, die wir uns durch die Sünde zugezogen haben, durch ein frommes Leben zu heilen.

Denn es wurde uns gezeigt, ju welcher Schwachheit ber Mensch durch feine Schuld herabsinft, und wie er aus

diefer Gebrechlichfeit durch göttliche Sulfe erlofet murde. Daber nahm der Gobn Gottes den Menschen an, und erduldete darum das Menschliche. Diefes Seilmittel ift fo groß, daß es nicht gedacht werden fann. Denn welcher Sochmuth fann gebeilt werden, wenn er durch die Demuth des Sohnes Gottes nicht geheilt wird? Belder Born fann gebeilt werden, wenn er durch die Geduld des Gobnes Gottes nicht geheilt mird? Belche Gottlofigfeit fann geheilt merben, wenn fie burch die Liebe Gottes nicht gebeilt mirb? Quiest, welche Rurcht fann gebeilt merden, wenn fie burch Die Auferstehung des Sohnes Gottes nicht geheilt mird? Das Menschengeschlecht erhebe feine Soffnung und erfenne feine Natur und febe, welchen Blas es in den Berten Gottes einnehme. Berachtet euch nicht felbft, ibr Manner, der Sobn Gottes nabm den Mann an; verachtet euch nicht felbft, ibr Frauen, der Gobn Gottes murde von einem Beibe ac. boren.

Liebet doch bas Rleischliche nicht: weil wir im Gobne Gottes weder Mann noch Weib find. Liebet nicht bas Beitliche, weil, wenn es mabrhaft geliebt wurde, es der Mensch liebte, den der Sobn Gottes annahm. Fürchtet nicht Schmahungen und Rreuze und Tod, weil, wenn es dem Menschen schaden murbe, es nicht der Mensch ertruge, der den Gobn Gottes annahm. Dieje gange Lehre, die schon überall verfündet mird, die überall verehrt wird, die jede folgsame Geele beilt, mare nicht in den menschlischen Dingen, wenn nicht das Alles geschehen ware, was den größten Thoren miffällt. Ber will lafterhaften Sochmuth nachahmen, baf er gur Tugend gelangen fonne, wenn er fich den nachquabmen scheut, von dem es bieg, ebe er geboren murde, daß er der Sohn des Allerhöchsten genannt werden wird, und icon burch alle Bolfer, mas Niemand laugnen fann, der Cobn des Allerbochften genannt wird?

Wenn wir boch von und denten, fo wollen wir dem nachahmen, welcher der Sohn des Söchsten genannt wird; wenn wir geringer von und denten, so magen wir es, den Fischern und Zöllnern ju folgen, die ihm folgten. O der heiltraft,

Die allwirksam ift, die alles Geschwollene beschwichtigt, alles Bertrochnete wiederherftellt, alles Ueberfluffige abschneibet, alles Nothwendige bewacht, alles Berlorne wieder erschafft, alles Berfehrte verbeffert! Ber foll fich nun gegen ben Gobn Gottes erbeben? Ber foll an fich verzweifeln, für ben ber Sobn Gottes fich fo erniedrigen wollte? Ber fonnte barin ein aludfeliges Leben finden, mas verachtungsmurbig ber Sohn Gottes nannte? Welchen Sinderniffen foll der mei. chen, melden die menschliche Ratur von folchen Berfolgungen im Sohne Gottes bewahrt glaubt? Wer follte glauben, daß ibm das Simmelreich verschloffen fen, welcher fiebt, daß die Röllner und öffentlichen Gunderinnen dem Cobne Gottes gefolgt fenen? Und welche Berfehrtheit follte ber an fich baben, welcher die Thaten und Worte betrachtet und liebt und befolgt an jenem Menschen, worin fich und jum Lebens, mufter ber Gobn (Sottes barftellte 1)?

#### 11.

Christus ift das Licht, wodurch unsere Finsternis erleuchtet wird.

"Ich bin das Licht der Welt, wer mir nachfolgt, der wandelt nicht in Finsterniß, sondern er wird das Licht des Lebens haben. Joh. 8." Meine Brüder, folgen wir Christo, dem Lichte der Welt, damit wir nicht in der Finsterniß wandeln. Die Finsterniß der Sitten, nicht der Augen, soll man fürchten; wenn auch der Augen, doch nicht der äußern, sondern der innern, wodurch nicht das Weiße und

<sup>1)</sup> L. de Agone Christ. c. 10. 11.

Schwarze, sondern das Rechte und das Unrechte unterschieden wird 1).

Durch dieses Licht wurde das Licht der Welt und das Licht, das die Sonne machte, und der es auch uns machte, fam unter die Sonne unsertwegen. Es wurde, sage ich, unsertwegen unter der Sonne das Licht, das die Sonne machte. Berachte die Wolfe des Fleisches nicht, von der Wolfe wird es bedeckt, nicht damit es verdunkelt, sondern daß es geleitet würde. Indem das ewige Wort, das Wort der Weisheit, durch die Wolfe des Fleisches redete, sagte es zu den Menschen: "Ich bin das Licht der Welt, wer mir nachfolgt, der wandelt nicht in Finsterniß, sondern er hat das Licht des Lebens."

"Das Licht leuchtet in der Finsterniß und die Finsterniß hat es nicht erfaßt." O Menschen, sevo nicht ungläubig, ungerecht, gottlos, Räuber, geizig, Liebhaber der Welt; denn dieß ist die Finsterniß. Das Licht ist nicht abwesend, sondern ihr sevo vom Lichte entfernt. Der Blinde in der Sonne hat die Sonne gegenwärtig, aber er ist für die Sonne abwesend. Sevo also nicht Finsterniß 2).

"Das Licht leuchtet in der Finsternis und die Finsternis bat es nicht begriffen." Sieh, hier ist es sowohl jest, als vorher und ist immer hier, und geht niemals von keinem Orte hinweg. Du mußt ein Mittel haben, das zu sehen, was von dir niemals weicht; es ist nothwendig, daß du nie von ihm weichest, das von keinem Orte weicht; du sollst es nicht verlassen und du wirst nicht verlassen werden. Falle nicht und es begegnet dir nicht. Wenn du fällst, so geht es über dir unter; wenn du aber stehest, so ist es dir gegenwärtig.

Aber du ftandest nicht; erinnere dich, warum du ge-fallen bist und wovon bich der hinabstürzte, der vor dir fiel. Denn er ftürzte dich nicht durch Gewalt, nicht durch heftigfeit, sondern durch deinen Willen. Denn würdest du dem

<sup>1)</sup> Tract. 35. in Joan.

<sup>2)</sup> Tract. 34. in Joan.

Bösen nicht beistimmen, so würden du siehen, und erleuchtet bleiben. Weil du aber jest schon gefallen bist und dich verwundetest am herzen, wodurch du jenes Licht sehen konntest, so kam ein solches Licht zu dir, das du sehen konntest. Das Wort ist Fleisch geworden und hat unter uns gewohnt; es machte durch seine Geburt eine Augensalbe, wodurch die Augen unseres herzens gereinigt wurden und wir seine Majestät sehen konnten, durch seine Demuth. Darum wurde das Wort Fleisch und wohnte in uns; es heilte unsere Augen. Und was folgt? Und wir saben seine herrlichkeit. Seinen Ruhm könnte Niemand sehen, wenn er nicht durch die Demuth des Fleisches geheilt würde. Warum konnten wir nicht sehen? Es war den Menschen gleichsam ein Staub in das Auge gefallen, Erde war hineingefallen und verwundete das Auge, er konnte das Licht nicht sehen.

Diefes verwundete Auge wird eingefalbt : von der Erde ward es vermundet und die Erde wird entfernt, damit es gebeilt werbe. Denn alle Augenfalben und Seilmittel find nichts, als von ber Erde. Bom Staube murdeft du geblendet, vom Staube wirft du gebeilt; alfo batte das Rleifch dich geblendet, und es beilt dich das Rleifch. Denn die Geele wurde fleischlich, indem fie in die fleischlichen Begierden einwilligte; dadurch murde das Auge des herzens blind. Das Wort ift Fleisch geworden; Diefer Argt machte Dir eine Salbe. Und weil er darum tam, daß er durch das Rleifc Die Rebler des Rleisches vertilgte und durch den Tod ben Tod tödtete, darum geschab es an bir, daß, weil das Wort Rleisch geworden ift, du fagen fonnteft: "Und wir faben feine Berrlichkeit." Welche Berrlichkeit? Wie der Gobn Gottes geworden ift? Dief ift feine Riedrigfeit, nicht feine Serrlichkeit. Aber wie weit fieht das durch das Rleisch gebeilte Auge des Menschen? "Wir faben feine Serrlichkeit, wie die des Eingebornen vom Bater, voll von Gnade unb Wabrheit 1)."

<sup>1)</sup> Tract, 2, in Joan,

#### 12. ·

Christus ist das Brod, wodurch wir auf dem Wege genährt und im Baterlande gesättigt werden.

Es ift die irdische Sveise, wodurch die Schwachbeit des Rleisches genährt wird; es ift aber auch die himmlische Speife, wodurch die Andacht des Beiftes erfüllt wird. Es bat auch das irdische, wie das bimmlische Brod fein Leben : für jenes ift das Leben der Menschen, für Diefes das Leben der Engel. Sier tragen alle Seelen ein irdisches Rleisch und fattigen fich von der Erde; bort baben die bimmlifchen Beifter himmlische Leiber und nabren fich von Gott Gomobl bier, ale dort ift eine Speife; aber während jene ffarft, fo nimmt fie ab und fie erfüllt fo den Leib, daß fie felbit fich vermindert, jene aber erfüllt sowohl, als auch bleibt fie gang.

Den Genuß Diefer Speife verfprach uns Chrifus, indem er faate: "Selig, die bungern und durften nach Berechtigfeit, benn fie werden gefättiget werden. Matth. 5." Es gebort alfo ju dem Menschen auf diefer Belt, ju bungern und nach der Gerechtiafeit ju durften; aber von ber Gerechtigfeit erfüllt ju merden, gebort ju einem andern Leben. Bon diefem Brode, von diefer Speife find die Engel voll. Benn aber die Menschen bungern, so debnen fie fich aus, merden breit, und werden fähig jur Aufnahme, und fo werben fie gu feiner Zeit erfüllt werden. Wie, alfo erhalten die von bier nichts, die bungern und durften nach Gerechtigfeit? Sie empfangen allerdings etwas, aber es ift etwas Underes, wenn wir reden von der Gattigung der Banderer, etwas Underes, wenn wir reden von der Gattigung der Geligen 1).

<sup>1)</sup> Tract, de Util. Jejun. c, 1. 2. a La Lie La La Bana Ca

Es ift nämlich "das lebendige Brod, das vom himmel berabstieg," das und sowohl auf dem Wege ftärft, als auch im Vaterlande fättiget. Denn jest nähren wir und, daß wir ausdauern; denn wir mussen effen, bis wir fatt werden 1).

Unser ewiges Brod ift Chrifus in der Gleichheit mit dem Vater; unser tägliches Brod ift Chrifus im Fleische, ewig ohne Zeit, täglich in der Zeit, doch ift es das Brod,

das vom himmel herabgestiegen ift 2).

Nicht von etwas Underem lebt der Mensch, von etwas Underm der Engel. Es ift Gott die Wahrheit, selbst die Weisheit, selbst die Kraft Gottes; aber wie es die Engel genießen, so faunst du es nicht. Denn wie genießen diese? Wie es heißt: Im Anfang war das Wort und das Wort war bei Gott, und Gott war das Wort; durch dasselbe ist Alles geschaffen worden. Wie aber gelangst du dahin? Weil das Wort Fleisch wurde und unter uns wohnte. Daß die Wenschen das Brod der Engel genößen, wurde er Mensch 3).

Daher fam es, daß jenes Wort Gottes, durch das Alles gemacht wurde, und das alle seligen Engel genießen, bis zu unserem Elende seine Sanstmuth ausdehnte, und das Wort Fleisch wurde und unter uns wohnte. Denn so konnte der Mensch das Brod der Engel genießen, da er den Engeln noch nicht gleich ist, wenn das Brod der Engel selbst den Menschen gleich werden wollte. Und er kam nicht so zu uns, daß er jene verließ, sondern zugleich ganz für jene, ganz für uns, jene innerlich nährend durch das, wodurch er Gott ist, uns äußerlich ermahnend durch das, was wir sind, machte er uns fähig durch den Glauben, uns auf gleiche Weise durch die Gestalt zu nähren.

Denn weil die vernünftige Ereatur jenes Wort gleichfam als feine beste Speise genießt, die menschliche Seele aber vernünftig ift, die in sterblichen Fesseln von der Strafe der Sünde festgehalten wurde, in diesen niedern Stand ver-

Madered, menn wir reden pen ber Sa

<sup>1)</sup> Enarr. in Ps. 189. n. 17.

<sup>2)</sup> Serm. 333.

<sup>3)</sup> Enarr. in Ps. 134. n. 5.

sest, daß sie durch die Schlüsse von den sichtbaren Dingen zur Erkenntniß des Unsichtbaren strebte; so wurde die Speise der vernünftigen Ereatur sichtbar, nicht durch die Veränderung ihrer Natur, sondern durch die Beschaffenheit der unsrigen, daß sie die, welche das Sichtbare verfolgten, zu seiner Unsichtbarkeit brächte. So fand die Seele den, welchen sie innerlich stolz verlassen hatte, äußerlich niedrig, um seine sichtbare Demuth nachzuahmen und zur unsichtbaren herrlichteit zurückzukehren 1).

### naten und Kerfuchnigen, E. 181 ben uppfett "Belt rühmen

erniche nob in Emiglete <del>lebs - wossen</del>, wie nicht. Er notes nabin, wie du wobiede, und reigit das 1 was du arche wus-

Christus ist unsere einzige Hoffnung in den Versuchungen und Trubsalen.

ben bellinen Geme, bet und gegeben ifte Riefe munde ber

"Du baft mich geführt, weil bu meine hoffnung wurdent. Bf. 60." Wenn Gener unfere Soffnung nicht geworden mare, würde er und nicht führen. Er führt wie ein Anführer, und er führt zu fich wie ein Weg, und er leitet zu fich wie bad Baterland. Er führt uns alfo? Barum? Beil er unfere Soffnung murde. Warum wurde er unsere hoffnung? Beil er versucht wurde, litt, auferstand, so wurde er unsere Soffnung. Denn mas fagen wir uns, wenn wir biefes lefen? Gott wird uns nicht vernichten, da er fur uns feinen Sobn schenfte, um versucht, gefreugigt ju merden, ju fterben und aufzuerfieben. Denn Gott verachtet und nicht, um derentwillen er feines eingebornen Cobnes nicht ichonte, fondern ibn für uns Alle bingab. Go alfo murde er unfere Soff. nung. Un ibm fiebst du fomobl beine Dube, als beinen Lobn: deine Mübe im Leiden, beinen Lobn in der Auferftebung.

<sup>1)</sup> L. 7. de lib. arb. c. 10,

So also wurde er unsere Soffnung. Denn wir haben ein doppelted Leben; das eine, in dem wir find, und das andere, das wir boffen. Das Leben, in dem wir find, ift und befannt; das Leben, das wir boffen, ift uns unbefannt. Dulde in dem, welches du baft, und du wirft das erhalten, Das du noch nicht baft. Warum leideft du? Daf du vom Berfucher nicht befiegt werdeft. Chriffus zeigte bir burch feine Sandlungen, feine Berichuldungen, feine Leiden, feinen Tod bas Leben, worin bu bift. Denn wir wußten nur, daß der Mensch geboren merde und fterbe ; daß der Mensch auferftebe und in Emigfeit lebe, mußten wir nicht. Er über. nabm, was du mußteft, und zeigte das, mas du nicht muß. teft. Darum wurde er alfo unfere hoffnung in den Trub. falen und Berfuchungen. Siebe den Apoftel: "Wir rubmen uns, fpricht er, von den Trubfalen, wiffend, daß die Trubfal die Geduld erwirke, Die Geduld die Musbauer, Die Ausdauer die Soffnung. Die Soffnung aber täuscht nicht, weil die Liebe Gottes ausgegoffen ift in unfere Bergen durch ben beiligen Beift, der uns gegeben ift." Alfo murde der unfere Soffnung, der uns den beiligen Beift gab, und wir wandeln jest in der Soffnung, denn wir würden nicht wandeln, wenn wir nicht hofften. Denn was fagt felbit ber Avostel? "Bas Jemand fiebt, wie bofft er dieß? Wenn wir aber das, was wir nicht feben, boffen, fo erwarten wir es durch Geduld. Rom. 8." Und wiederum: "Denn burch die Soffnung find wir erlofet 1)."

Hütet euch, Brüder, daß die Hoffnung nicht entfräftet, die Geduld nicht geschwächt werde, und ihr auf schlechte Wege gerathet. Vielmehr haltet fanft und gelassen den geraden Weg ein, den euch der gerne lehrt, wovon der Pfalm sagt: "Er wird die Sanften im Gerichte leiten, und die Milden seine Wege lehren. Pf. 24." In den Mühen dieses Lebens nämlich, ohne welches die Hoffnung des fünftigen Lebens nicht bewahrt werden fann, fann Niemand die Geduld bewahren, außer er seine sanft und gelassen, der dem

<sup>1)</sup> Enarr. in Ps. 60. n. 4.

Willen Gottes nicht widersteht, dessen Joch leicht und dessen Bürde süß ift, aber nur für die, welche an Gott glauben, auf ihn hoffen und ihn lieben. So werdet ihr sanft und gelassen nicht allein seine Tröftungen lieben, sondern auch seine Züchtigungen als gute Söhne ertragen, daß ihr vielmehr das, was ihr nicht sehet, hoffet, durch Geduld erwartet. So thuet, so wandelt.

Denn in Chriffus wandelt ihr, ber fagte: 3ch bin der Bea. Die man in ibm mandeln muß, lernet ibr nicht bloß burch fein Bort, fondern auch durch fein Beifpiel. Denn der Bater schonte Diefes eigenen Cobned nicht, fondern gab ibn für uns alle dabin, jedoch nicht, weil er nicht wollte und widersträubte, fondern weil er gleichfalls wollte; weil eines ift, der Bille des Baters und des Cobnes nach ber Bleichheit ber Treue Gottes. Da er in diefer mar, fo bielt er es für feinen Raub, Gott gleich ju fenn. Bugleich mar er insbesondere geborfam, weil er fich felbft entäußerte und Anechtgestalt annahm. "Denn er felbst liebte uns und gab fich für und bin als Darbringung und Opfer für Gott jum Boblgeruche. Evbef. 5." Co alfo schonte der Bater des eigenen Sohnes nicht, fondern gab ibn für uns Alle, daß fich auch der Gobn felbit fur uns bingab. Indem jener Allmächtige dabingegeben wurde, durch den Alles geschaffen wurde, dabingegeben wegen ber Anechtsgestalt in die Schmach ber Menschen und in den Sohn des Bolfes, in Berachtung, in Schläge, in den Tod des Kreuges, lehrte er uns durch das Beisviel des Leidens, mit welcher Beduld wir in ibm mandeln follen, und er bestärfte und durch das Beisviel feiner Auferstehung, mas wir von ihm mit Geduld boffen "Denn wenn wir das, was wir nicht feben, boffen, fo erwarten wir es durch Geduld."

Was wir nicht feben, hoffen wir zwar, aber wir sind ber Leib von jenem Haupte, in dem schon vollendet ift, was wir hoffen. Denn von ihm heißt es, daß er selbst sen das Saupt des Leibes der Kirche, der Eingeborne, der selbst den Vorrang führt. Col. 1. Und von uns steht geschrieben: Ihr aber send der Leib und die Glieder Christi.

Wenn wir aber das, was wir nicht feben, boffen, fo erwarten wir es mit Geduld, voll Bertrauen, weil der Muferstandene unfer Saupt ift und unfere Soffnung erbalt. Und weil unfer Saupt früber, ale ce auferftand, gegeifelt murde, fo fartte es uns in der Gedulb. Denn es ift acfcbrieben: "Denn wen der Serr liebt, den guchtiget er: er guchtigt aber jeden Cobn, den er erhalt. Bebr. 12." Laffen wir alfo in der Trubfal nicht nach, damit wir uns in der Auferstehung freuen. Denn fo ift ce mabr, daß er jeden Gobn guchtigt, den er erbalt, daß er felbit nicht feines eingebornen Sohnes iconte, fondern ibn für uns alle binaab. Sinblidend auf den, der ohne Gundenschuld gezüchtiget murbe, fürchten wir nicht, bag wir, wenn wir gegeif. felt werden, weggeworfen werden, fondern vertrauen vielmebr , daß wir gerechtfertigt aufgenommen werden. Denn obwohl die Rulle unferer Freude noch nicht fam, fo find wir doch jest nicht ohne Freude, weil wir burch die Soff. nung gerettet find. Sa felbft ber Apostel, welcher fagt: Wenn wir das, was wir nicht feben, boffen, fo erwarten wir es durch Geduld, fagt an einer andern Stelle: In der Soffnung und freuend, find wir in den Trubfalen geduldig. (Röm. 12.) 1)

## in Schlige, in ben End ber Prenges, lebete er und burch ban Bermet bes Leibens, int mercher Bebulb mir in ibm

minter, babingegeben weiten ber Rurweitigeftelt in bir Schmad

# Christus ift unser Leben.

muffen, "Cenn wenn beir bad, waf gote nichte febren, bonfen.

"Wahrlich, wahrlich sage ich euch, wer an mich glaubt, der hat das ewige Leben. Joh. 6." Er wollte sich offenbaren, was er sen, denn er konnte es kurz sagen. Wer an mich glaubt, der hat mich. Denn Christus ist wahrer Gott und das ewige Leben. Wer also an mich glaubt, sagt er,

<sup>1)</sup> Serm, 157, 1513 3000113 310 4100 1113 310 4100 11146

der fommt zu mir, und wer zu mir fommt, der hat mich. Bas heißt es aber, mich haben? Das ewige Leben haben. Das ewige Leben wollte fterben, aber von dem Deinen, nicht von dem Seinigen.

Es nahm das von dir, worin es für dich starb. Denn von den Menschen nahm es das Fleisch, aber nicht nach Art der Menschen. Denn er hatte einen Bater im Himmel und wählte eine Mutter auf der Erde, und dort ist er geboren ohne Mutter, und hier ohne Vater. Es nahm also das Leben den Tod an, damit das Leben den Tod tödtete. Denn wer an mich glaubt, hat das ewige Leben, nicht das, welches erscheint, sondern das verborgen ist. Denn das ewige Leben war das Wort im Ansange, es war bei Gott und Gott war das Wort, und das Leben war das Licht der Menschen. Er, das ewige Leben, gab auch dem angenommenen Fleische das ewige Leben. Er sam zum Tode, stand aber am dritten Tage wieder auf. Zwischen dem aufnehmenden Wort und dem auferstehenden Fleisch ist der Tod in der Mitte vernichtet 1).

Es fam bieber felbit unfer Leben und ertrug unfern Tod und todtete ibn von der Rulle feines Lebens, und er rief laut, daß wir von bier ju ibm jurucktebren in jenes Geheimniß, woher er ju und tam in jenen Schoof der Jungfrau, wo er fich mit ber menschlichen Creatur verband, bamit das ferbliche Fleisch nicht immer fterblich mare. Und indem er von da ale Bräutigam von feinem Schlafgemache bervortrat, so jauchste er, wie ein Riefe feinen Weg ju laufen. Denn er gurnte nicht, sondern er lief, rufend mit Worten, mit Thaten, mit dem Tode, mit dem Leben, durch das Riedersteigen in die Unterwelt und durch die Simmelfabrt, rufend, daß wir ju ibm juructfebren. Und er entfernte fich vor den Alugen, daß wir ins Berg guruckfebren, und ibn dort finden. Denn er entfernte fich und fieb, bort ift er. Er wollte bei und nicht lange fenn und er verließ und boch nicht. Denn er ging dabin, wovon er nie hinweg-

<sup>1)</sup> Tract. 26, in Joan,

ging, weil die Welt durch ihn geschaffen ift. Und er war in dieser Welt und er kam in diese Welt, um die Sünder selig zu machen. Ihn bekennt meine Seele und er heilt sie, weil sie gegen ihn gut ist. Ihr Menschensöhne, wie lange send ihr hartherzig? V. 4. Wollt ihr denn nach der Vernichtung des Lebens nicht euch erheben und leben? Aber wohin erhebet ihr euch, wenn ihr schon in der Höhe send und ihr euer Antliß gegen den himmel erhoben habet? Steiget berab, daß ihr hinaussteiget zu Gott; denn ihr sielet, indem ihr euch gegen ihn erhebet 1).

"Wie der Bater das Leben in sich selbst hat, so hat er auch dem Sohne gegeben, das Leben in sich selbst zu haben. Joh. 5." Wie er hatte, so gab er zu haben. Wo hat er? In sich selbst. Wo gibt er zu haben? In sich selbst. Wo hat es Paulus? Nicht in sich selbst, sondern in Christus. Sehen wir, ob dieses der Apostel sagt? "Ich lebe aber jest nicht ich, es lebt aber in mir Christus. Gal. 2" Unser Leben als das unsrige, das heißt, von unserem eigenen Willen, ist nur böse, sündhaft, gottlos. Das gute Leben in uns aber ist von Gott, nicht von uns. Wer böse lebte, der nar in seinem Leben; wer gut lebt, der ist zum Leben Christi übergegangen 2).

Jeder lebe also nicht sich, sondern Christo, erfülle nicht ben eigenen, sondern seinen Willen und bleibe in seiner Liebe, wie er auch selbst den Willen des Vaters that, und in seiner Liebe blieb. Dieses sagte er in seinem Evangelium, uns ermahnend und durch sein Beispiel ermunternd. Wenn er aber selbst, da er in der Gestalt Gottes dem Vater gleich war, doch in der Anechtsgestalt, die er unsertwegen angog, nicht seinen, sondern des Vaters Willen zu thun besahl, um wie viel mehr mussen wir unsern eigenen und Privatwillen zurücksehen, wodurch wir in der Finsterniss sind, und zu jenem gemeinsamen Lichte zurücksehren, das wir erleuchtet werden und unser Antlis nicht erröthe, zu

<sup>1)</sup> L. 4. Conf. c. 12

<sup>2)</sup> Tract. 22. in Joan.

jenem Lichte, bas da erleuchtet jeden Menschen, der in diese Welt fommt, daß unsere Seele in ihm lebe 1).

# 15.

## Chriftus ift unser Beispiel.

Wenn in der Schrift etwas gesagt oder erzählt wird von der Weisheit, mag sie selbst sprechen, oder soll von ihr etwas ausgesagt werden, so wird vorzüglich der Sohn und angedeutet. Nach dem Beispiele dieses Bildes sollen auch wir uns nicht von Gott trennen, weil auch wir das Bild Gottes sind, nicht zwar das Gleichbild, weil es nämlich vom Bater durch den Sohn geschaffen, und nicht wie jenes vom Nater erzeugt ist, und wir, weil wir vom Lichte erleuchtet werden, jenes Urbild aber, weil es das erleuchtende Licht und darum ohne Vorbild, unser Vorbild ist. Denn man ahmt ihm nicht nach, als ginge er uns zum Vater voran, von dem er nie und durchaus nicht getrennt werden kann, weil er dasselbe ist, was jener, von dem er ist.

Wir aber suchen nachzuahmen den Bleibenden, und folgen dem Stehenden, und in ihm wandelnd, streben wir zu ihm, weil er uns wurde der zeitliche Weg durch seine Demuth, die unsere ewige Wohnung ift durch die Gottheit. Weil er nämlich für die reinen, vernünftigen Geister, die nicht durch Hoffart gefallen sind, in der Gestalt Gottes und Gott gleich und als Gott zum Vorbilde ist, und damit er sich zugleich als Vorbild der Bekehrung auch für den gefallenen Menschen darstellte, der wegen der Unreinheit der Günden und der Strafe der Sterblichkeit Gott nicht sehen konnte, so entäußerte er sich selbst, ohne seine Gottheit zu

<sup>1)</sup> Epist. 140.

verändern, aber so daß er unsere Veränderlichkeit annahm. In Anechtsgestalt kam er zu uns in diese Welt, er der in dieser Welt war, weil die Welt durch ihn geworden ist, als ein Vorbild für die, welche oben Gott schauen, als ein Vorbild für die, welche unten den Menschen bewundern, als ein Vorbild für die Gesunden zur Ausdauer, als ein Muster für die Aranken zur Genesung, als ein Muster für die Sterbenden, ohne Furcht zu seyn, als ein Muster für die Todten zur Auserstehung, indem er überall selbst den Vorzug hat.

Denn weil der Mensch zur Glückfeligkeit nur Gott folgen durfte und Gott nicht sehen konnte, so sollte er dem Mensch gewordenen Gott folgen, er sollte ihm folgen, weil er ihn sehen konnte und weil er ihm folgen mußte. Lieben wir ihn also und hangen wir ihm an, indem die Liebe ausgegossen ist in unsern herzen durch den heiligen Geist, der und gegeben ist. Man darf sich also nicht wundern wegen des Borbildes, das und, um nach dem Bilde Gottes wiederhergestellt zu werden, das dem Bater gleiche Bild gibt. Wenn die Schrift von der Weisbeit redet, so redet sie vom Sohne, dem wir durch ein weises Leben folgen, obschon auch der Bater die Weishelt, wie das Licht und Gott ist 1).

Es gibt auch viel Anderes, das in der Menschwerdung Christi heilsam angeschaut und betrachtet werden kann. Davon ist Eines, was dem Menschen gezeigt wurde, welchen Platz er unter dem Geschaffenen einnähme. Denn die menschliche Natur konnte somit Gott verbunden werden, daß aus zwei Substanzen Eine Person würde, und darum schon aus Dreien, nämlich Gott, Seele und Fleisch. Alsdann geschah es, daß uns die Gnade Gottes ohne vorhergehende Verdienste in Christus dargestellt wurde, denn auch er hat es nicht durch vorhergehende Verdienste erlangt, daß er in einer solchen Einheit mit dem wahren Gott eine Person mit ihm und Sohn Gottes würde, sondern seit er Mensch zu seun ansing, ist er von ihm und Gott, darum heißt es: Das Wort ist Fleisch geworden.

<sup>1)</sup> L. 7. de Trinit. c. 3.

Auch dieses wurde dargestellt, daß der Stolz des Menfchen, der ein so großes hinderniß ift, Gott anzuhängen, durch diese so große Erniedrigung Gottes zurückgetrieben und geheilt werden konnte. Es lernt auch der Mensch, wie weit er sich von Gott entfernte und was ihm zum heilsamen Schmerz verhelse, wenn er durch einen solchen Arzt zurücksehrt, welcher den Menschen als Gott durch seine Gottheit zu hülfe kam, und mit ihnen als Mensch gleiche Schwachheit hatte. Welches größere Beispiel von Gehorsam aber könnte uns gegeben werden, uns, die wir durch den Ungehorsam zu Grunde gegangen waren, als der, Gott dem Vater bis zum Kreuzestode gehorsame, Gottessohn? Wie könnte der Lohn seines Gehorsames besser gezeigt werden als in dem Fleische eines solchen Mittlers, das zum ewigen Leben auserstand 1)?

## namity old Wage and als-Months to celempte ner bie Marte

Abrahamen aus bem Stemme Dabe, aus ber ihraelfrieften

Christus ist der Lehrmeister des menschlichen Geschlechtes.

Christus ift der Lehrer, er hat seinen Sis im himmel. Seine Schule ist auf der Erde und seine Schule ist sein Leib. Das haupt unterrichtet seine Glieder, die Junge redet zu ihren Füßen. Ehristus ist es, der lehrt; hören wir, fürchten wir, handeln wir. Und daß du nicht Christus selbst verachtest, der deinetwegen im Fleische geboren wurde, von den Windeln der Sterblichseit umgeben war, so hat er deinetwegen gehungert und gedürstet, ist müde am Brunnen gesessen; deinetwegen schiefe er ermüdet im Schiffe, deinetwegen hörte er unwürdige Schimpfreden, deinetwegen wurde er im Gesichte von den Menschen verspieen, deinetwegen er-

<sup>1)</sup> L. 13. de Trinit. c. 17.

bielt er Backenstreiche, deinetwegen hing er am Kreuze, deinetwegen hauchte er seine Seeele aus, deinetwegen wurde er in das Grab gelegt. Dieß Alles verachtest du an Christus? Wills du wissen, wer er sen? Schlage das Evangelium auf: "Ich und der Vater sind Sind. Joh. 19." 1).

Er fam ju uns; ber furg vorber mit Gott redete, fing an, wie ein Mensch zu reden. Er ift jedoch Mensch, welcher Gott ift, weil Gott Menich murde; aber indem er murde, mas er nicht mar, verlor er nicht das, mas er war. Also näherte fich der Mensch Gott, daß er ein Mensch ward, der Gott war; nicht als ware er ichon Mensch und ware nicht Bott. Die wir den Schöpfer borten, boren mir auch den Bruber; den Schöpfer, weil bas Bort aus ber Jungfrau Maria geboren murde: ben Schöpfer von Abrabam, von Adam, von der Erde, von dem Simmel, von allem Korperlichen und Beiftigen; den Bruder aber aus dem Samen Abrahams, aus dem Stamme Juda, aus der israelitischen Sungfrau. Wenn wir ibn alfo fennen, der ju und redet, nämlich als Gott und als Mensch, so erkennen wir die Worte Gottes und des Menichen. Denn oft fagt er und Colches, das ju feiner Majeftat gebort, oft mas ju feiner Riedrigkeit gebort. Denn ber ift boch, melder niedrig ift, daf er uns Miedrige boch mache 2).

Es ruft der Lehrer der Engel, es ruft das Wort Gottes, wodurch die vernünftigen Seelen ohne Aufhören genährt werden, das ftärkende und unversehrt bleibende Brod ruft und sagt: Lernet von mir. Es böre das Volk ihn rufen: Lernet von mir. Es antwortete: Was lernen wir von dir? Von einem großen Künftler weiß ich nicht, was wir hören werden, wenn er sagt: Lernet von mir. Wer sagt dieses: Lernet von mir? Der die Erde bildete, der das Meer und das Trockene schied, der die Vögel schuf, der die Landthiere schuf, der alles Schwimmende schuf, der in den Himmel die Gestirne setze, der die Nacht und den Tag schied, der das

<sup>1)</sup> Tract. de Disc. Chr. c. 14.

<sup>2)</sup> Tract. 21. in Joan.

Firmament bildete, der das Licht von der Finsterniß sonderte, dieser sagt: Lernet von mir. Will er vielleicht dieses uns darum sagen, daß wir es mit ihm thun? Wer kann dieses? Gott allein thut es. Fürchte dich nicht, spricht er, ich belaste dich nicht. Dieses lerne von mir, daß ich deinetwegen geworden bin. Lernet von mir, spricht er, nicht das Geschöpf bilden, das durch mich geworden ist. Nicht dieses sollet ihr lernen, was ich Einigen, aber nicht Allen, denen ich wollte, gegeben habe: die Todten zu erwecken, die Blinden zu erleuchten, den Tauben die Ohren zu öffnen; nicht Dieses wollet als etwas Großes von mir lernen.

Rreudia und froblockend fehrten die Bunger gurud, indem fie fagten : "Sieb, in beinem Ramen find uns auch die Damonen unterworfen." Es fagte ibnen ber Gerr: "Freuet euch nicht darüber, daß euch die Damonen unterworfen find, freuet euch vielmehr darüber, daß eure Ramen im Simmel geschrieben find." Welchen er wollte, gab er die Gewalt, Teufel audzutreiben, Todte zu ermecken. Was gab er jedoch Allen? "Lernet von mir, daß ich fanft bin und bemuthig von Bergen." Beil mir ibn fagen borten, ich bin fanft und demuthig von Bergen, fo ift dief unfer ganges Seilmittel: "Lernet von mir, denn ich bin fanftmuthig und demuthig von Sergen." Bas nübt es, wenn er Bunder wirft, und ift folg, und nicht demuthig? Wird er nicht ju jener Babl gerechnet werden, die am Ende fommen und fagen werden: "Saben wir nicht in deinem Ramen prophezeit, und in beinem Mamen viel Bunder gethan ?" Aber mas werden fie boren ? "Ich fenne euch nicht, weichet von mir Alle, die ihr Bofes thatet." Was follen wir alfo ju unferm Rugen lernen? "Daß ich fauftmutbig und bemutbig bin von Bergen." Er schärft die Liebe ein, die reinfte Liebe obne Bermirrung, obne Sochmuth, ohne Stola, ohne Trug; dief pflangt er ein, ber ba fagt: "Bernet von mir, baf ich fanftmuthig und demüthig bin von Herzen" 1),

17 L, 81. Q.Q.Q. 10.

<sup>3)</sup> Serm. 142.

Fremament bilbere, Der bas Licht von ber Finderall son. derre diefer fante Louise borgere, Abill er vielleiche diefes und berum fagen, Dan wie es mit ihm appiet Bert hann

Chriffus lehrte uns, die Guter dieser Welt nicht zu fuchen und die Itebel nicht zu fürchten.

Man muß den Gläubigen zeigen, mas für ein Unterschied fen amischen den zwei Menschen, amischen dem alten und neuen, swischen dem innern und außern, dem irdischen und bimmlischen, oder zwischen dem, ber die leiblichen und zeitlichen Güter und bem, ber die geiftigen und emigen Guter fucht, und man muß fie ermabnen, daß fie nicht vergängliche und vorübergebende Wohltbaten von Gott erwarten, die auch bofe Menschen in Rulle haben tonnen, fondern die beftandigen und emigen, für beren Erlangung alle Guter und Hebel Diefer Welt für nichts zu achten find. Sier muß man das fo vorzügliche und einzige Beisviel unfers Serrn vor Augen ftellen, welcher, da er durch fo viele Bunder feine Macht über fo viele Sachen zeigte, doch das verach. tete, was die Unerfahrnen für große Guter balten, und jenes übernabm, mas fie für große Uebel halten. nun diese Sitten und diese Ordnung Niemand um fo meniger anzugreifen mage, je mehr er diefes ehrt, fo muß man fomobl durch feine Berbeigungen und Ermahnungen, als durch die Menge der Nachfolger, der Apostel, der Märtyrer, und ungabliger Seiliger geigen, wie diefes feineswege gu verachten ift 1).

Da man einen Menschen nachahmen und seine hoffnung auf einen Menschen seinen sollte, was konnte Gott gnädiger und freier thun, als daß selbst Gottes einfache, ewige und unveränderliche Weisheit, der wir anhängen musfen, den Menschen annehmen wollte, der nicht nur jenes that, wodurch wir zur Nachfolge Gottes eingeladen werden,

<sup>1)</sup> L. 83. Q.Q.Q. 30.

fondern, auch jenes litt, wodurch wir von der Nachfolge Gottes abgehalten wurden. Denn da Niemand jenes gewisseste und höchste Gut erlangen kann, außer er liebt es vollsommen und rein, was nicht möglich ist, so lange man die leiblichen und zufälligen Uebel fürchtet; so verband er mit seiner Geburt und seinen Handlungen auf eine wunderbare Weise die Liebe, aber er schloß durch seinen Tod und seine Aufersehung die Frucht aus. Und in Allem zeigte er sich so, daß wir sowohl die göttliche Sanstmuth, wodurch man zurechtgewiesen, als die menschliche Schwäche, wohin sie erhoben werden kann, sehen 1).

Die Diener ihrer Gelufte wollen gu ihrem Schaden den Reichthum des Bolfes; er wollte arm fenn. Gie fireben nach Ehren und nach Macht; er wollte nicht König werden. Man balt leibliche Gobne für ein großes Gut; er verachtete eine folde Berbindung und eine folde Che. Man perabscheut febr folz die Beleidigungen, er trug jede Urt von Schmach. Man halt bas Unrecht für unerträglich : mo gibt es ein größeres Unrecht, als den Berechten und Unschuldigen zu verdammen? Man verwünscht den förperlichen Schmerz; er wurde gegeißelt und gefreuzigt. Man fürchtet zu fterben : er murde jum Tode verurtheilt. Man balt bas Rreug für die schmachvollfte Todesart; er wurde gefrenzigt. Alles, wornach wir und febnend, gottlos lebten, machte er, weil er ce nicht batte, nichtig. Alles, was wir vermeiden wollend, wir von dem Streben nach Wahrheit abirrten, verachtete er, indem er es ertrug. Denn man fann feine Gunden begeben, außer wenn man nach dem ftrebt, mas jener verachtete, oder jenes fieht, mas er erduldete. Gein ganges Leben also auf der Erde ift durch ben Menschen, den er annahm, aur Sittenlehre geworden 2).

Alle irdischen Güter verachtete er, um fie uns als verachtenswerth ju zeigen, und er ertrug alle irdischen Nebel, von denen er uns lehrte, daß man fie annehmen muffe; daß

<sup>1)</sup> L. de Util. cred. c. 15.

<sup>2)</sup> L. de ver, Rel. c. 16.

man weder in jenen die Seligkeit suchen, noch in diesen die Unseligkeit fürchten solle. Er ist geboren von einer Mutter, welche obschon sie vom Manne unberührt empfing und immer rein blieb, Jungfrau in der Empfängniß, Jungfrau in der Geburt, Jungfrau im Tode, doch mit einem Zimmermann vermählt war und jeden Schein von sleischlichem Adel auslöschte. Denn, geboren in der Stadt Bethlehem, die unter allen Stadten in Judäa so klein war, daß sie heut zu Tage ein Dorf genannt wird, wollte er nicht, daß sich Jemand über die Größe einer irdischen Stadt rühme. Er ward auch arm, er, dem Alles gehört und durch den Alles geschaffen wurde, damit es Niemand, der an ihn glaubte, wagte, sich über den irdischen Reichthum zu erheben.

Er wollte nicht König werden vor den Menschen, weil er den Beg der Demuth den Unglucklichen zeigte, die ibr Stola von ibm getrennt hatte, obwohl fein ewiges Ronigthum die gesammte Schöpfung bezeugt. Er durftete, durch den aller Trant geschaffen wird, und der geiftiger Beife bas Brod für die Sungrigen und der Trant für die Durfligen ift: er murde mude von der irdifchen Wanderschaft, ber fich und felbft jum Wege für ben Simmel machte: er verftummte gleichfam und verlor das Gebor vor den Spottern, durch den der Stumme redete und der Taube borte; er wurde gebunden, der von den Banden der Kranfbeiten befreite; er murde gegeißelt, der die Beifeln aller Schmergen von den Leibern der Menschen austrieb; er murde gefreugigt, der unfer Rreug beendigte ; er farb, der die Todten auferweckte. Aber er fand auch auf, um niemals mehr gu fterben, damit Miemand fo vor ibm den Tod verachten lernte, als wurde er niemals leben 1).

<sup>4)</sup> L. de Cat. Rud. c. 22.

### dar's fand out finde in the Sinant. Er welle fich geurberwagen über ben fan **18**00 Sinalders niedderskamen.

Chriffus lehrte uns, das Zeitliche zu verachten und das Simmlische zu suchen.

Aber die Rule der Zeit fam, ba fam auch Rener, der und von der Zeit befreite. Denn befreit von der Beit merden wir ju jener Emigfeit gelangen, wo es feine Zeit gibt. Dort fagt man nicht: Wann fommt die Stunde? benn es ift ein emiger Tag, ber weder einem Morgen vorangebt, noch auf ein Geftern folgt. In Diefer Beit aber vergeben Die Tage: Die einen fommen, Die andern geben; feiner bleibt, und die Augenblicke, in denen wir reden, ichließen fich gegen. feitig aus, und es bleibt nicht die erfte Gilbe fieben, daß Die zweite lauten fann. Seitdem mir reden, altern mir beftandig, und obne Zweifel bin ich jest alter als in der Frube. Go ftebt nichts und nichts bleibt in der Zeit. Wir muffen alfo den lieben, durch den die Zeiten entstanden find, daß mir von der Zeit befreit und in der Emigfeit befestigt merben, wo es feine Zeitveranderung mehr gibt. Es ift alfo Die große Erbarmung unfere herrn Sefu Chrifti, daß er unsertwegen in der Zeit geworden ift, durch ben die Zeiten geworden find, daß er unter Allem murde, burch den Alles murde, daß er geworden ift, ber machte. Denn er murde bas, was er machte: er murbe Menich, ber ben Menichen geschaffen batte, damit nicht das ju Grund ginge, mas er gemacht bat 1).

Was willt du, entweder das zeitliche Leben und mit der Zeit vergeben, oder die Welt nicht lieben und die Ewigfeit mit Gott lieben? Der Fluß des Zeitlichen reift dabin; aber gleichsam über dem Fluß ift ein Baum gewachsen, un-

<sup>1)</sup> Tract. 21. in Joan, and the state of the

Der beil. Augustin. 1.

fer herr Jesus Chriftus. Er nahm das Fleisch an, und ftarb, stand auf, fuhr in den himmel. Er wollte sich gewissermaßen über den Fluß des Zeitlichen hinüberpflanzen. Wirft du abwärts gerissen, halte das holz. Bewegt dich die Weltliebe, so halte Christus. Deinetwegen wurde er zeitlich, daß auch du ewig werdest, weil auch er so zeitlich geworden ift, daß er ewig blieb. Es kam ihm etwas von der

Beit gu, er verlor aber die Emigfeit nicht.

Du aber bift fterblich geboren und bift durch die Gunde zeitlich geworden. Du wurdest zeitlich burch die Gunde, Bener wurde gettlich aus Mitletden, die Gunden nachzulaffen. Welch großer Unterschied ift, wenn zwei im Gefangniffe find, amischen dem Berbrecher und dem, der ibn besucht? Denn ein Mensch tam einmal ju feinem Freunde, und befuchte ibn und beide find im Gefängniffe. Aber fie find febr verschieden; jenen drudt die Schuld, diefen führte Die Menschlichkeit biegu. Go wurden wir in diefer Sterblichkeit gefesselt, Gener fam aus Mitleid ju uns; es trat jum Befangenen der Erlofer, nicht der Unterdrücker. Der Berr vergoß für und fein Blut, er erlöste uns, anderte unfere Soffnung. Sest tragen wir noch die Sterblichfeit des fleisches und boffen auf die fommende Unfterblichkeit, und schwimmen im Meere, aber den Anter der hoffnung baben wir icon auf dem Boden befestigt 2).

# and the set of a column to 19.

unfertregen in ber Beit gemoeben ich bunch ben bie Beiten gewerden find, bog er upper Allem murte, burch ben Unde

Chriftus lehrte uns, bas irbifche Glud ju verachten.

Weil wir zuerft die Sitelkeit des Stolzes mit der Demuth vertauschen muffen, daß wir, uns von da erhebend, die dauernde Herrlichkeit erlangen, so konnte es uns nicht

<sup>1)</sup> Tract. 2. in Epist, Joan.

großmutbiger, ja fchmeichelnder beigebracht merben, baf unfere Wildbeit nicht durch Gewalt, fondern durch Hebergengung gedämpft murde, wenn nicht jenes Wort, burch bas fich Gott Bater den Engeln offenbart, das feine Rraft und feine Weisheit ift, welche das von der Luft der irdifchen Dinge geblendete Berg des Menfchen nicht feben fonnte, feine Berfon im Menichen batte darftellen wollen, fo daß der Menich mehr fürchtete, fich durch menschlichen Stola ju erbeben, als durch das Beifpiel Gottes ju demuthigen. Daber wird nicht Chriftus als gefront mit einem irdifchen Reiche, baber wird nicht Chriffus als reich durch irdische Schäpe, baber wird nicht Chriftus im Glange irgend eines geitlichen Glückes, fondern Chriftus der Gefrenzigte wird über dem gangen Erdfreise verfündet, was querft die Bolfer der Sochmutbigen verlachten und ibre Ueberrefte noch verlachen, aber querft Benige, jest gange Bolter glauben, weil jest burch ben Glauben ber Benigen und gegen den Spott der Bolfer, ba Chriffus ber Gefrenziate verfündet mard, Die Labmen gingen, Die Stummen redeten, die Tauben borten, die Blinden faben, Die Todten auferstanden. Go moge endlich der irdische Stole ertennen, daß nichts in dem Erdischen felbft mächtiger fen als die göttliche Erntedrigung, daß auch die fo beilfame menschliche Demuth gegen ben verhöhnenden Stols durch ben Schus ber göttlichen Rachabmung gefichert wird 1).

Daher ward Christus Mensch, daß durch ihn die Gnade des neuen Testamentes enthüllt würde, die sich nicht auf daß zeitliche, sondern auf das ewige Leben bezieht, nicht durch ein irdisches Glück zu empfehlen. Daher die Unterwerfung, daher das Leiden, daher die Geißeln, daher die Berspeiung, die Berböhnung, das Arenz, die Bunden und der Tod selbst, als hätte er überwunden, daß seine Gläubigen lernten, welchen Lohn für ihre Erhabenheit sie von ihm, dessen Söhne sie geworden sind, fordern und hoffen dürften; damit sie nicht dazu um einen hohen Preis Gott dienten, daß sie irdisches Glück suchten, die da ihm dienten, seinen Glau-

<sup>1)</sup> Epist. 232. n. 6.

ben verwerfend und mit Fugen tretend, indem fie biefen nach dem geringften Preife maagen.

Daher hat der allmächtige Gott in der wohlthätigsten Borsicht das irdische Glück auch den Gottlosen zu Theil werden lassen, damit es die Guten nicht für etwas Großes hielten. Und doch wollen so Biele nur darum Christen senn, daß sie das Glück dieses Lebens genießen; wenn daher dieses sehlt, so fallen sie ab. Wie, wenn nicht in unserm Haupte selbst ein so einziges Beispiel aufgestellt würde, wodurch wir lernten, für das himmlische das Irdische zu verachten, und nicht auf das zu sehen, was man sieht, sondern was man nicht sieht? Denn was man sieht, ist zeitlich; was man aber nicht sieht, ist ewig. Nicht wegen dieses Lebens, in dem uns Gott einst bis zum Tode den Händen der Versolger überließ, sondern wegen der ewigen Glückseitzseit müssen wir Ehristen senn, weil wir das als seinen Besehl erkennen, dessen Ramen wir tragen 1).

Alle jene, die alles Dieses lieben, was Christus nicht lieben wollte, um seinen Nichtbesitz zu zeigen, daß man es verachten müsse, nicht als ob er es nicht hätte besitzen können, verachten ihn. Du willst nicht, daß der von denen verachtet werde, die Ehren lieben, er der so vielen Spott ertrug; du willst nicht, daß von denen, welche dieses Leben hochschäpen, jener, der sarb, verachtet werde; du willst nicht, daß von denen, welche die Todesstrafe des Kreuzes für schimpslich halten, jener verachtet werde, der gekreuzigt wurde; du willst nicht, daß der von den Reichen verachtet werde, welcher ein armes Leben in dieser Welt führte, da er doch der Schöpfer der Welt war 2).

retides Giet gudeng pie en ibm blenten, feinen Glan.

<sup>1)</sup> Epist. 140, n. 13. 28. 29.

<sup>2)</sup> Enarr. 4. in Ps. 30. n. 5.

and modernie view today Tankledy han dangere will

20. Arm and and an again day

Christus lehrte uns, nach dem ewigen Leben unausgesetz zu ftreben.

Verlanget die ewigen Gaben mit der festesten hoffnung; nehmet euch vor, da ihr Macht habet, Kinder Gottes zu sein. Unsertwegen wurde der Schöpfer der Zeiten zeitlich, unsertwegen erschich im Fleische der Schöpfer der Welt, unsertwegen wurde der Schöpfer geschaffen. Warum erfreuen wir Sterbliche und noch an sterblichen Dingen, und suchen das flüchtige Leben, wenn es möglich wäre, zu erhalten? Eine viel hellere hoffnung erglänzte auf Erden, daß den Irdischen das Leben im himmel versprochen wurde. Damit man dieß glaubte, wurde eine unglaublichere Sache gesordert. Um zu Söhnen Gottes zu machen, die Menschen waren, wurde Mensch, der Gott war; und ohne zu verlieren, was er war, wollte er selbst werden, was er gemacht hatte. Er machte, was er senn sollte, weil er dem Menschen Gott binzugab, nicht Gott im Menschen vernichtete 1).

Wir singen an, etwas Großes zu senn; Niemand verachte sich. Wir waren nichts, aber wir sind etwas. Wir sagten zu Gott, erinnere dich, daß wir Staub sind; aber jener machte den Menschen aus Staub und gab dem Staube das Leben und setze in Shristo unserm Herrn diesen Staub ind Himmelreich. Weil er von hier das Fleisch annahm, so nahm er auch von hier die Erde und erhob die Erde in den Himmel, der Himmel und Erde erschus. Wenn also zwei neue, noch nicht gemachte Sachen uns vorgelegt und wir gefragt würden: Was ist wunderbarer, daß der, welcher Gott ist, Mensch wird, oder der, welcher Mensch wird, der Mensch Gottes wird? Was ist wunderbarer, was schwerer?

<sup>1)</sup> Serm. 192.

Was versprach uns Shristus? Was wir nicht seben, das beißt, daß wir seine Menschen seven und mit ihm regieren, und nicht in Swigkeit sterben. Gleichsam dieses wird schwer geglaubt, daß der geborne Mensch zu dem Leben gelange, wo man niemals stirbt.

Dieß ist es, was wir mit reinem Herzen glauben sollen, rein, sage ich, vom Staube der Welt, daß uns der Staub nicht die Augen des Glaubens schließe. Dieses sollen wir glauben, daß wenn wir gestorben sind, wir auch mit den gestorbenen Leibern in jenem Leben senn werden, wo wir niemals sterben. Dieß ist wunderbar, aber wunderbarer ist das, was Christus that. Denn was ist unglaublicher, daß der Mensch immer lebe, oder daß Gott einst sirbt! Daß tie Menschen von Gott das Leben empfangen, ist glaublicher; daß Gott den Tod von den Menschen erhalte, halte ich für unglaublicher. Und schon ist es geschehen; glauben wir auch das, was kommen wird. Wenn das geschehen ist, was unglaublicher ist, wird er und nicht das geben, was glaublicher ist, wird er und nicht das geben, was glaublicher ist, wird er und nicht das geben, was glaublicher ist,

"Es fommt die Stunde, und jest ist sie da, in der die Todten die Stimme des Sohnes Gottes hören und die sie hören, leben werden (Joh. 5.). Denn wie der Vater das Leben in sich selbst hat, so gab er auch dem Sohne, das Leben in sich selbst zu haben," nicht durch Theilnahme, son= dern in sich selbst. Denn wir haben nicht das Leben in uns selbst, sondern in unserm Gott. Jener Vater aber hat das Leben in sich selbst, und er erzeugte einen solchen Sohn, der das Leben in sich selbst hätte, nicht des Lebens theilhaft, sondern selbst das Leben wäre, an dessen keilhaft, sondern selbst das Leben wäre, an dessen Leben wir Theil hätten, durchweg daß er das Leben in sich hätte und selbst das Leben wäre.

Daß er aber Menschensohn wurde, das nahm er von uns. Vom Seinigen ist er Sohn Gottes, vom Unfrigen Sohn des Menschen. Was geringer ift, nahm er von uns; was mehr ist, gab er uns. Es ist jedoch der Sohn Gottes

<sup>1)</sup> Serm. 130.

gestorben, aber nach dem Fleisch fiarb er, weil er Fleisch geworden ift. Alfo ift er, inwieserne er gestorben ift, vom Unfrigen gestorben; daß wir leben, leben wir von ihm. Weder Jener konnte sterben aus sich, noch wir leben aus und 1).

myselverydi si anderen territoria mener al nie mostel

#### indiana ratio and any angular of 21. Holloods in the Education of the

Chriffus lehrte uns, wie wir den Teufel überwinden follen.

terenm mieb er nicht beffert ben Gulfen ban balle muraan

"Erbore, o Gott, mein Gleben, bore auf mein Bebet; von den Grengen der Erde rief ich ju dir, als mein Berg bedrängt wurde. Bf. 60." Er zeigt, baf er burch alle Bolter auf bem gangen Erdfreife in großer Ehre, aber in großer Berfuchung fen, Denn unfer Leben fann in Diefer Zeit nicht obne Bersuchung fenn, weil unfer Fortschritt nicht durch unfere Berfuchung geschieht, und Miemand feiner bewufit wird, außer er wird versucht, und nicht gefrönt werden fann, wenn er nicht gesiegt bat, und nicht siegen fann, wenn er nicht gefämpft bat, und er fann nicht fämpfen, wenn er nicht einen Reind und Berfuchungen bat. Es ift alfo in Bedrangnif jener, von den Grengen der Erde Rufende, aber doch wird er nicht verlaffen, weil er uns felbit, mas fein Leib ift, vorbilden wollte, auch in jenem feinem Leibe, in bem er ichon ftarb und auferstand und in den Simmel auffubr, damit, wobin das Saupt voranging, dortbin auch gu gelangen die Glieder vertrauen follten.

Also bildete er und in sich dar, als er vom Satan versucht werden wollte. Allerdings wurde Christus vom Satan

blefit wie ber Tourn der Gifte in. Weila ich babin

<sup>1)</sup> Serm. 117.

versucht. Denn in Shriftus wurdest du versucht, weil Chriftus von dir sich den Leib nahm, aber dir von sich sein Heil gab; von dir sich den Tod nahm, von sich dir das Leben gab; von dir sich Beschimpfungen nahm, dir aber Shren gab; also von dir sich die Versuchung nahm, aber von sich dir den Sieg gab.

Wenn wir in jenem verfucht murden, fo überwinden wir in ibm den Teufel. Sorft bu, daß Chriftus versucht murde, und bu borft nicht, bag er fiegte? Erfenne bich in ibm versucht, und erkenne dich in ibm fiegend. Er fonnte von fich den Teufel abhalten, aber wenn er nicht versucht murde, fo murde er dir burch die Berfuchung die Lebre ju flegen nicht geben. Daber ift es fein Bunder, wenn jener unter Berfuchungen bon den Grengen der Erde ruft. Aber warum wird er nicht besiegt? "Auf dem Relfen baft du mich erbobt." Sier alfo erkennen wir icon, wer von den Grenien der Erde ruft. Durchgeben wir das Evangelium: "Ueber Diefen Felfen will ich meine Rirche bauen. Matth. 16." Alfo ruft Gener von den Grengen der Erde, die er über ben Relfen bauen wollte. Damit aber die Rirche über den Relfen gebaut wurde, wer murde der Relfen? Sore den Paulus fagen: "Der Felfen aber mar Chriftus. 1 Cor. 10."

Auf jenen also sind wir hinaufgebaut. Daher wurde jener Felsen, auf den wir hinaufgebaut sind, zuerst geschlagen von Winden, vom Strome, vom Regen, als Christus vom Teusel versucht wurde. Sieh, auf welchen festen Stand er dich sehen wollte. Mit Recht ruht nicht unsere Stimme, sondern man vernimmt: "Auf dem Felsen hast du mich erhöhtt. Du leitest mich, weil du meine Hoffnung wurdest, der Thurm der Stärfe vor dem Feind." Es ist in Angst mein Herz; ich habe Mühen unter den Versuchungen und Aergernissen. Aber es verläßt mich der nicht, der mich erhöhte auf den Felsen, damit er mich bis zu sich führe, weil, obschon ich Mühen habe, indem der Teusel an so vielen Orten und Zeiten und Gelegenheiten gegen mich Nachstellungen legt, dieser wie der Thurm der Stärfe ist. Wenn ich dahin sliehe, so werde ich nicht nur die Pfeile des Feindes ver-

meiden, sondern werde auch gegen sie, so viel ich will, sicher abschleudern. Denn Christus ist selbst der Thurm; er wurde und der Thurm vor dem Feinde, da er auch der Felsen ist, über dem die Kirche gebant ist. Willst du nicht vom Teusel getrossen werden, so siehe zum Thurme; nie werden dich bei ihm die Geschosse des Teusels tressen. Dort siehst du gesichert und sest. Wie aber willst du zum Thurme sliehen? Damit nicht Jemand in der Versuchung auf leibliche Weise jenen Thurm suche, und wenn er ihn nicht sindet, ermüde, oder in der Versuchung unterliege, so ist der Thurm vor dir; erinnere dich an Christus und trete in den Thurm ein. Wie erinnerst du dich an Christus, daß du in den Thurm eintritts?

Was du immer leidest, erinnere dich, daß er es zuvor gelitten hat, daß er starb und auferstand. Ein solches Ziel hoffe auch du, welches er erreichte, und du bist in den Thurm eingetreten, indem du mit dem Feinde nicht einwilligtest. Denn wenn du mit dem Feinde einwilligest, alsdann kommt zu dir das Geschoß des Belagernden. Du schleudere vielmehr gegen ihn die Geschosse, wodurch er getrossen und besiegt wird. Was sind dieß für Geschosse? Die Worte Gottes, dein Glaube, deine hoffnung, die guten Werke. Ich sage nicht, sen so in dem Thurme, daß du ruhest und zufrieden bist, daß der Feind dich nicht bedroht; handle dort, laß die hände nicht ruhen; deine guten Werke sind die Schwerter, die den Keind todten 1).

infleten fachen. Sonn ed gibt fried graften Sielaburg gut

<sup>1)</sup> Enarr, in Ps. 60. n. 3. 5.

#### allen de Moraji est asoso dan sering mesand daselber Securit Bers ildir di an 22. mesa dasebertalda asost

#### Chriffus lehrt die Liebe Gottes.

Was war so nothwendig, als unsere hoffnung empor zu richten und die Gemüther der Sterblichen, die wegen der Sterblichkeit selbst zerbrochen waren, von der Verzweiflung an der Unserblichkeit zu befreien, als daß uns gezeigt würde, wie hoch uns Gott schäpe und wie hoch uns Gott liebe? Was gibt es aber hier für einen größern und deutlichern Beweis, als daß der Sohn Gottes, der unveränderlich gut und in sich blieb, was er war, und für uns von uns das annahm, was er nicht war, ohne an seiner Natur einen Schaden zu erleiden, mit unserer Natur einen Berbindung eingehen wollte, und früher ohne eigene Schuld unsere Leiden ertrug, und uns, die wir schon glauben, wie sehr uns Gott liebt, und schon hossen, woran wir verzweiselten, seine Gaben ohne irgend welche Verdienste von unserer Seite, da wir vielmehr Strafe verdienten, aus freier Güte spendete 1)?

Welche Ursache der Ankunft des herrn ift größer, als daß und Gott seine Liebe gegen und zeigte und sie sehr einschärfte, weil, da wir noch Feinde waren, Chrisus für und gestorben ist? Dieses geschah aber darum, weil der Zweck und die Fülle des Gesches die Liebe ist, daß auch wir uns gegenseitig lieben, und wie er für und seine Seele ließ, so auch wir für unsere Brüder das Leben lassen, und daß wir Gott selbst, weil er und zuerst liebte und seines eingebornen Sohnes nicht schonte, sondern ihn für uns alle hingab, wenn wir ihn früher nicht liebten, doch jest entgegenzulieben suchen. Denn es gibt keine größere Einladung zur Liebe, als zuerst zu lieben, und es ist die Seele sehr hart, welche, wenn sie auch nicht zuvor liebte, nicht entgegenlieben wollte.

<sup>1)</sup> L. 13. de Trinit. c. 10.

Doch es lobnt fich, ju bemerten, wie, obschon auch die Oberen von den Niederen geliebt werden wollen und fich über ibre Unbanglichkeit freuen, und jemehr fie bien feben, fie defto mebr lieben, dennoch der Riedere von einer größern Liebe brennt, wenn er fich vom Sobern geliebt fiebt. Denn bort ift eine freiere Liebe, mo fie nicht aus Mangel fommt, fondern aus der Quelle des Wohlwollens bervorquillt. Denn jene Liebe fommt aus dem Elende, Diefe aus der Erbarmung. Wenn alfo der Nicdere verzweifelte, daß er auch vom Sobern geliebt merden fonne, fo wird er munderbar gur Liebe bewegt merden, wenn Gener aus freien Studen zeigen will, wie febr er benienigen liebe, ber feinesmeas fich eine fo große Liebe zu versprechen magte. Bas ift aber bober, als der richtende Gott, und mas ift verzweifelter, als ber fündigende Mensch? Er batte fich um fo mehr den bobern Mächten jum Schute und jum Dienfte untergeordnet, welche nicht beglücken fonnen, je mehr er verzweifelt batte, daß er von der Macht geleitet werden fonne, die nicht durch Bosheit, fondern durch eigene Gute boch ift. Daber fam Chriftus vorzüglich barum, daß der Mensch erfennen follte, wie febr ibn Gott liebe, und darum es erfennen follte, daß er den, Der ibn querft liebte, entgegenqulieben fich befreben follte 1).

"Der Bater selbst liebt euch, die ihr mich liebtet. Joh. 16." Darum liebt Jener, weil wir lieben, oder vielmehr, weil er liebt, darum lieben wir. Derselbe Apostel antwortet und aus seinem Briefe: "Bir lieben, weil er und früher liebte. Joh. 4." Daher fam es, daß wir lieben, weil wir geliebt wurden. Es ist durchweg ein Geschenk Gottes, Gott zu lieben. Um geliebt zu werden, gab er selbst, der, nicht geliebt, liebte. Da wir miffielen, wurden wir geliebt, damit wir gesielen 2).

Unsere Seele, meine Bruder, ift haftich durch die Gunde; wenn fie Gott liebt, wird fie fcon. Welche Liebe macht die

<sup>1)</sup> L. de Catech. R. c. 4,

<sup>2)</sup> Tract. 102. in Joan.

liebende Seele schön? Gott aber ist immer schön, niemals bäßlich, niemals veränderlich. Er liebte uns früher, der immer schön ist, und welche liebte er als häßliche und Entstellte? Doch nicht darum, um sie häßlich zu lassen, sondern daß er sie änderte, und aus häßlich schön machte. Wie werden wir schön seyn? Indem wir den lieben, der immer schön ist. Je mehr in dir die Liebe wächst, um so mehr wächst die Schönheit, weil die Liebe die Schönheit der Scele ist. Wir lieben, weil er und früher liebte. Höre den Apostel Paulus: "Es zeigte aber Gott seine Liebe zu uns, daß, da wir noch Sünder waren, Ehristus für uns gestorben ist," der Gerechte für Ungerechte, der Schöne für häßliche. Röm. 5 1).

# 100 12 700 13 100 13 100 13 100 23 . The same of the s

Chriffus lehrte uns, den Rachften wegen Gott gu lieben.

Der herr Jesus bezeugt, daß er seinen Jüngern ein neues Gebot gebe, daß sie sich gegenseitig lieben. "Ein neues Gebot, sagte er, gebe ich euch, daß ihr euch einander liebet. Joh. 13." War nicht dieses Gebot schon im alten Bunde, wo geschrieben steht: "Liebe deinen Nächsten wie dich selbst? Lev. 19." Warum nennt es also der herr neu, da es schon so alt ist? Oder ist es deswegen ein neues Gebot, weil es uns den alten Menschen aus- und einen neuen anzicht? Es erneuert nämlich den hörenden, oder vielmehr den Geborchenden, nicht jede, sondern diese Liebe, welche der herr, um sie von der sleischlichen Liebe zu unterscheiden, hinzufügte: "wie ich euch geliebt habe." Denn es lieben sich gegenschtig die Gatten, die Eltern und Kinder, und was sonst die menschliche Noth unter den Menschen vereinigte, um von jener

HUTT, All ber med takente

<sup>1)</sup> Tract. 9. Epist, in Joan.

schuldvollen und verdammenswerthen Liebe zu schweigen, womit fich der Shebrecher und die Shebrecherin lieben, und welche nicht die menschliche Nothwendigkeit, sondern die schändliche Häßlichkeit des menschlichen Lebens vereinte.

Ein neues Gebot gab uns alfo Chriftus, baf mir einander lieben, wie er und liebte. Diefe Liebe erneuert uns, daß wir neue Menschen find, Erben des neuen Bundes, Ganger des neuen Liedes. Diefe Liebe, geliebtefte Bruber, bat auch die alten Gerechten, Patriarchen und Propheten, wie nachber die beiligen Avostel, erneuert; sie erneuert auch Die Bolfer, und macht aus dem gangen Menschengeschlechte, das über den gangen Erdfreis verbreitet ift, Gines, und sammelt ein neues Bolf, den Leib der neuvermählten Braut des eingebornen Cobned Gottes, von der es im Soben Liede beift: "Welche ift diefe, die weiß aufsteigt?" (8), weiß, weil erneuert, aber mober, als von dem neuen Gebote? Darum find gegenseitig die Blieder beforgt, und wenn ein Glied leidet, leiden alle Glieder mit, und wenn ein Glied verberrlicht wird, fo freuen fich alle Glieder mit. 1 Cor. 12." Denn fie boren und befolgen: Gin neues Bebot gebe ich euch, daß ihr euch gegenseitig liebet, nicht wie fich die lieben, die bofe find, nicht wie fich die Menschen lieben, weil fie Menschen find, fondern wie fie fich lieben , daß fie "Gotter (gottähnlich) und alle Sohne bes Sochften" find, daß fie zu feinem eingebornen Sohne Bruder find, die fich mit der Liebe gegenseitig lieben, womit er uns felbft liebte, indem er fie an jenes Riel führen mird, bas ihnen genügt, mo in ben Gütern ibr Berlangen gefättiget mird. Pf. 102. 1 Cor. 16.

Denn alsdann kann man nichts mehr wünschen, wann Gott Alles in Allem seyn wird. Ein solches Ende hat kein Ende. Dort stirbt Niemand, wohin Niemand kommt, außer er stirbt in der Zeit, nicht den gewöhnlichen Tod, wodurch die Seele vom Körper scheidet, sondern den Tod der Auserwählten, wodurch das Herz, wenn es auch in der Sterblichkeit noch weilt, erhoben wird. Von einem solchen Tode sagt der Apostel: "Denn ihr send gestorben und euer Leben ist verborgen mit Christus bei Gott. Col. 3." hier ist

vielleicht das gesagt: "Aräftig ist, wie der Tod, die Liebe. Hoh. L. 8." Denn durch diese Liebe geschieht es, daß wir selbst noch in diesem vergänglichen Körper dieser Welt absterben, und unser Leben mit Christus in Gott verborgen werde; ja die Liebe selbst ist der Tod der Welt und unser Leben mit Gott. Wenn es nämlich der Tod ist, wenn von dem Körper die Seele scheidet, wie ist es nicht der Tod, wenn von der Welt unsere Liebe scheidet? Es ist also kräftig, wie der Tod, die Liebe. Was ist stärter, als das, wodurch die Welt bestegt wird?

Meine Bruder, glaubet alfo nicht, wenn der Berr fagt: Ein neues Gebot gebe ich euch, daß ihr einander liebet, daß ienes größere Bebot übergangen ift, wornach wir den Serrn unfern Gott lieben follen aus gangem Bergen, aus ganger Seele und aus gangem Gemuthe; benn, mit Hebergebung von diefem, scheint gesagt ju fenn, liebet euch einander, als wenn fich dief auf jenes andere Bebot nicht bezoge, mo es beift : Liebe deinen Machften wie dich felbft; denn in diefen amei Geboten bangt das gange Befet und die Propheten. Alber wenn man es wohl bedenft, findet man beides in jedem einzelnen. Denn fowohl wie der Gott liebt, fann der nicht perachten, ber fagt, daß er den Mächsten liebe, und mer beilia und geiftig den Nachsten liebt, mas liebt er an ibm, als Gott? Diefe Liebe ift von jeder irdischen Liebe frei, baber fie ber Avoftel mit den Worten unterschied: Wie ich euch liebte.

Denn was liebte Gott in uns? Nicht was wir hoffen, sondern was wir haben sollten, daß er uns dahin führe, wie ich kurz vorher sagte, wo Gott Alles in Allem ift. So liebt auch der Arzt die Kranken wahrhaft; und was liebt er in ihnen, als die Gesundheit, die er wieder herstellen will, nicht aber die Krankheit, die er vertreiben will? So also sollen wir uns einander lieben, daß wir uns gegenseitig durch die Liebe aneisern, Gott in uns zu haben. Diese Liebe gibt uns der, welcher sagt: Wie ich euch liebte, so liebet einander. Dazu also liebte er uns, daß auch wir uns gegenseitig lieben, indem er uns dieses durch seine Liebe gab,

bag wir durch gegenseitige Liebe nnter einander verbunden wurden, und, indem durch ein so füßes Band die Glieder verbunden find, der Leib eines solchen Hauptes seyen 1).

# -mmis sur there sha shall 24.

Chriffus lehrte uns, das Unrecht gevuldig ertragen und die Feinde lieben.

"Daran erfennen wir, daß wir in ihm find, wenn wir in ibm vollfommen find. 1 30b 2." Er nennt bas vollfommen in der Liebe. Was ift die Bollendung der Liebe? Die Reinde zu lieben, und darum fie zu lieben, daß fie Bruder find. Denn unfere Liebe barf nicht fleischlich fenn, Geman. ben ein geitliches Blud munichen, ift aut, und, wenn es fehlt, daß die Seele glücklich fen. Du wünscheft einem Freunde das Leben; du thuft wohl. Du freueft dich über den Tod beines Reindes; du thuft unrecht. Aber vielleicht ift beinem Freunde jenes Leben, das du munscheft, unnug, und beinem Reinde der Tod, worüber bu dich freueft, nuglich. Es ift ungewiß, ob Jemanden diefes Leben nüglich oder schädlich fen; das Leben aber, das bei Gott ift, ift ohne Zweifel nüplich. Go liebe deine Feinde, daß du fie als Bruder wünscheft, fo liebe deine Feinde, daß fie in deine Gemeinschaft tommen. Denn fo liebte Rener, der am Rreuge ban. gend fprach : "Bater, verzeihe ihnen, denn fie miffen nicht, was fie thun. Luc. 13." Er fagte nicht, Bater, es mogen Diefe lange leben, mich aber todten fie, aber fie follen leben. Sondern mas fagt er? Bergeibe ibnen, benn fie wiffen nicht, was fie thun.

<sup>1)</sup> Tract, 65, in Joan, profit and the same of the

Den ewigen Tod wendete er von ibnen ab durch die mitleidevollfte Bitte, und durch die vorzüglichfte Macht. Biele von ihnen glaubten, und es murde ihnen das vergof= fene Blut Chrifti vergeben. Querft vergoffen fie es, ale fie tobten, jest tranfen fie es, als fie glaubten. Daran erfennen wir, daß wir in ibm find, wenn wir in ibm vollfommen find. Endem er die Bollendung der Reindesliebe einschärfte, faate Der Berr: "Send alfo ibr volltommen, wie auch euer bimmlifcher Bater vollfommen ift. Matth. 5." Wer alfo fagt, daß er in ibm bleibe, muß fo wie er mandeln. 1 30b. 2. Die, Bruder? Woran ermabnt er uns? Ber fagt, daf er in ibm bleibe, muß fo wie er leben. Bielleicht ermabnt und Dies, daß wir im Meere mandeln? Das fen ferne: fondern daß wir mandeln auf dem Wege der Gerechtigfeit. Auf welchem Bege? Ich babe es schon gefagt. Er mar an's Rreug geheftet, und mandelte auf diefem Bege; dief ift der Beg der Liebe: Bater, verzeihe ihnen, denn fie miffen nicht, was fie thun. Go alfo, wenn du gelernt baft, für beinen Reind zu beten, fo mandelft du den Weg des herrn 1).

Benn Reins der Erde befehlen wollte, als er von den Ruden Golches litt, daß fie fich öffne und feine Reinde verschlinge, fonnte er es nicht? Wenn alfo der, melder Die Macht batte, fie fo ertrug, bis er auf das Rreut ge-Schlagen murde und am Rreuge fagte: Bater, verzeihe ihnen, benn fie miffen nicht, mas fie thun; fo follft du, erkaufter Sflave von dem Blute deines gefreuzigten Beren, deinen Erlöser nicht nachabmen? Denn wozu mußte er Golches bulden, ber es auch nicht dulden fonnte? Denn er fagte fo: "Sch habe die Macht, meine Geele ju laffen und fie ju neb. men; Riemand nimmt fie von mir, fondern ich laffe fie und will fie wiederum nehmen. Joh. 10." Bon feiner Macht lernen wir feine Geduld. Denn mas find mir als Eflaven jum herrn, als Gunder jum Gerechten, als Geschöpfe jum Schörfer? Wie wir jedoch, wenn wir bofe find, es von und find, fo find wir es von ibm, wenn wir gut find. Und

<sup>1)</sup> Tract. 1. in Epist. Joan.

nichts sucht der Mensch so febr, als die Macht. Chriffus der herr hat eine große Macht, aber früher soll man seine Geduld nachahmen, um zu seiner Macht zu gelangen. Wer von uns würde es geduldig ertragen, wenn ihm gesagt würde, du hast den Teufel? Dieses sagte man zu dem, der nicht nur die Menschen erlöste, sondern auch von den Teufeln befreite. Joh. 8. 1).

"Wer sagt, daß er im Lichte fen, und seinen Bruder haßt, ift in der Finsterniß bis jest. Joh. 2." Nun, meine Brüder, wie lange werden wir euch sagen, liebet eure Feinde? Sebet, was noch schlimmer ift, daß ihr keine Brüder hasset. Wenn ihr allein die Brüder liebtet, so wäret ihr noch nicht vollendet, wenn ihr aber die Brüder hasset, was send ihr? Jeder besebe sein herz, er hasse nicht seinen Bruder für ein hartes Wort, für den Streit um die Erde, daß er nicht Erde werde 2).

### 7. The Deep Car 1 25.

#### Christus lehrte uns Demuth.

Wenn ich Christus nenne, meine Brüder, so wird uns vorzüglich Demuth eingeschärft. Denn er bahnte uns den Beg durch Demuth; weil wir durch hochmuth Gott verließen, fonnten wir zu ihm nur durch die Demuth zurückehren. Aber wir hatten fein Muster zur Nachahmung. Denn die ganze Sterblichkeit war von dem Stolze der Menschen erfüllt. Und gab es einen geistig demüthigen Mann, wie die Propheten, die Patriarchen, so verschmähte es das Menschengeschlecht, so niedrige Menschen nachzuahmen. Damitalso

<sup>1)</sup> Tract. 43. in Joan.

<sup>2)</sup> Tract. 1. in Epist. Joan.

der Mensch einen demüthigen Menschen nachzuahmen nicht verschmähete, so murde Gott demüthig, daß sogar der Hochmuth des menschlichen Geschlechtes es nicht verschmäht, den Fußgapfen Gottes zu folgen 1).

Der herr Jesus Christus, der Gottmensch, ift ein Zeichen der göttlichen Liebe gegen uns, und ein Muster der menschlichen Demuth bei uns, damit unser großer hochmuth durch das entgegengesetzte größere heilmittel geheilt werde. Denn ein großes Elend ift es um einen folzen Menschen, aber eine größere Erbarmung zeigte der demüthige Gott 2).

"Lernet von mir, daß ich sanstmüthig und demüthig bin von Herzen." Als er von seiner Größe gesprochen hatte und er uns zeigen wollte, wie niedrig er unsertwegen geworden sen, sagte er: "Ich bekenne dir, Vater, herr des himmels und der Erde, daß du dieses verborgen hast vor den Weisen und Klugen, und es den Kleinen geoffenbart hast. Ja, Vater, weil es dir so gestel, es ist mir Alles übergeben von meinem Vater, und Niemand erkennt den Sohn, außer der Vater, und Niemand erkennt den Vater, als der Sohn, und dem es der Sohn enthüllen will. Kommet zu mir Alle, die ihr mühselig und beladen send, und ich will euch erquicken."

"Nehmet mein Joch auf euch und ternet von mir, daß ich sanstmüthig und demüthig von herzen bin." Jener, dem der Bater Alles übertrug, und den nur der Bater und der nur den Bater fennt, und wem er es offenbaren will, sagt nicht, lernet von mir die Welt machen oder die Todten zu erwecken, sondern, daß ich sanstmüthig bin und demüthig von herzen. D der heilsamen Lehre! o des Lehrers und des herrn der Sterblichen, denen der Tod durch den Becher des Stolzes zugetrunken und übergeben ist! Er wollte nicht lehren, was er selbst nicht war, er wollte nicht befehlen, was er selbst nicht that. Ich sehe dich, guter Jesus, mit den Augen des Glaubens, die du mir geöffnet hast, gleichsam in der Ber-

<sup>1)</sup> Enarr. 1. in Ps. 33. n. 4.

<sup>2)</sup> L. de Cat. Rud. c. 4.

fammlung des Menfchengeschlechtes rufen und fagen: Rommet ju mir und lernet von mir. Warum bitte ich bich, durch den Alles geschaffen ift, Cobn Gottes, und qualeich ber bu geworden bift unter Allem, Gobn des Menichen, um mas zu lernen, fommen wir zu dir? Dag ich fanft bin, fpricht er, und bemutbig von Bergen. Dabin begieben fich alle Schape der Beisbeit und Biffenschaft, die in dir verborgen find, daß mir dieß als etwas Grofes von die lernen, baf bu fanft und bemutbig von Bergen bift.

Sit es fo groß, flein ju fenn, daß er, menn er es von dir nicht murbe, ber bu fo groß bift, überhaupt nichte lernen fonnte? Go allerdings. Denn nicht auf eine andere Beife findet die Seele Rube, außer wenn der unrubige Dunfel abaethan ift, wodurch fich die Geele groß mar, als fie bir nicht aefund war. Es boren bich und es fommen ju bir und lernen fanft und demuthia fenn von dir, die ba beine Erbarmung und beine Dabrbeit fuchen, Diejenige, nicht fich gu leben: Dente nicht boch, fondern fürchte. Liebe Die Gute Gottes, fürchte Die Strenge, beides läft dich nicht fola fenn. Denn indem du liebeft, fürchteft bu, daß du den Geliebten und den Liebenden schwer beleidigeft. Denn welche Beleidigung ift größer, als daß du in beinem Sochmuthe jenem miffalleft, ber beinetwegen ben Stolzen miffiel 1)?

Dein Saupt ift demutbig, und du bift flolg; bein Saupe ift niedrig, das Blied boch? Es fen ferne. Der will fein demüthiges Saupt, der den Stola liebt 2).

nier gegröt, der ein Genoff der Bude water Bud, In; 11 gen diele Lafters, wegen biefer großen Sünde ber Grutel

<sup>1)</sup> L. de Sanct. Virg. c. 35. 38.

<sup>2)</sup> Serm. 354.

# 26.

Die Demuth Christi ift das Heilmittel unseres Stolzes.

Sch balte den Stoly für ein großes Bergeben. Fraget ibn, wie groß diefe Gunde fen, die ben Engel fürste, die aus dem Engel den Teufel machte, und ihm in Emigfeit das Simmelreich verschlof? Diefe Gunde ift groß und das Saupt und die Urfache aller Gunden. Denn es ift geschrieben: "Der Anfang jeder Gunde ift der Stolg." Und damit bu ibn nicht für gering ansebest: "Der Anfang des Stolkes bes Menschen ift, von Gott abgufallen." Diese Gunde ift fein geringes Uebel, meine Bruder; Diefer Gunde miffallt in den Berfonen, die ibr folk febet, die Demuth Chrifti. Begen Diefes Lafters wollen fie ibre Nachen nicht unter bas Soch Chrifti beugen, indem fie farter an das Joch der Gunde gebunden find. Denn es mare ihnen nüglich ju dienen, aber fie wollen nicht Diener fenn. Indem fie nicht dienen wollen, fo thun fie nichts Underes, als daß fie dem auten Serrn nicht dienen; nicht daß fie im Allgemeinen nicht dienen, weil der, welcher der Liebe nicht dienen will, nothwendig der Gunde dient.

Von diesem Laster, das das haupt aller Günden ist, weil davon die übrigen Günden entspringen, geschah der Abfall von Gott, indem die Seele in die Finsternis zurückzing und den freien Willen schlimm anwendete, wobei die übrigen Günden nachsetzen, daß auch der Verschwender seine habe mit den huren verschleuderte, und aus Noth ein Schweinhirt wurde, der ein Genosse der Engel war, Luc. 15; wegen dieses Lasters, wegen dieser großen Sünde des Stolzes wurde Gott demüthig. Diese Ursache, diese große Seelenfrankeit führte den allmächtigen Arzt vom himmel, erniedrigte ihn bis zur Knechtsgestalt, brachte ihn in Schmach, snüpste ihn an das holz, daß durch das heil eines solchen Mittels dieser hochmuth geheilt würde. Endlich soll doch

der Mensch über den Stoll errothen, wegwegen Gott niedrig geworden ift 1).

Das Mittel gegen ten Stoly des Menschen ift die Demuth Chrifti. Denn ber Menich ware nicht zu Grunde acgangen, wenn ibn nicht der Stoll aufgeblafen batte. Der Unfang jeder Gunde ift die Soffart. Begen den Unfang ber Gunde mar der Unfang ber Gerechtigfeit nothmendig. Wenn also der Unfang jeder Sunde der Stolz ift, modurch murde der Dünkel des Stolzes gebeilt worden fenn, menn fich nicht Gott gemurdigt batte, niedrig ju werden? Es errothe der Menich, folz zu fenn, weil Gott demuthig geworden ift. Denn, fagt man dem Menschen, er soll fich demutbigen, fo ift er unwillig; daß die Menschen fich rachen wollen, wenn fie beleidigt werden, macht der Stoly. Wenn fie fich nicht demutbigen, fo wollen fie fich rachen, gleich als ob die Strafe eines Undern Jemanden nugen fonnte. Der Beleidigte will fich rächen und fich an fremder Strafe ein Beilmittel fuchen, und gewinnt eine große Qual. Daber wollte fich in Allem Chriftus ber Berr demutbigen, um uns den Beg ju geigen, wenn wir etwa doch diesen Weg mandeln wollten 2).

Da Christus Gott war, wurde er Mensch, daß der Mensch sich als Mensch erkennte. Ein großes Heilmittel. Wenn dieses den Stolz nicht heilt, so weiß ich nicht, was ihn heilt. Er ist Gott und wird Mensch, er legt die Gleichgültigkeit ab, er verbindert sie gleichsam, das heißt, er verbirgt das, was das Seinige war, und er zeigt das, was er angenommen hatte. Es wird Jener Mensch, da er Gott ist, und es erkennt sich der Mensch nicht als Mensch, das heißt, er erkennt sich nicht als sierblich, er erkennt sich nicht als Sünder, er erkennt sich nicht als kerblich, er erkennt sich nicht als suche, sondern was noch gefährlicher ist, er scheint sich gefund zu senn 3).

D ftolger Menfch! Gott hat fich deinetwegen erniedrigt.

<sup>1)</sup> Enarr. 2 in Ps. 18. n. 15.

<sup>2)</sup> Serm. 123.

<sup>3)</sup> Serm. 77.

Burdeft bu dich schämen einen demuthigen Menschen nachquabmen, fo abme doch wenigstens den demutbigen Gott nach. Es fam der Sobn Gottes in Menschengefigtt und murde Demutbig; auch du follft demutbig fenn, wird dir befohlen, aber nicht, daß du aus einem Menschen ein Bieb werdeft. Gener Gott murbe Menich, du Menich erkenne, daß du Menich bift; beine gange Demuth besteht barin, daß du erfenneft. Weil alfo Gott Demuth lebrt, fagte er: "Ch fam nicht, meinen Billen gu thun, fondern den Willen deffen, der mich schickte. Sob. 6." Dief ift die Ginscharfung ber Demuth. Der Stolk nämlich erfüllt seinen Billen, Die Demuth erfüllt ben Willen Gottes. Daber werde ich den, der ju mir fommt, nicht verftoffen. Warum? Weil ich nicht fam, meinen. fondern den Willen deffen au thun, der mich fandte. Sch fam niedria, ich fam, die Demuth zu lebren, ich fam als Lebrer der Demuth. Ber ju mir fommt, wird mir einverleibt, mer ju mir fommt, wird demuthig; wer mir anbangt, wird demuthig fenn, weil er nicht feinen, fondern Gottes Willen thut, und darum wird er nicht bingusgeworfen, weil er, da er flolz mar, binausgeworfen murde 1).

#### 27.

Der Chrift fchame fich bes Rreuzes Chrifti nie.

"Mit dem Herzen glaubt man zur Gerechtigfeit, mit dem Munde aber geschieht das Bekenntniß zum heile. Röm. 10." Biele glauben im herzen und erröthen, mit dem Munde zu bekennen. Was nüpt es, mit dem herzen zu glauben, wenn der Mund zweifelt, das auszusprechen, was im herzen empfangen ift? Im Innern sieht Gott den Glauben, aber es

<sup>1)</sup> Tract. 25. in Joan.

ift zu wenig. Wenn du dich nicht demüthigest, fürchtest du die Stolzen und ziehst ihm die Stolzen vor, der für dich den Stolzen misstel. Du fürchtest, ein Bekenner des demüthigen Jesus zu senn. Das große Wort Gott, die Kraft Gottes, die Weisheit Gottes erröthest du nicht zu bekennen; den Gekreuzigten, den Gebornen und Gestorbenen erröthest du zu bekennen? Der Hohe, der Erhabene, der mit dem Bater gleich ist, durch den Alles gemacht ist, durch den auch du geschaffen bist, wurde was du bist; wurde deinetwegen Wensch, wurde deinetwegen geboren und starb deinetwegen.

Kranfer, wie wirst du gesund werden, der du dich deiner Arznei schämest? Wähle die Zeit. Jest ist es Zeit; hiemit wird jener Verachtete zur Verwunderung kommen, jener Verurtheilte wird kommen zu richten, jener Getödtete wird kommen, um zu erwecken, der Entehrte wird kommen, um zu ehren. Zent und nachber; jest ist die Sache in der Hoffnung, nachber wird sie in der Offenbarung senn. Wähle diese Zeit, um dich für die Zukunft zu entscheiden. Des christlichen Namens schämst du dich? Weil du dich jest vor den Menschen schämest, so mußt du dich schämen, wenn er in seiner Herrlichkeit kommen wird, um zu vergelten, was er den Guten verheißen und den Bösen gedroht hat. Wo wirst du senn, was wirst du thun, wenn dich jener Erhabene bemerkt und dir sagt: du hast dich meiner Niedrigkeit geschämt, du wirst nicht in meiner Herrlichkeit senn 1)?

Ehrist Ankunft wurde von dem Judenvolke gehofft und, weil er demüthig kam, wurde er nicht erkannt. Weil der Stein klein war, so stein fiesen sie sich an ihm und wurden zernichtet. Aber es wuchs der Stein und wurde ein großer Berg, und was sagt die Schrift? "Wer sich an diesem Steine stoft, der wird zernichtet werden, und über den der Stein fallen wird, den wird er zerquetschen. Luc. 20." Es sind die Worte zu unterscheiden. Er sagt, daß der sich Stoßende zernichtet, über den aber der Stein fällt, zerquetscht werde. Zuerst, weil er demüthig kam, sießen sich an ihm die Menschen,

<sup>1)</sup> Serm. 279.

weil er mit Majestät zum Gerichte fommen wird, fo wird er den gerftogen, über den er fällt. Aber den wird er nicht bei feiner Untunft gerfloßen, den er nicht gerschmetterte, als er tam. Wer an bem Demuthigen fich nicht floft, ber mirb ben Erhabenen nicht fürchten. In Rurge babet ibr gebort, Bruder, mer fich an dem Demutbigen nicht floft, der mird den Erhabenen nicht fürchten. Denn für alle Bofen ift Chriftus der Stein des Unftofee, mas Chriftus faat, ift für fie bitter. Ber fagt, daß Jesus nicht Chriftus ift, der ift der Untichrift, 1 Rob. 2. Untersuchen wir, wer es faat, und feben wir nicht auf feine Borte, fondern auf die Berfe. Denn wenn Alle gefragt merben, fo befennen Alle einmutbig, daß Refus Chriftus ift. Es rube ein wenig die Bunge, frage bas Leben. Wenn wir biefes finden, wenn und die Schrift felbit fagt, baf bie Berläugnung nicht nur mit Borten, fonbern auch mit ben Werfen geschiebt, fo finden wir mit Recht viele Widerchriften, die mit dem Munde Chriftus bekennen, aber in ben Sitten fich von Chriftus unterscheiden.

Bo finden wir diefes in der Schrift? Sore den Apoftel Baulus: da er von Golchen fpricht, fagt er: "Denn fie befennen, daß fie Gott fennen, aber durch ibre Thaten läugnen fie ibn. Tit. 1." Wir finden auch felbft die Widerchriften. Ber mit ben Thaten Chriffus laugnet, ber ift ein Biberchrift. Sch bore ibn nicht reden, aber ich febe ibn leben. Die Thaten reden, und suchen wir Worte? Denn welcher Bofe will nicht aut reden? Aber mas fagt von folchen ber Berr? "Gbr Seuchler, warum fonnet ibr Butes reden, die ibr bofe fend? Matth. 12." Ibr fprechet ju meinen Obren, aber ich febe auf eure Bedanten; ich febe dort den bofen Billen und ihr zeiget die bofen Früchte. Sch weiß, mas ich daraus sammeln werde; ich sammle nicht von den Difteln Reigen, ich sammle nicht von den Dornern Trauben. Denn ein jeder Baum wird an feiner Frucht erfannt. Biel lügenhafter ift der Biderchrift, der mit dem Munde befennt, daß Refus fen Chriftus, aber ibn durch die Thaten laugnet. Darum ift er lugenhaft, weil er etwas Underes fagt, etwas Undered thut. Wie Diele Die Rirche Meineidige bat, Betruger, Uebelthäter, Zauberer, Seberecher, Betrunkene, Bucherer, und alles, mas man nicht gablen kann, so find sie entgegen der Lehre Christi, sind sie entgegen dem Worte Gottes. Das Wort Gottes aber ift Christus. Wer dem Worte Gottes entgegen ift, ift ein Antichrift. Denn der Antichrist ift Christo entgegen 1).

#### one Makeriller mod. Anii 28. 1216 in dad minde mod

Der Christ trage auf der Stirne das Kreuz als das Zeichen seines Herrn.

Trems. Of ill certage bas un binanciiciera bas er nicht aber

Erfenne Chriffus an, er ift voller Gnade. Dief mill er Dir geben, wovon er voll ift. Dief fagt er dir: Guche meine Gaben, veraif beine Berdienfte, weil, wenn ich beine Berdienfte fuchte, du nicht ju meinen Gaben fameft. Erbebe dich nicht, fen flein, fen Bachaus. Aber du murdeft fagen, wenn ich Bachaus mare, fo tonnte ich vor ber Menae Resum nicht feben. Gei nicht traurig, besteige ben Baum, wo Chriftus fur bich bing, und bu mirft Sefus feben. Und auf welchen Baum flieg Bachaus? Auf den Reigenbaum? In unseren Gegenden machet gar feiner, oder doch bochft felten ein folcher Baum; in jenen Gegenden aber gibt es viele folcher Baume. Siebe jest meinen Rachaus, febe ibn, ich bitte bich, da er Jesus in der Menge feben will, und nicht fann. Denn er war flein, die Menge mar groß, und das Bolf binderte fich felbft, wie es ju geschehen pflegt, Jesus gut zu seben.

Er erhob fich über die Schaar und fab Jefus, fo daß ihn das Bolf nicht hinderte. Denn der haufen fagt den Rleinen, die den Weg der Demuth mandeln, die Gott ihre

<sup>1)</sup> Tract. 3. in Epist, Joan.

Beleidigungen darbringen, und sich an ihren Feinden nicht rächen, der haufen höhnt und sagt, Feigling, der du dich nicht rächen kannst. Der haufen hindert, daß man Jesus sieht; das sich rühmende und frohlockende Wolk, wenn es sich rächen kann, hindert, daß man Jenen sieht, welcher am Rreuze sagte: "Water, verzeihe ihnen, denn sie wissen nicht, was sie thun. Luc. 23."

Als daher Zachaus Jesum sehen wollte, indem er das Borbild der Demüthigen ift, so merkte er nicht auf das hindernde Bolf, sondern bestieg den Feigenbaum, gleichsam den Baum des thörichten Obstes. "Denn wir, sagt der Apostel, verkündigen Christus den Gekreuzigten, für die Juden zwar ein Aergerniß, für die Heiden aber eine Thorbeit. 1 Cor. 1."

Zachäus ergriff den Feigenbaum, er bestieg demüthig das Kreuz. Es ist gering, daß er hinaussteigt; daß er nicht über das Kreuz Christi erröthe, so macht er es sich auf die Stirne, wo der Sit der Scham ift. Ja dort, wo man sich schämt, dort werde es gesestigt, daß man sich seiner nicht schäme. Ich glaube, daß du über den Feigenbaum laches, und doch ließ er mich Jesus sehen. Aber du lachest über den Feigenbaum, weil du ein Mensch bist, aber das Thörichte an Gott ist weiser, als die Menschen 1).

Es ift also dieses Zeichen, das wir auf der Stirne tragen, das Zeichen, wodurch wir erlöst find; das verhöhnte Zeichen, daß es geehrt wurde, das verachtete Zeichen, daß es verherrlicht wurde 2).

Willst du leben wie ein Christ? Billst du den Fusstapfen deines herrn folgen? Man wirst dir vor, du schämest
dich, und verlierest ihn. Du hast den Weg verloren. Du
glaubst, mit dem herzen zur Gerechtigkeit zu glauben, aber
du erfüllst nicht, mit dem Munde geschieht das Bekenntnis
zum heile. Wenn du also den Weg des herrn wandeln
willst, so hosse auch im Angesichte der Völker auf Gott, das

<sup>1)</sup> Serm. 175.

<sup>2)</sup> Serm. 341.

beißt, schäme dich nicht beiner hoffnung. Wie sie in deinem herzen lebt, so soll sie in deinem Munde wohnen, weil nicht ohne Grund Shriftus und sein Zeichen auf die Stirne eindrücken ließ, gleichsam an dem Sipe der Scham, daß der Christ die Schmach Christi ertrage. Wenn du also dieß im Angesichte der Menschen thust, wenn du dich deswegen vor den Menschen nicht schämest, wenn du vor den Menschen weder durch Worte noch durch Werke Shristum verläugnest, so hosse, daß in dir die Süßigkeit Gottes erfüllt werde 1).

#### 29. and

Der Chriff trage die leichte Burde Chrifti.

Die Laften, welche Reder erträgt, find die Gunden. Bu benen, welche diefe verabscheuungswürdigen Laften tragen , und unter ihnen vergeblich feufgen , fagt der herr : "Rommet ju mir alle, die ihr mubfelig und beladen fend, und ich will euch erquiden, Matth, 11." Bodurch erquidt er die mit Gunden Beladenen als durch die Bergebung der Gunden? Der Lebrer ber Welt ruft von ber Kernficht der erhabenen Macht : Sore, Menschengeschlecht, bort, ibr Gobne Adams, bore mubfeliges und unfruchtbares Bolt, ich febe eure Mube, febet mein Geschent. 3ch weiß es, ibr fend mübevoll und beladen, und was noch mehr ju bedauern ift, ibr bindet eine verderbliche Laft auf eure Schultern; mas noch schlimmer ift, ihr wollet die Laften vermebren, fatt vermindern. Ber von euch fann in der Rurge Die Bielbeit und die Berichiedenbeit diefer Laften ichildern? Doch wollen wir davon Beniges ermähnen und von diefem auf das Un-

<sup>1)</sup> Enarr. 4. in Ps. 30. n. 7.

dere schließen. Sieh den Menschen, beladen mit der Laft des Geizes, sieh ihn unter dieser Last schwitzen, teuchen, durften, und dadurch die Last vermehren.

Bas erwarteft du, o Beigiger, der du beine Laft umfaffeft und die barte Burde mit den Stricken ber Begierbe an beine Schultern bindeft? Das ermarteft bu? mas mubeft bu dich? mas feucheft du? mas willft du? Ramlich den Beis fättigen. D ber eitlen Buniche und der größten Bergeben! Billft du alfo den Geis ftillen? Er fann bich brucken bu fannft ibn nicht fättigen! Ober ift er etwa nicht druckend? Saft du fogar unter biefer Laft das Gefühl verloren? Soll ber Beit nicht ichwer fenn, warum medt er bich vom Schlafe, warum läßt er dich oft nicht schlafen? Und vielleicht baft bu neben ibm die zweite Laft der Tragbeit, und die zwei unter fich tampfenden Laften drücken dich und gerfleischen bich. Denn nicht Gleiches befehlen, nicht Achnliches wollen fie. Die Trägbeit fagt: Schlafe; der Beit fagt: Stebe auf: Die Erägbeit fagt: Ertrage feine falten Tage: Der Beis fagt: Ertrage im Meere felbit Sturme: jene fagt: Rube, Diefer läft dich nicht ruben. Er befiehlt nicht nur vorwarts au geben, fondern auch über das Meer au geben, unbefannte Länder ju fuchen. Es find die Baaren nach Endien ju bringen; du verstehft die Sprache der Indier nicht, aber Die Sprache des Beiges scheint dir verftändlich ju fenn. Du famft unbefannt ju einem Unbefannten, du gibft, empfanaft, faufft, tragft; mit Befahren warft du dabin gefommen, mit Befabren febrit du guruct, rufeft im Meere vom Sturme bedrobt : Gott befreie mich. Sorft du nicht die Antwort : Warum? Sabe ich dich geschickt?

Der Geiz befahl dir, zu erwerben, was du noch nicht hattest; ich sagte dir, daß du ohne Mühe vor deiner Thure den Armen gabest, was du hattest. Jener führte dich nach Indien, um Gold herbeizuschleppen. Ich stelle dir Spriftus vor die Thure, um von ihm das himmelreich zu fausen Du arbeitest im Dienste des Geizes, aber nicht in dem meinen. Beide befahlen wir, aber du hast mich nicht gehört; dem du aeborchtest, dieser soll dich befreien.

Soret euern Konig rufen: "Rommet gu mir Alle, Die ibr mubfelig und beladen fend, Matth. 11." Denn ibr fommet nicht, wenn ibr nicht euch ju muben aufboret. 3br wollet zu mir laufen, aber mit den ichweren Burden fonnet ibr es nicht. Rommet, fagt er, ju mir Alle, die ibr mubfelia und beladen fend und ich will euch erquiden. Ich vergeibe euch eure Gunden, ich will hinwegnehmen, was eure Alugen brudte, ich will beilen, mas euern Schultern schadete. Sch will awar die Laft abnehmen, aber euch nicht ohne Laft laffen; ich will von euch die bofe Laft nehmen und die qute geben. Denn ba er gesagt batte, ich will euch erquicken, fügte er bei : Rehmet mein Joch auf euch. Bofe batte dich Die Begierde gefnechtet, beilfam wird die Liebe dich fnechten. Rehmet mein Soch auf euch und lernet von mir. Wenn ibr an einer menschlichen Lebre Ectel habet, fo lernet von mir. Christus faat es als Lebrer, als ein geborner Gobn Gottes, als allein Bahrhafter, Bahrer, der die Babrbeit fpricht: Lernet von mir. Was? "Im Unfange mar das Wort und das Wort mar bei Gott und Gott mar das Wort und Alles ift durch daffelbe gemacht worden." Ronnen wir etwa das von ibm lernen, die Welt zu bauen, den Simmel mit Lichtern angufüllen, den Bechfel des Tages und die Racht ord. nen, den Zeiten ihren Lauf geben, bem Samen bie Rraft geben, mit Thieren die Erde erfüllen?

Nichts Solches heißt uns der himmlische Lehrer lernen; dieses thut er als Gott. Aber weil dieser Gott auch Mensch zu seyn sich gewürdigt hat, so höre ihn darin, daß er Gott ist, daß du neu geschaffen werdest; in dem, daß du Mensch bist, böre ihn, daß du ibm nachahmest. Lernet, spricht er, von mir, nicht die Welt bauen, nicht die Natur schaffen, noch jenes Andere, was der hier verborgene Gott wirkte; auch nicht das sagt er, lernet von mir die Fieber heilen, die Teusel austreiben, die Todten erwecken, den Winden und den Fluthen gebieten, über dem Wasser wandeln, auch nicht das sagt er, lernet von mir. Denn dieses gab er Einigen seiner Jünger, Einigen aber nicht; dieses aber lernet von mir, sagt er zu Allen: von diesem Gebote soll sich Niemand

enticuldigen. "Lernet von mir, daß ich fanfemuthig und demutbig von Bergen bin."

Warum ameifelft bu, Diefe Laft au tragen? Ift Diefe Laft Schwer, die Demuth und Frommigkeit? Sit Diefe Laft fcmer, Glaube, Soffnung und Liebe? Denn Diefe machen demuthig, Diefe machen fanft. Und fieb, daß bu feine Laft mehr trageft, wenn bu ibn boreft. "Denn mein Soch ift leicht und meine Burde gering." Was beift bas, ift leicht? Sat mehr Laft ber Beig, weniger die Berechtigfeit? Sch will nicht, daß du es fo verftebeft. Diefe Laft ift feine Burde eines Belafteten, fondern es find die Rlügel eines Rliegenben. Denn auch die Bogel haben die Laft der Rlugel. Und mas fagen mir? Sie tragen fie und werden getragen. Sie tragen fie auf ber Erde, und werden jum Simmel getragen. Wenn bu gegen den Bogel mitleidig fenn willft, und wollteft fagen, diefem 'armen Bogel find feine Rlugel gur Laft und murdeft ibm diefe nehmen, fo wird er auf der Erde bleiben, da bu ibm belfen wollteft. Trage alfo die Rlugel Des Friedens, nimm die Flügel der Liebe 1).

So ift die Laft Chriffi; die Menschen sollen fie tragen und nicht trage fenn, fie follen nicht auf Die merten, die fie nicht tragen wollen. Es follen fie tragen, die wollen, und fie merben finden, wie leicht, wie fuß, wie angenehm, wie gum Simmel erhaben und von der Erde befreiend fie ift 2).

much level Copies a man have blue markers of the contract

River Shager. Classes aber gifte obleg toute ponts

<sup>1)</sup> Serm. 164.

<sup>2)</sup> Enarr. in Ps. 59. n. 8. into its ; firetter motorbien was no der . It

#### häufige Univeredungen pfleger, 08 ebee fo wolltest ba ibn ente erben, woell er mit defriem igenide erder, trad wie z Boril

Der Christ liebe Christus und hasse, was er haft.

Redevi marnes giell and an only in

Laft uns nicht über ein Glück diefer Welt aufgeblafen senn, sondern erkennen wir, daß unsere Glückfeligkeit nur alsdann beginne, wenn dieses vergangen ift. Jest, meine Brüder, soll eure Freude in der hoffnung senn; Niemand freue sich über eine gegenwärtige Sache, damit er nicht auf dem Wege stehen bleibe. Unsere Freude soll sich auf die Zukunft beziehen, all unser Verlangen gehe auf das ewige Leben. Alle Seufzer sollen auf Christus gehen; er allein ist der Schönste, der auch die Hästlichen liebte, um sie schönzu machen, nach ihm sehne man sich, nach ihm laufe man, nach ihm seufze man 1).

In einem Gebäude zieht man nichts dem Grunde vor; Jeder habe daher so Christus im herzen, daß er ihm das Frdische und Zeitliche und zwar das Erlaubte nicht vorziehe; dieser hat Striftus zum Grunde. Wenn er es ihm aber vorzieht, und wenn er den Glauben Christi zu haben scheint, so ist doch Christus nicht in ihm der Grund, da ihm solches vorgezogen wird; um so viel mehr, wenn der Berächter heilsamer Gebete Unerlaubtes begeht, wird er nicht überwiesen, daß er Christus nicht vorzog, sondern nachsetze, da er seine Gebote verachtete, und gegen seine Besehle seine Lust durch Schandthaten zu befriedigen vorzog 2)?

Er gab uns ein furzes Gebot. "Die ihr Gott liebet, haffet das Bofe. Ps. 96." Gott verdient es nicht, daß du mit ihm den Geiz liebest. Du liebst ihn, du mußt haffen, was er haßt. Ein Mensch ift dein Feind, er ist ein Mensch wie du, geschaffen von demselben Schöpfer unter gleicher

<sup>1)</sup> Tract. 10, in Joan.

<sup>2)</sup> L. 21. de Civ. D. c. 26.

Bedingung. Und doch, wenn bein Sobn mit beinem Reinde redete und in das Saus deines Reindes fame und mit ibm bäufige Unterredungen pflegen murde, fo mollteft bu ibn enterben, weil er mit beinem Reinde redet. Und wie? Beil Du eine gerechte Urfache zu baben glaubft; du bift ein Freund von meinem Freunde und fuchft etwas von mir. Alfo merte. Du liebit Chriftus: Chrift Reind ift ber Beis, marum redeft du mit ibm? 3ch will nicht fagen, warum redeft du mit ibm, fondern warum dienft bu ibm? Denn Bieles befiehlt Dir Chriftus und du thuft es nicht; befiehlt der Beis, fo thuft du es. Chriftus befiehlt, die Armen zu fleiden, und bu thuft es nicht: ber Beis befiehlt bir, ju betrügen, und Dief thuft bu lieber. Wenn Diefes fo ift, wenn du fo bift, fo versprich dir nicht viel von ber Erbschaft Chrifti. Aber Du faait, ich liebe Chriffus. "Die ihr den Seren liebet, baffet das Bofe." Du icheinft das Gute ju lieben, wenn man bich überführt, daß du das Bofe baffeft. Die ibr ben Berrn liebet, baffet das Bofe 1).

Ehriftus will nicht eine Gemeinschaft, sondern er will allein das besitzen, was er kauft. Er kauft es so hoch, daß er es allein besitzt; du aber machst den Teufel zu seinem Genossen, dem du dich durch die Sünde verkauft hattest. Webe dem Doppelherzigen, weil er in seinem Herzen einen Theil Gott, und einen Theil dem Satan gibt. Erzürnt geht Gott, weil dort der Satan auch einen Theil hat, hinweg, und der Satan wird das Ganze besitzen. Nicht umsonst sagt daber der Apostel: "Räumet dem Teufel keinen Platzein. Eph. 4. 2).

wie bie neichanden von bemietben Schöpfer unter gieltber

<sup>1)</sup> Enarr. in Ps. 96. n. 15.

<sup>2)</sup> Tract, 7. in Joan.

#### ein Selfelel henrelafinde, von die Kinzu Felferelen gather filgen folden i henre Eirk. Ras vollgen in seinen Jonand von diene de former uller Eine worder Frache mit neddigt

Der Christ sehe immer auf Christus, daß er endlich in ihm rube.

"Der Endzweck des Geseiges ift Spriftus, zur Gerechtigeseit für jeden Glaubenden. Röm. 16." Die Absicht gebe also auf das Ende, auf Ehristus. Warum heißt er das Ende? Weil wir alles, was wir thun, auf ihn beziehen, und wenn wir zu ihm gelangen, nichts mehr weiter zu suchen haben. Ende heißt, der vernichtet, Ende, der vollendet. Denn etwas Anderes verstehen wir, wenn wir es von der Speise, etwas Anderes, wenn wir es von dem Kleide gebrauchen. Unser Ende muß also unsere Vollendung senn, unsere Vollendung aber ift Ehristus. Denn in ihm werden wir vollendet, weil wir Glieder von seinem Haupte sind 1).

Weil wir also nicht mehr weiter geben können, wenn wir zu Spriftus gelangen, so heißt er das Ende unseres Laufes. Und wir dürfen nicht glauben, daß wenn wir zu ihm kommen, wir noch streben müssen, zum Vater zu gelangen. Denn dieses glaubte auch Philippus, da er zu ihm sagte: "Herr, zeige uns den Vater und es ist uns genug." Joh. 14." Da er sagt, es ist uns genug, sucht er das Ende der Sättigung und Vollendung. Und Jener sagte: "So lange bin ich schon bei euch, und ihr erkennet mich nicht? Philippus, wer mich sieht, der sieht auch den Vater. Joh. 10." In ihm also haben wir den Vater, weil er im Vater und der Vater in ihm und er und der Vater Eins sind 2).

"Wenn Jemand mir dient, so folge er mir. Joh. 12." Was heißt das, er folge mir, als er abme mir nach? "Denn

Office (achen juin anderstade, will it being,

<sup>1)</sup> Enarr, in Ps. 54, n. 1.

<sup>2)</sup> Enarr. in Ps. 45. n. 1.

Chriffus ift für uns geftorben, fagt der Apoftel Betrus, uns ein Beispiel binterlaffend, daß wir feinen Rufftapfen nach. folgen follen, 1 Betr. 2." Sieb, mas gefagt ift: wenn Gemand mir bient, fo folge er mir. Mit welcher Frucht? mit welchem Lobne? "Und wo ich bin, dort mird auch mein Diener fenn." Er will umfonft geliebt werden, daß der Lobn für ben Dienft, den man ibm leiftet, fen, mit ibm au fenn. Denn wo wird es obne ibn gut fenn, ober wann fann es bei ibm bofe fenn? Bore es deutlicher: "Wenn Gemand mir dienen mird, fo mird ihn mein Bater chren " Bomit anders, als baß er mit feinem Sohne fen? Denn mas er eben fagte : Bo ich bin, wird auch mein Diener fenn, bas wird uns gefagt, "es wird ibn mein Bater ehren." Denn welche aröffere Ebre fann dem angenommenen Cobne au Theil merben, ale baf er ba fen, mo ber Gingeborne ift, nicht amar gleich mit der Gottheit, aber ein Mitgenoffe der Emigfeit?

Bas es aber beife, Chrifto ju dienen, mofür Diefer Lohn bestimmt ift, dieß follen wir untersuchen. Denn wenn wir glauben, daß dieß Chriftug dienen beife, das forperlich Nothwendige ju bereiten, oder dem Speifenden die Speife aubereiten, oder auffeten, oder ben Becher anfüllen: fo thaten dieß jene, welche ibn forperlich haben fonnten, wie Martha und Maria, als auch Lagarus einer ber Bafte mar. Alber fo diente auch der verworfene Judas, benn er hatte ben Beldfäckel, und obgleich er von dem, mad fie erhielten, auf die gottloseste Weise raubte, so bereitete er doch auch das Nothwendige. Gerade Diefes glaubten Biele, als ibm ber Berr faate, was du thuft, thue fchnell, daß er ibm befohlen babe, wegen bes Reftes das Möthige ju bereiten, oder den Armen etwas ju geben. Auf feine Beife aber fonnte der herr von folchen Dienern reden, wenn er fagte: "Bo ich bin, bort wird auch mein Diener fenn; und wenn Jemand mir dienen mird, fo mird ibn mein Bater ehren," weil mir Sudas, der fo diente, fatt geehrt, vielmehr verworfen feben. Wozu fuchen wir anderswo, mas es beife, Chriftus zu dienen und marum erfennen wir es nicht vielmehr in diefen Worten? "Wenn Jemand mir dient, fo folge

er mir nach." Er wollte damit fagen, wenn mir Jemand nicht nachfolat, fo bient er mir nicht.

Es dienen also Jesu Christo, die nicht sich, sondern Jesus Christus suchen. Denn das heißt, er folge mir nach, er wandle meine, nicht seine Wege, wie es anderswo heißt: "Wer sagt, daß er in Christo bleibe, der muß, wie er wandelte, auch selbst wandeln. 1 Joh. 2." Denn er muß es, wenn er dem Hungernden Brod gibt, aus Mitteiden, nicht aus Prahlerei thun, nichts Anderes dort suchen, als das gute Wert, wobei die Linke nicht weiß, was die Rechte thut, das heißt, daß die Begierde vom Werke der Liebe entfernt bleibe. Wer so dient, der dient Christo; und man kann mit Recht von ihm sagen: "Was ihr einem von meinen Geringsten thut, das thut ihr mir."

Reder, nicht nur ber, welcher alle forverlichen Werfe ber Barmbergigfeit, fondern alle guten Werte wegen Chriffus erfüllt (benn alebann werden fie aut fenn, weil bas Ende bes Befenes Chriftus ift gur Berechtigfeit fur jeden Glaubenben), ift ber Diener Chrifti bis ju ienem Werfe ber großen Liebe, Die darin besteht, fein Leben für Die Bruder au laffen : benn bas beifit auch für Chriftus fich bingeben, weil er auch dief von feinen Gliedern fagt : Bas ihr ihnen gethan babt, bas babt ibr mir getban. Bon einem folchen Berfe wollte er fich felbft Diener nennen und es thun: "Wie der Menschensohn nicht fam, bedient ju merden, fonbern ju dienen, und feine Geele fur Biele bingugeben. Matth. 20 " Co ift alfo Jeder Diener Chrifti, wie auch Christus Diener ift. Go mird ben Diener Christ fein Bater ehren mit jener großen Gbre, baf er mit feinem Sobne fen und feine Geligfeit niemals aufbore 1).

Liebe die Ewigkeit, ohne Ende wirft du regieren, wenn bein Endziel Christus ift, mit dem du regieren wirft von Ewigkeit zu Ewigkeit 2).

<sup>1)</sup> Tract. 51. in Joan.

<sup>2)</sup> Enarr. in Ps. 145. n. 20,

er sale nach. - Er rectir damie fagen, terne mir Pennach nach auchierte bleut er mir richt.

e dienes also in Christo die nicht sie siege mit nach, Jestins sieden. Denn is beite er solge mit nach, er solge mit nach, er solge mit nach, er solge mit nach, er solge mit nach er er eine die er e

Free mede unt ben welche als formerlichen Alerte mean Arte Combend auf ben melden alle, auch Arte mean Arte Combend auf dem alle, auch Arte mean Arte Combend auf dem Mende der Greiffe des vorlages des Artes des Artes

Minte Die Enighen, eine Cobe wieft du regleren wird dem Sotyre Toxolisi ifin wit dem du regitren wird een Emister zu Emister D.

and the second (1)

at the second of the second second

### Inhalt.

#### Banb I.

#### Januar.

#### Bon bem letten Biele bes Menfchen.

|     |                                                   | Erite. |
|-----|---------------------------------------------------|--------|
| Voi | rrebe                                             | III    |
| 1.  | Das Berg bes Menschen fann nur in Gott ruben      | 23     |
|     | Umfonst fucht man Glück und Seligkeit im Zeit-    |        |
|     | lichen und Bergänglichen                          | 25     |
| 3.  | 3m Beren, nicht in ber Welt, foll fich ber Chrift |        |
|     | erfreuen                                          | 27     |
| 4.  | Bie verfehrt bie Liebe bes Menschen ift, wenn er  | 10     |
|     | nicht feinen Schöpfer, fondern die Creatur liebt. | 29     |
| 5.  | Der Chrift foll in ben Gefcopfen Gott allein lie- | 100    |
|     | ben und loben                                     | 31     |
| 6.  | Die Liebe gu ben Geschöpfen hindert bie Geele,    |        |
| 77. | baß fie nicht frei zu Gott auffliegen tann.       | 33     |
| 7   | . Die Geele muß bie geitlichen Guter gurudfegen,  |        |
|     | und ben ewigen anhangen                           | 35     |
| 8.  | Der Menfc tann nicht zugleich bas Ewige und Beit- |        |
|     | liche lieben. Er muß die Welt verlaffen, um Gott  |        |
|     | au erlangen                                       | 38     |
| 9.  | Der Menich muß nach ben Gutern ftreben, Die ihn   | 7537   |
|     | innerlich reich machen                            | 40     |
| 10. |                                                   | -      |
| 10. | den Gludes wegen Chrift geworben ift              | 43     |
|     | Der beil Augustin. L. 40                          |        |
|     | 70                                                |        |

|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Offie. |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| 11. | Der Chrift muß nur auf bas feben, was Chriftus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |        |
| 40  | verspricht.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 45     |
| 12. | Den ewigen Berheißungen Gottes muß fich ber                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 4      |
| 4.0 | Christ ganz hingeben.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 47     |
| 13. | Um so weniger soll man ber Welt anhangen, je                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |        |
|     | mehr fie zum Untergang führt.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 50     |
| 14. | Wie verkehrt es ift, mehr bieses vergängliche als                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ~ .    |
| 4 5 | jenes ewige Leben zu lieben.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 51     |
| 15. | Der Mensch soll das ewige Leben so lieben, als<br>er das zeitliche liebt.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |        |
| 40  | er das zeitliche liebt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 54     |
| 16. | aber nicht für das ewige Leben zu übernehmen.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | F ()   |
| 17. | hier barf sich der Meusch teine guten Tage ver-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 56     |
| 14. | THE STATE OF THE PARTY OF THE P | 58     |
| 18. | fprechen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 90     |
| 10. | the Subject of                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 60     |
| 19. | Der Chrift foll fich beständig erinnern, daß er hier                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 00     |
| 13. | nur Pilger fep.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 62     |
| 20. | Ungludlich ift ber Menfch, wenn er auf biefer irdi-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 0.0    |
| 20. | ichen Banderschaft ben Weg und ben Ort nicht                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |        |
|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 64     |
| 21. | ju finden weiß                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 0.1    |
|     | bas Zeitliche verlaffen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 67     |
| 22. | Unfer Ziel ift Chriftus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 68     |
| 23. | Das Biel bes Menfchen ift bas ewige, gludfelige                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |        |
|     | Leben                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 70     |
| 24. | Alle wollen felig werben, boch Benige wiffen ober                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |        |
|     | wollen bas, wodurch fie felig werden.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 72     |
| 25. | Der Mensch fann nicht felig werden burch bas, mas                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |        |
|     | unter ihm ist                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 74     |
| 26. | Der Mensch fann nur felig werden burch bas, mas                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |        |
|     | vorzüglicher ist, als er                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 76     |
| 27. | Niemand fann felig fenn, außer er hangt bem boch-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |        |
|     | ften Out an                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 78     |
| 28. | Gott allein ift bas bochfte Gut.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | -80    |
| 29. | Gott allein ift jenes höchste Gut, welches bie ver-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |        |
|     | nünftige Creatur fättigen fann,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 82     |

|     | In halt.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 615   |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Celte |
| 30. | Gott foll ber Menfch genießen, bas Unbere gebrau-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |       |
| 125 | den                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 84    |
| 31. |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 0=    |
| 103 | les auf ihn beziehen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 87    |
| 129 | State and the control of the control |       |
|     | Lebruar.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |       |
|     | THE STREET OF STREET STREET, S |       |
| 121 | Von der hinfälligkeit der Welt.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | -15   |
| 1.1 | Es ift Citelfeit, auf binfällige Dinge gu boffen.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 91    |
| 2.  | Wie mühevoll bas menschliche Leben ift.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 93    |
| 3.  | Das Leben bes Menfchen ift furz und hinfällig.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 95    |
| 4.  | Das Menschenleben ift gebrechlich und vielen Un-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |       |
| DAY | fällen unterworfen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 97    |
| 5.  | Ein langes und ichlechtes Leben nütt nichts .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 99    |
| 6.  | Bie unselig die Tage des fterblichen Lebens find.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 101   |
| 7.  | Wie fehr biefes unselige Leben geliebt wird.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 103   |
| 8.  | Irdisches Glud ift eitel und bem Traume ähnlich.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 105   |
| 9.  | Wer zeitliches Gut begehrt, ber liebt Luge und                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 4.00  |
| 065 | Citelfeit.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 107   |
| 10. | Die bas Zeitliche lieben, kann man nicht für glud-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 109   |
| 11. | lich halten                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 103   |
| 11. | trauen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 111   |
| 12. | Bom Unglücke berer, welche bie Belt lieben, beim                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |       |
|     | Berlufte des Zeitlichen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 113   |
| 13. | Das Glud biefer Welt ift gefährlicher als bas                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 4     |
| 135 | Unglück.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 115   |
| 14. | Richt megen zeitlichen Gludes foll man Gott bie-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 2.    |
|     | nen. 112 a.m. 1. a.m. a.m. a.m. a.m. a.m. a.m.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 117   |
| 15. | Die Gott wegen des Zeitlichen dienen, hangen ib-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 440   |
|     | ren Glauben an den geringsten Lohn.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 119   |
| 16. | Gott mischt dem zeitlichen Glude Bitterkeit bei, ba-<br>mit wir ein anderes suchen.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 121   |
| 17. | Selbst bas glückliche zeitliche Leben ift für eine be-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 141   |
| 186 | ftändige Betrübniß zu halten.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 123   |
|     | 40 **                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |       |

| 18.  | Der Chrift muß fich bei jedem Glude immer fur                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Offit. |
|------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| 10.  | and the second s | 125    |
| 19.  | Bie wenig biese muste Erbe bie Liebe bes Men-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 120    |
| 1./. | ichen verdiene                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 127    |
| 20.  | Dieg Leben felbft ruft dem Menfchen gu, bag bie                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 141    |
| 200  | Welt nicht liebenswerth ift.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 129    |
| 21.  | Unter den Trübsalen und Uebeln diefer Belt foll                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 143    |
| 21.  | der Mensch fromm leben                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 132    |
| 22.  | Der Mensch muß die Reize diefer Belt flieben.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 134    |
| 23.  | Der Reichthum biefer Belt fann ben Menschen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 10-3   |
| 20.  | nicht glüdlich machen.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 136    |
| 24.  | Der zeitliche Reichthum weist nicht auf Dacht, fon-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 200    |
| 35   | bern Unmacht hin.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 140    |
| 25.  | Wegen zeitlichen Reichthumes barf man nicht ftolg                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | - 1    |
| TO   | seyn.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 142    |
| 26.  | Damit zeitlicher Reichthum nust, muß man ihn in                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 2.     |
| JOE  | ben himmel vorausschicken                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 145    |
| 27.  | Der Menich muß vom Irdifden fein Berg empor-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 12     |
|      | heben                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 147    |
| 28.  | Man muß bas Berg vom Brbifden erleeren und                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |        |
| 101  | mit ber Liebe Gottes anfüllen.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 150    |
|      | Die bed Jedliche liebes, tann man nicht for glitd-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 102    |
| 001  | and follows and the second                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |        |
|      | Maarig. adl andlend nach                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 111    |
| 111  | 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |        |
|      | Bon der Sunde.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 12.    |
| 6/1  | Britair are Britisher                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |        |
| 1,   | Die Gunde ift hinwegwendung vom bochften jum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |        |
| All  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 155    |
| 2.   | Die Gunde ift ber Tob ber Seele                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 157    |
| 3.   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 450    |
| 0.0  | Erweckten bezeichnet.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 159    |
| 4.   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |        |
| 121  | Gottes zu fenn, und wird ein Tempel bes Teu-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 162    |
|      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |        |
| 5.   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 166    |
| 6.   | Don vet wint ver volen Gewillens.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 100    |

|      |                                                    | Stitt. |
|------|----------------------------------------------------|--------|
| 7.   | Die Gunde ift ber größte Berluft ber geistigen     |        |
|      | Güter                                              | 169    |
| 8.   | Die Luft der Sunde ist turz, aber die Strafe ewig. | 171    |
| 9.   | Die Rühnheit bes Menschen, ber im Angesichte Got-  | -      |
|      | tes fich nicht zu fündigen fürchtet                | 173    |
| 10.  | Der Sünder thut gegen Gott bas, was er von ei-     |        |
| 700  | nem Andern nicht ertragen will                     | 175    |
| 11.  | Der Sünder erneuert das Leiden Chriffi             | 177    |
| 12.  | Bon ber Gefahr, in ber Gunde zu verharren          | 180    |
| 13.  | Das Unglud bes Sünders, ber fich felbst nicht für  |        |
|      | unglücklich hält                                   | 182    |
| 14.  | Der Rudfall in die Gunde ist gefährlich            | 184    |
| 15.  | Die Gewohnheitsfunde wird an Lazarus vorgestellt.  | 186    |
| 16.  | Bom Migbrauch der göttlichen Langmuth              | 188    |
| 17.  | Gott ift gerecht und barmherzig gegen ben Gunber.  | 190    |
| 18.  | Bermeffenheit und Berzweiflung hat ber Gunder      |        |
| 655  | zu vermeiden                                       | 192    |
| 19.  | Der Günder hüte sich vor ber Blindheit der Geele.  | 194    |
| 20.  | Der Stolz ber Gunder, die ihre Gunden entschul-    | The .  |
| 31.0 | bigen, ift felbft bie größte Strafe                | 196    |
| 21.  | Der Sünder verharte fein Berg nicht                | 198    |
| 22.  | Der Gunder habe ein Miffallen an der Gunde.        | 200    |
| 23.  | Von ber Beherrschung ber Sünde                     | 203    |
| 24.  | Bom Kampfe gegen die Gunde                         | 204    |
| 25.  | Bon der Bertilgung ber Burgel ber Günde            | 207    |
| 26.  | Man widerftehe ber erften Ginflüfterung zum Bofen. | 209    |
| 27.  | Auch die geringen Gunden find zu meiden            | 210    |
| 28.  | Bon ber Laft ber läßlichen Gunden                  | 212    |
| 29.  | Die vielen läglichen Gunden find zu meiden.        | 214    |
| 30.  | Bon ben Mitteln gegen bie läglichen Gunden         | 216    |
| 31.  | Begen der täglichen Fehler muß man tägliche Buße   |        |
|      | thun                                               | 218    |
|      |                                                    |        |

# April

| Von | der | Bekehrung | des | Günders. |
|-----|-----|-----------|-----|----------|
|     |     |           |     |          |

|       |                                                   | 00000 |
|-------|---------------------------------------------------|-------|
| 1.    | Ermahnung ber Bufe burch Beispiele                | 223   |
| 2.    | Jede Sünde wird verziehen                         | 225   |
| 3.    | Gott verzeiht dem bußfertigen Gunder              | 227   |
| 4.    | Der Christ verschiebe nicht die Bufe              | 229   |
| 5.    | Die Gefahr bes Aufschubes der Buffe               | 231   |
| 6.    | Bon der Gefahr, die Bufe bis zum Ende bes Le-     |       |
| Disk. | bens zu verschieben                               | 233   |
| 7.    | Die zeitliche Buffe bewahrt vor der ewigen.       | 235   |
| 8.    | Wegen ber Bufe andert Gott fein Urtheil           | 237   |
| 9.    | Die Buße Davids                                   | 239   |
| 10.   | Bon ber Art und Beise ber Buße                    | 241   |
| 11.   | Bon ber Berdemüthigung des Bugers                 | 243   |
| 12.   | Der Sunder soll sich selbst als Ursache ber Sünde |       |
|       | anklagen                                          | 245   |
| 13.   | Der Gunder muß fich felbst in der Bufe gurnen.    | 247   |
| 14.   | Die Sande muß gestraft werden                     | 248   |
| 15.   | Der Gunder fliebe vom ergurnten gum verfobn-      |       |
|       | ten Gott                                          | 251   |
| 16.   | Gott wartet mit Erbarmung und Langmuth auf        |       |
| 300   | die Bekehrung des Sünders                         | 253   |
| 17.   | Das Gundenbekenntniß ift der Anfang ber Bekeh-    |       |
| 211   | rung.                                             | 256   |
| 18.   | Durch bemuthiges Bekenntniß wird Gott ins Berg    | 80    |
| 12    | bes Cunders eingeladen.                           | 258   |
| 19.   | Das Bekenntuiß des Sunders ift ein Lob Gottes.    | 260   |
| 20.   | Das renevolle Bekenntnif auf Diefer Erbe gehe     | 200   |
| 2115  | dem freudigen jenseits voran                      | 262   |
| 21.   | Bur Beilung führt bie Berknirfdung in ber Buge.   | 265   |
| 22.   | Durch ein zerknirschtes Berg wird Gott verfohnt.  | 267   |
| 23.   | Die Buße beginne mit ber Furcht und ente mit      | 0.05  |
|       | Liebe zu Gott.                                    | 269   |
| 24.   | Die Furcht der Strafe bereitet die Liebe vor      | 272   |

|        | 3 n h a I t.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 619    |
|--------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| divis- |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Seite. |
| 25.    | Seufzer einer reumuthigen Seele                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 274    |
| 26.    | Rach ber Rene muß ber Gunber genug thun                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 278    |
| 27.    | Die Bufe foll nicht unfruchtbar fenn.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 281    |
| 28.    | Um Berzeihung zu erlangen, muß der Gunder felbft                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 782    |
|        | verzeihen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 284    |
| 29.    | Der Gunder foll fich buten, nicht mehr in die                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |        |
|        | Sünde zurückzufallen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 287    |
| 30.    | Das leben bes Chriften muß eine beständige Bufe                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |        |
| 959    | Bufe feyn                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 290    |
|        | Legifegung bee Pleison dien beim feelen Geriftee                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |        |
|        | and she she she sin administrate will be                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 28.    |
|        | and the state of t |        |
|        | Bom Tode, Gerichte und der Bolle.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 271    |
| 0.50   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 004    |
| 1.     | Der Tod ist allen Menschen bestimmt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 295    |
| 2.     | Das Leben ift nichts Underes, als ber Weg zum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | - COM  |
| 100    | Tobe.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 297    |
| 3.     | Der Tod ist die Strafe der Gunde.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 299    |
| 4.     | Bie sehr die Natur ben Tod verabscheut.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 302    |
| 5.     | Den Tod muß man willig im herren annehmen,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 305    |
| 6.     | Der zeitliche und ewige Tod                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 307    |
| 7.     | Bon ber Furcht bes zweifachen Todes                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 310    |
| 8.     | Bon ber Sorge, bem ewigen Tobe zu entgeben                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 312    |
| 9.     | Der Christ foll sich um einen driftlichen Tod be=                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |        |
| 270    | fümmern.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 314    |
| 10.    | Ber gut zu leben weiß, der wird auch gut fterben.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 316    |
| 11.    | Bom ungludlichen Zustande berer, bie in Gunden                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |        |
| 025    | fterben                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 318    |
| 12.    | Der Tod der Günder                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 321    |
| 13.    | Der Gunder flirbt ben zweiten Tod.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 323    |
| 14.    | Der Tod der Gerechten ift fostbar ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 326    |
| 15.    | Wie heilsam ber Gedanke an ben Tob sey.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 329    |
| 16.    | Bon ber verkehrten Sorge beim Tobe                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 334    |
| 17.    | Man foll gute Werte voranschicken, wenn man gut                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 10     |
|        | fterben will                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 334    |
| 18.    | Begen ber Ungewißheit ber Todesstunde muß ber                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |        |
|        | Christ immer bereit fenn.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 337    |

|     |                                                                                                   | Stife,     |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| 19. | Der Chrift lebe fo, bag er mit Bertrauen bem                                                      | 285        |
| 278 | Gerichtstage entgegensehen fann                                                                   | 340        |
| 20. | Der Menfch bereite fich jum letten Berichte vor.                                                  | 342        |
| 21. | Ber ben Erlofer nicht verachtet, barf bas Gericht                                                 | 29.        |
| 25% | nicht fürchten                                                                                    | 345        |
| 22. | Bon ber Strenge bes Gerichtes                                                                     | 347        |
| 23. | Die Gerechten haben bas Gericht zu wünschen, bie                                                  |            |
|     | Bofen zu fürchten                                                                                 | 350        |
| 24. | In Menschengestalt wird ber Richter erscheinen.                                                   | 353        |
| 25. | Befturzung ber Berdammten beim letten Gerichte.                                                   | 355        |
| 26. | Die Berdammten gehen in die Hölle und ben                                                         |            |
|     | zweiten Tob                                                                                       | 357        |
| 27. | Die Berdammten leiden eine ewige Strafe.                                                          | 359        |
| 28. | Die zeitlichen Bergnugen und Gunben werden                                                        |            |
| 825 | ewig gestraft                                                                                     | 362        |
| 29. | Die boppelte Strafe ber Berbammten                                                                | 365        |
| 30. | Bon der Große der Höllenftrafen                                                                   | 367        |
| 31. | Der Chrift bente an die ewigen Strafen.                                                           | 369        |
|     | Wie felt bie Malur den Auf aufglündt.                                                             |            |
| GOL | Den Tot muß med willig im Jeneva annehmen.                                                        |            |
|     | I u n i                                                                                           |            |
| UFC |                                                                                                   | 200        |
| 250 | on verschiedenen Pflichten und Tugendwerk                                                         | en.        |
| 1.  | Bom Dante für bie Erschaffung und Auserwäh-                                                       |            |
| KID | lung zum Glauben                                                                                  | 375        |
| 2.  | Fortfetung                                                                                        | 377        |
| 3.  | Bie fehr ber Mensch an sich bas Ebenbild Got-                                                     |            |
| 100 | tes fcagen foll                                                                                   | 380        |
| 4.  | Der Chrift betrachte feine Burbe und feine Bor-                                                   |            |
|     | züge.                                                                                             | 382        |
| 5.  | Der Chrift foll fich erinnern, baf er ein Sohn                                                    |            |
|     | Det Cytift fout fich ettanetn, duß et ein Cogn                                                    |            |
| 6.  | Gottes, Bruder und Miterbe Christi ift.                                                           | 385        |
| 0.  |                                                                                                   |            |
| 188 | Gottes, Bruder und Miterbe Christi ift. Der Mensch soll sich freuen über seine Biederge-<br>burt. | 385<br>387 |
| 7.  | Gottes, Bruder und Miterbe Chrifti ift Der Mensch soll sich freuen über seine Biederge-           |            |

|       |                                                     | Seite. |
|-------|-----------------------------------------------------|--------|
| 8.    | Der Chrift foll fich nicht bem Namen, sondern       |        |
|       | dem Leben nach als Chrift beweisen.                 | 392    |
| 9.    | Das Leben bes Chriften foll beständig zum Lobe      |        |
|       | Gottes fepn                                         | 394    |
| 10.   | Der Chrift suche immer die größere Chre Gottes.     | 396    |
| 11.   | Der Mensch suche feine Ehre nicht von den Menschen. | 399    |
| 12.   | Der Chrift foll ben Rächften erbauen.               | 401    |
| 13.   | Der Christ foll bas Gute an fich auf Gott gu-       | 2 .2   |
| - 284 | rudbeziehen                                         | 404    |
| 14.   | Der Chrift erkenne, bag er die Gerechtigkeit Gott   |        |
| 62.5  | verdanke                                            | 406    |
| 15.   | Bon der reinen Absicht beim Sandeln.                | 409    |
| 16.   | Die Linke foll nicht wiffen, was die Rechte gibt.   | 411    |
| 17.   | Der Chrift suche feinen andern Lohn, als Gott       |        |
|       |                                                     | 413    |
| 18.   | Der Christ lobe Gott wegen des Guten, flage         | 10, 1  |
| EUD   |                                                     | 416    |
| 19.   | Der Christ lobe Gott im Glad und Unglad.            | 418    |
| 20.   |                                                     | 420    |
| 21.   | Der Chrift erfenne in ber Betrübniß mehr eine       | B      |
|       | Bohlthat, als eine Strafe.                          | 423    |
| 22.   | Der Christ foll fich immer bem göttlichen Willen    |        |
|       | unterwerfen                                         | 425    |
| 23.   | Bie verkehrt es ift, bem ewigen Billen zu folgen.   | 427    |
| 24.   |                                                     | 429    |
| 25.   |                                                     | 2 .01  |
|       | höchfte Gut fucht                                   | 432    |
| 26.   |                                                     | E 41   |
|       | in Gott und Gott im Menschen ift.                   | 434    |
| 27.   |                                                     |        |
|       | in ihm wohne.                                       | 436    |
| 28.   | in ihm wohne                                        | E .71  |
|       | Zuflucht.                                           | 439    |
| 29.   | Der Chrift foll immer ftreben, in ber Erkenntnig    |        |
| 001   |                                                     | 442    |
| 30.   | Auch im Glude fepe ber Chrift fein Bertrauen        | T 311  |
| THE   | auf Gott.                                           | 444    |

194

## I n l i.

### Bon der Liebe bes Machsten.

|       | All may be and and an arranged to                   | Sette |
|-------|-----------------------------------------------------|-------|
| 1.    |                                                     | 34    |
| IMA   | ben Rächsten liebt                                  | 449   |
| 2.    | Inwiefern ber Christ ben Nachsten lieben muß wie    |       |
|       | fich felbst.                                        | 452   |
| 3.    | Der Chrift liebt den Rächften mahrhaft, wenn er     |       |
| 209   | ihn zu Gott zu führen sucht.                        | 455   |
| 4.    | Bas du nicht willst, daß bir geschehe, bas füge     |       |
| 112   | auch feinem Untern gn                               | 457   |
| 5.    | Der Christ foll Riemanden von der Liebe and-        |       |
| EID   | schließen.                                          | 459   |
| 6.    | Die Liebe bes Nächsten erstrede sich auch auf bie   | -381  |
| 616   | Böfen                                               | 463   |
| 7.    | Der Chrift ertrage die Bofen und lebe ruhig un-     | .(!)  |
| 43.5% | ter ihnen.                                          | 464   |
| 8.    | Der Chrift muß burch bie Bofen gepruft werden.      | 466   |
| 9.    | Der Christ foll bie Bofen weber nachahmen, noch     |       |
|       | von ihnen verführt werden                           | 469   |
| 10.   | Der Chrift folge nicht benen, bie auf bem breiten   |       |
| APT   | Bege, sondern benen, die auf bem engen wandeln.     | 472   |
| 11.   | Dem Chriften fehlt nie bas Beispiel ber Guten.      | 474   |
| 12.   | Der Chrift lebe fromm por Gott und ben Menschen.    | 476   |
| 13.   | Bie und mit welchem man Freundschaft foliegen foll. | 478   |
| 14.   | Der Chrift suche mit Allen in Frieden zu leben.     | 480   |
| 15.   | Der Chrift fuche feinem Radften in Allem niglich    |       |
|       | zu werden.                                          | 483   |
| 16.   | Die Liebe muß man auch auf die Feinde ausdehnen.    | 486   |
| 17.   | In ber Feindesliebe ahme ber Chrift bie Gute        |       |
|       | Gottes, die Langmuth Christi und bas Beispiel       |       |
|       | der Heiligen nach                                   | 488   |
| 18.   | Der Chrift bege feinen Saß gegen ben Rachften.      | 492   |
| 19.   | Der haß schadet dem haffenden mehr, als tem         | -00   |
| 277   | Behaften                                            | 497   |

|                                                       | Inhalt.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 623                                    |
|-------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|
|                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Seite.                                 |
| 20.                                                   | Der Chrift verzeihe feinem Beleidiger gerne.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 497                                    |
| 21.                                                   | Der Chrift bitte um Bergeihung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 500                                    |
| 22.                                                   | Der Chrift liebe ben Rachften, aber nicht feine                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                        |
|                                                       | Sünde                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 502                                    |
| 23.                                                   | Der Chrift nbe bie driftliche Burechtweisung.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 505                                    |
| 24.                                                   | Bie die bruderliche Zurechtweisung beschaffen fenn                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                        |
| 100                                                   | musse.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 507                                    |
| 25.                                                   | Die Liebe bes Rächften foll fich in Werken ber                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                        |
|                                                       | Barmherzigkeit zeigen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 509                                    |
| 26.                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 513                                    |
| 27.                                                   | Der Chrift gibt bas Chriftus, was er ben Urmen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 5 20                                   |
| 00                                                    | gibt.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 515                                    |
| 28.                                                   | Das Almofen nütt bem Geber mehr, als bem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                        |
| 0.0                                                   | Empfänger.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 518                                    |
| 29.                                                   | Der Christ bedente ben Augen bes Almosens.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 522                                    |
| 30.                                                   | Der Chrift muß mit Demuth und Beiterkeit 211-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | *0*                                    |
| 94                                                    | mosen geben.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 525                                    |
| 31.                                                   | Der Chrift, ber Liebe hat, fann immer etwas geben.                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 528                                    |
|                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                        |
|                                                       | August.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                        |
|                                                       | to the open adjust on the entit affin                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                        |
|                                                       | Von Christus.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                        |
| 1.                                                    | Bie fehr fich ber Chrift in Chriftus freuen fou,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                        |
|                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                        |
| 2.                                                    | mit dem uns Alles geschenkt ift.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 533                                    |
|                                                       | mit bem uns Alles geschenkt ift. Ehriftus fieht in einer wunderbaren Einheit mit                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 533                                    |
|                                                       | mit dem uns Alles geschenkt ift                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 533<br>536                             |
| 3.                                                    | Chriftus fteht in einer wunderbaren Einheit mit bem menschlichen Geschlechte                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                        |
| 3.                                                    | Chriftus fteht in einer munderbaren Einheit mit                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                        |
| 3.<br>4.                                              | Chriftus fteht in einer wunderbaren Einheit mit<br>bem menschlichen Geschlechte                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 536                                    |
|                                                       | Christus steht in einer wunderbaren Einheit mit dem menschlichen Geschlechte                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 536<br>539<br>541                      |
| 4.                                                    | Christus steht in einer wunderbaren Einheit mit dem menschlichen Geschlechte. Christus wollte für uns arm seyn, um uns reich zu machen. Christus ist uns der Weg, die Wahrheit und das Leben. Christus ist zugleich der Weg und das Baterland.                                                                                                                   | 536<br>539<br>541<br>543               |
| 4.                                                    | Christus steht in einer wunderbaren Einheit mit dem menschlichen Geschlechte. Christus wollte für uns arm seyn, um uns reich zu machen. Christus ist uns der Weg, die Wahrheit und das Leben. Christus ist zugleich der Weg und das Baterland. Christo verdanken wir, daß wir zu Söhnen Got-                                                                     | 536<br>539<br>541<br>543               |
| 4.<br>5.<br>6.                                        | Christus steht in einer wunderbaren Einheit mit dem menschlichen Geschlechte. Christus wollte für uns arm seyn, um uns reich zu machen. Christus ist uns der Weg, die Wahrheit und das Leben. Christus ist zugleich der Weg und das Baterland. Christo verdanken wir, daß wir zu Söhnen Gottes angenommen sind.                                                  | 536<br>539<br>541<br>543<br>545        |
| <ul><li>4.</li><li>5.</li><li>6.</li><li>7.</li></ul> | Christus steht in einer wunderbaren Einheit mit dem menschlichen Geschlechte. Christus wollte für uns arm seyn, um uns reich zu machen. Christus ist uns der Weg, die Wahrheit und das Leben. Christus ist zugleich der Weg und das Vaterland. Christo verdanken wir, daß wir zu Söhnen Gottes angenommen sind. Christus ist Mittler zwischen Gott und Menschen. | 536<br>539<br>541<br>543<br>545<br>548 |
| 4.<br>5.<br>6.                                        | Christus steht in einer wunderbaren Einheit mit dem menschlichen Geschlechte. Christus wollte für uns arm seyn, um uns reich zu machen. Christus ist uns der Weg, die Wahrheit und das Leben. Christus ist zugleich der Weg und das Baterland. Christo verdanken wir, daß wir zu Söhnen Gottes angenommen sind.                                                  | 536<br>539<br>541<br>543<br>545        |

|     |                                                      | Ottte.    |
|-----|------------------------------------------------------|-----------|
| 10. | Chriftus ift das heilmittel unserer Krantheit.       | 558       |
| 11. | Chriftus ift bas Licht, wodurch unsere Finsternig    |           |
|     | erleuchtet wird                                      | 558       |
| 12. | Christus ift das Brod, wodurch wir auf dem Bege      |           |
| 503 | genährt und im Baterlande gefättiget werben.         | 561       |
| 13. | Chriftus ift unfere einzige hoffnung in ben Ber-     |           |
| 205 | suchungen und Trübsalen.                             | 563       |
| 14. | Chriftus ift unfer Leben                             | 566       |
| 15. | Chriftus ift unfer Beispiel                          | 569       |
| 16. | Chriftus ift ber Lehrmeister bes menschlichen Ge-    | 26,       |
|     | folechtes                                            | 571       |
| 17. | Christus lebrt uns, Die Guter Diefer Welt nicht      |           |
| 40  | gu fuchen und bie Uebel nicht zu furchten.           | 574       |
| 18. | Chriftus lehrte uns bas Zeitliche zu verachten und   | F 100 100 |
| 40  | das himmlische zu suchen.                            | 577       |
| 19. | Chriftus lehrte uns bas irbifche Glück zu verachten. | 578       |
| 20. | Christus lehrte uns, nach bem ewigen Leben un-       | 504       |
| 01  | ausgesetzt zu streben.                               | 581       |
| 21. | Christus lehrt uns, wie wir ben Teufel übermin-      | 583       |
| 22. | den sollen                                           | 586       |
|     | Chriftus lehrte uns bie Liebe Gottes                 | 900       |
| 23. |                                                      | 588       |
| 24. | Chriftus lehrte uns, bas Unrecht gebulbig gu er-     | 300       |
| 44. | tragen und die Reinde zu lieben.                     | 591       |
| 25. | Christus lehrte uns Demuth.                          | 593       |
| 26. | Die Demuth Chrifti ift bas Beilmittel unseres        | 000       |
| 20. | Stolzes                                              | 596       |
| 27. | Der Chrift ichame fich bes Rreuzes Chrifti nicht.    | 598       |
| 28. | Der Chrift trage auf ber Stirne bas Krenz als        |           |
| 20. | Zeichen seines herrn                                 | 601       |
| 29. | Der Chrift trage bie leichte Burbe Chrifti.          | 603       |
| 30. | Der Chrift liebe Chriftus und haffe, mas er haßt.    | 607       |
| 31. | Der Chrift febe immer auf Chriftus, bag er end-      |           |
| 245 | lich in ihm ruhe.                                    | 609       |
|     |                                                      |           |

o Rentra in wife time as wife you.

